
 
 

6 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Teologi Kontekstual 

Secara etimologis, teologi kontekstual dapat telisik dalam dua 

penggalan kata yakni teologi dan kontekstual. Teologi asalnya yaitu pada 

bahasa Yunani theos dan logos. kata theos  yang artinya adalah Tuhan, Dewa, 

dan hal yang Ilahi; dan logos yang maksudnya adalah Tuhan, Dewa serta hal 

yang Ilahi, serta logos artinya adalah perkataan, ilmu, wacana, uraian dan 

pikiran. Teologi dijelaskan pada KBBI merupakan ilmu mengenai ketuhanan 

tentang berbagai sifat Allah, landasan kepercayaan terhadap Allah serta 

agama terutama.4 Dalam bagian teologi bisa dimaknai sebagai ilmu yang 

isinya mengenai Tuhan dalam segala konsepnya.  

Kontekstual adalah kata yang bermula pada bahasa Inggris context 

yang pada bahasa Indonesia dinamakan dengan konteks. KBBI menjelaskan 

bahwa terdapat dua arti besar pada kata tersebut, yakni sebagai bagian dari 

kalimat maupun uraian yang bisa menambah atau mendukung kejelasan 

tentang situasi dan makna yang ada pada kaitannya terhadap kejadian. 

Stepehen B. Bevans menekankan teologi kontekstual yaitu upaya untuk 

                                                           
4 B. F Drewes and Julianus Mojau, Apa Itu Teologi? (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2018). 



7 

 

 

memahami iman Kristen dalam bingkai sebuah konteks.5 Maka dapat 

disimpulkan bahwa kontekstual lebih mengarah kepada pemahaman 

struktural sosial, budaya, nilai, dan sejarah. Dari dua padanan kata ini, maka 

teologi kontekstual dapat di artikan sebagai pendekatan teologi yang 

menekankan pentingnya memahami konteks sosial, budaya, dan sejarah 

dalam interpretasi teologi. 

Pengertian berdasarkan terminology juga akan sangat membantu 

pemahaman akan teologi kontekstual ini. Menurut Stephen B. Bevans adalah 

salah satu cendekiawan paling terkemuka di bidang teori kontekstual di 

tingkat dunia. Bevans berpendapat bahwa semua bentuk teologi bersifat 

kontekstual. Hal ini didasarkan pada pemahaman bahwa setiap teologi 

senantiasa lahir dan berkembang dalam konteks sosial, budaya, dan historis 

yang merepresentasikan perilaku manusia dalam kaitannya dengan realitas 

dan iman. Menurut Bevans, tidak ada satu pun jenis teologi yang universal 

atau bahkan netral secara mutlak karena setiap refleksi teologi selalu 

dipengaruhi oleh konteks di mana teologi tersebut diajarkan dan 

dipraktikkan.6 

 Y. Tomatala, teologi kontekstual adalah pendekatan metodologis 

yang berfokus pada kebutuhan untuk menjelaskan, menafsirkan, dan 

memaknai tindakan-tindakan Kristen dalam konteks kekinian yang 

                                                           
5 Stephen B. Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global (Yogyakarta: Ledalero, 

2013).hlm229 
6 Ibid., 227. 



8 

 

 

mencakup dimensi ruang, waktu, dan budaya. Tujuan utama dari proses ini 

adalah untuk memampukan orang memahami, menghayati, dan 

menerapkan ajaran-ajaran Injil dengan tepat serta mengambil keputusan 

sesuai dengan kehidupan sehari-hari mereka.7 Adrianus Sunarko, OFM, 

sedikit berbeda dengan menyatakan dalam bukunya bahwa teologi 

kontekstual merupakan suatu bentuk introspeksi yang menyoroti situasi 

manusia kontemporer sebagai langkah krusial dalam proses teologi.8 

Dengan demikian, istilah "teologi" tidak hanya merujuk pada 

pembahasan tentang Allah secara metafisik atau dogmatis, tetapi juga 

merujuk pada pembahasan tentang pengabdian manusia kepada Allah 

dalam konteks realitas sosial, ekonomi, budaya, dan sejarah. Jadi teori 

kontekstual dipahami sebagai cara untuk memahami Kekristenan dalam 

konteks eksistensi manusia modern, yang senantiasa mengalami perubahan. 

  

B. Sumber sumber teologi kontekstual 

a. Teologi Kontekstual berangkat dari keyakinan bahwa refleksi iman 

Kristen tidak dapat dipisahkan dari konteks tempat umat hidup. Maka 

proses berteologi membutuhkan berbagai sumber yang terkait. Pertama 

kitab suci yang menjadi sumber utama dan normatif bagi teologi karena 

didalam  kitab suci terkandung kesaksian iman umat Allah yang terus 

                                                           
7 Pdt. Dr. Y. Tomatala, Teologi Kontekstualiasi (Malang: Gandum Mas, 

2007). 
8 Adrianus Sunarko, OFM, Allah Tritunggal Adalah Kasih (Yogyakarta: PT 

Maharsa Mulia, 2017). 



9 

 

 

relevan dari dulu sampai sekarang. Dalam pendekatan kontekstual kitab 

suci tidak hanya dipahami sebagai teks statis, tetapi sebagai Firman yang 

hidup dan terus berbicara baik melalui pengalaman dan persoalan pada 

masyarakat setempat9 

b. Tradisi gereja berperan sebagai jembatan antara historis refleksi umat 

gereja sepanjang sejarah dengan umat masa kini. Tradisi gereja menjadi 

ruang penyimpanan untuk hikmat, praktik litugis, ajaran serta 

pengalaman iman generasi sebelumnya yang memperkaya proses 

kontekstualisasi. Tetapi tradisi tidak langsung diterima begitu saja, ia 

harus ditafsirkan secara kritis supaya tetap sesuai terhadap konteks 

budaya dan sosial masa kini.10 

c. Selain dari sumber-sumber normatif teologi kontekstual juga 

menempatkan budaya lokal sebagai unsur penting dalam penyusunan 

refleksi teologis. Budaya memberikan simbol, ritus, bahasa, nilai dan 

struktur makna yang menjadi cara masyarakat memahami realitas. Sebab 

Injil harus mengakar dalam kehidupan orang yang menerima dan 

menghidupinya, budaya menjadi wadah tempat kebenaran Injil 

dinyatakan secara autentik. Dalam konteks masyarakat adat seperti adat 

suku Dani ekspresi budaya seperti iki palek mengungkapkan 

pengalaman duka dan solidaritas yang mendalam, sehingga dapat 

                                                           
9 Stephen B. Bevans, Model-Model Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002). 
10 Ibid., 2–4. 



10 

 

 

menjadi pintu masuk bagi pemaknaan Injil tentang penderitaan dan 

pengharapan11 

d. Pengalaman hidup dapat menjadi sumber refleksi teologis. Pengalaman 

pribadi seperti kehilangan, penderitaan, relasi sosial, perubahan sosial, 

dan pergumulan moral dapat membentuk cara umat memahami 

kehadiran Allah dalam kehidupan mereka. Sebab melalui pengalaman 

semua itu, teologi dibentuk agar mampu berbicara kepada realitas nyata 

yang dialami masyarakat.12 

e. Disisi lain konteks sosial, politik, dan ekonomi juga menjadi sumber 

penting dalam teologi kontekstual, sebab Faktor-faktor seperti 

kemiskinan, marginalisasi, modernisasi, ketegangan sosial, hingga 

perubahan budaya memberi pengaruh besar terhadap cara umat 

memaknai iman mereka. Hadirnya teologi kontekstual berupaya agar Injil 

mampu memberikan jawaban yang relevan terhadap situasi-situasi 

tersebut dan sekaligus mendorong gereja untuk hadir secara profetis 

dalam masyarakat.13 

f. Terkahir ada kearifan lokal yang mencakup pada nilai-nilai adat, falsafah 

hidup, pepatah, dan sistem makna tradisional yang menjadi sumber 

refleksi untuk memberi kedalaman sekaligus memperkaya dalam proses 

kontekstualisasi. Kearifan lokal memungkinkan penyampaian Injil tidak 

                                                           
11 Ibid., 6. 
12 Ibid., 6–7. 
13 Ibid., 8–9. 



11 

 

 

hanya secara informatif, tetapi secara transformatif karena selaras dengan 

struktur makna yang sudah hidup berdampingan dengan komunitas. 

Maka  sumber-sumber teologi kontekstual tidak berdiri sendiri, tetapi 

berdiri atas interaksi dalam sebuah dialog kreatif yang menolong Injil 

untuk benar-benar berakar dan berbuah dalam konteks hidup umat.14 

 

C. Model-model Teologi Kontekstual 

Menurut Stephen B. Bevans model dapat di artikan sebagai situasi 

yang ditangani dengan cara yang relatif sederhana, yang bermanfaat dan 

memberikan dorongan untuk menghadapi realitas yang lebih plural dan 

beragam. Penggunaan paradigma ini merupakan cara untuk menciptakan 

realitas yang plural dan sangat kompleks. Perlu dicatat bahwa model 

merupakan tipe ideal, yaitu posisi teoretis yang secara logis diturunkan dari 

realitas.15 

Penulis memahami bahwa mengidentifikasi sebuah model tertentu 

pada konteks tertentu, namun wajib juga mengakui jika model lain bisa 

hidup berdampingan dalam konteks yang berbeda. Kemudian Stephen B. 

Bevans mengembangkan beberapa model yang dikembangkan dan 

dianalisis dalam setiap kasus sebagai metode berteologi pada konteks yang 

diberikan yakni model terjemahan, antropologis, praksis, sintesis, 

transendental serta budaya tandingan. 

                                                           
14 Ibid., 10–19. 
15 Ibid., 51–53. 



12 

 

 

1. Model terjemahan 

Model terjemahan menegaskan bahwa pewartaan Injil bersifat 

tetap dan tidak berubah, namun tetap berusaha menyesuaikan diri 

dengan unsur, nilai, dan simbol budaya setempat agar dapat dipahami 

secara kontekstual. Proses ini bukanlah penerjemahan secara harfiah, 

melainkan pemancaran makna yang diinkulturasikan ke dalam konteks 

budaya penerima. Menurut Bevans, dasar biblisnya terdapat dalam Kisah 

Para Rasul 14:15–17 dan 17:22–31.16 Meskipun demikian, model ini 

dikritik karena mengasumsikan adanya kesamaan antarbudaya, 

cenderung mengabaikan keunikan budaya, serta menempatkan Injil 

sebagai sesuatu yang adibudaya dan adikontekstual. Selain itu, 

pemahaman pewahyuan yang reduktif mengabaikan konteks budaya 

penyataan Allah. Namun demikian model ini tetap bernilai karena 

mampu menyampaikan Injil secara relevan, komunikatif, dan bermakna 

bagi setiap penerima kebudayaan. 

2. Model Antropologis 

Dasar dari model antropologis yaitu keyakinan mengenai 

kebaikan ciptaan, di mana Allah berkarya dan hadir secara sembunyi-

sembunyi dalam realitas manusia. Model ini menekankan pentingnya 

mendengarkan situasi konkret agar kehadiran Allah tampak dalam 

struktur kehidupan sehari-hari. Ia menghargai pengalaman manusia yang 

                                                           
16 Ibid., 63–64. 



13 

 

 

dibentuk oleh kebudayaan, perubahan sosial, serta konteks historis-

geografis. Dengan memanfaatkan ilmu sosial, khususnya antropologi, 

model ini berusaha memaknai hubungan manusia terhadap berbagai nilai 

budaya sebagai tempat kehadiran Allah yang menawarkan kehidupan 

dan keutuhan.17 Model ini menegaskan manusia sebagai locus 

pewahyuan Ilahi sejajar dengan Kitab Suci dan tradisi. Kekuatan 

utamanya terletak pada penghargaan terhadap kebudayaan dan konteks 

lokal, namun kelemahannya ialah kecenderungan romantisasi budaya 

serta ketergantungan pada paradigma Barat dalam ilmu antropologi.  

3. Model praksis 

Bevans menjelaskan bahwa model praksis lebih fokus terhadap 

tindakan serta refleksi mengenai tindakan dibandingkan fokus pada 

ajaran klasik maupun teori. Pada model ini menekankan dalam bukan 

hanya pada literatur atau ajaran tradisional, tetapi pada situasi aktual dan 

prospek masa depan. Marxisme dan filsafat pendidikan Paulo Freire 

berasal dari praktik, yang berarti tindakan berdasarkan refleksi. 

Penekanan dari metode ini yaitu bahwa teologi memiliki tujuan dalam 

pemahaman yang benar (orthodoxy), dan juga mengenai tindakan yang 

benar (orthopraxy). Maksudnya yaitu kebenaran tidak terletak hanya 

pada konsep atau ide abstrak itu terletak pada pengalaman dan peristiwa 

dalam kehidupan nyata. Cakupan pemikiran dari teologi ini yaitu Allah 

                                                           
17 Ibid., 96–97. 



14 

 

 

bekerja di dunia untuk mengajak manusia supaya berpartisipasi pada 

karya Allah. Model praksis membuat berteologi kontekstual lebih mudah 

dan menawarkan perspektif alternatif.18 Model ini mendapatkan kritik 

salah satunya adalah bahwa teologi pembebasan dianggap naif dalam 

membaca alkitab. 

4. Model sintesis 

Model ini lebih mengarah kepada penggabungan semua model 

yang telah Bevans bahas sebelumnya Untuk menjadi jalan tengah, model 

sintesis berusaha menyeimbangkan pengalaman saat ini mencakup 

kontak sosial, budaya serta perubahan melalui pengalaman masa lalu, 

seperti kitab suci dan tradisi.  Perkembangan doktrin dianggap sebagai 

proses adaptasi ajaran Kristen terhadap perubahan masyarakat, 

sementara Kitab Suci dianggap sebagai hasil interaksi dengan budaya 

zamannya.  Model ini kuat karena bisa menghadirkan keseimbangan 

konteks dan tradisi. Ini menjadikan teologi mungkin bisa berkembang 

dengan cara yang dinamis dan terbuka terhadap diskusi antar budaya di 

gereja seluruh dunia.19  Meskipun demikian, keterbukaan tersebut juga 

dapat mengakibatkan dominasi budaya yang lebih kuat, seperti Barat, 

yang dapat mengubah pesan Kristen.  Akibatnya, untuk menjaga esensi 

                                                           
18 Ibid., 127–29. 
19 Ibid., 161–163. 



15 

 

 

iman di tengah tekanan budaya, model ini membutuhkan kewaspadaan 

teologis. 

5. Model trasendental 

Model trasendental menekankan pada pengamatan terhadap 

realitas yang sumbernya tidak hanya melalui eksternal, namun berasal 

dari kesadaran serta pengalaman batin individu juga. Pengetahuan sejati 

diperoleh melalui pemahaman diri yang mendalam, karena pengalaman 

religius pribadi menjadi titik awal refleksi teologis. Teologi dalam model 

ini dipandang sebagai proses pengungkapan identitas manusia beriman 

yang terbentuk oleh konteks historis, sosial, dan budaya. Model ini 

berasumsi bahwa pengalaman pribadi merefleksikan realitas kolektif dan 

bahwa pewahyuan ilahi terjadi melalui pengalaman manusia yang 

autentik.20 Pendekatan ini menekankan proses dinamis dalam berteologi, 

memberi ruang bagi kebebasan reflektif dan relevansi kontekstual. 

Namun, penekanannya pada subjektivitas berisiko menimbulkan 

relativisme dan melemahkan universalitas teologis serta kepastian 

doktrinal dalam tradisi iman. 

6. Model budaya tandingan 

Fokus utama model budaya tandingan adalah menekankan 

pertemuan kritis antara budaya dan Injil yang tidak searah terhadap 

                                                           
20 Ibid., 191–92. 



16 

 

 

prinsip Kristen.21 Berdasarkan Kitab Suci dan tradisi, pada model ini 

memandang jika Injil merupakan kekuatan pembaruan yang 

menyucikan, menantang serta mengubah budaya secara mendalam dan 

berani. Tujuannya untuk menghadirkan Injil secara nyata di tengah 

konteks yang menolak atau mengabaikannya sambil menegaskan makna 

universalnya. Kekuatan model ini terletak pada kemampuannya 

menentang budaya yang merusak serta menunjukkan kuasa perubahan 

Injil pada beragam situasi, seperti di Amerika latin maupun Afrika 

Selatan. kelemahannya seorang akan menjadi tertutup, eksklusif, dan 

kurang terbuka terhadap budaya lain, yang dapat menghambat dialog 

antaragama dan menumbuhkan pandangan negatif terhadap kebudayaan 

keseluruhan. 

                                                           
21 Ibid., 218–21. 


