BAB II

LANDASAN TEORI

A. Teologi Kontekstual

Secara etimologis, teologi kontekstual dapat telisik dalam dua
penggalan kata yakni teologi dan kontekstual. Teologi asalnya yaitu pada
bahasa Yunani theos dan logos. kata theos yang artinya adalah Tuhan, Dewa,
dan hal yang Ilahi; dan logos yang maksudnya adalah Tuhan, Dewa serta hal
yang Ilahi, serta logos artinya adalah perkataan, ilmu, wacana, uraian dan
pikiran. Teologi dijelaskan pada KBBI merupakan ilmu mengenai ketuhanan
tentang berbagai sifat Allah, landasan kepercayaan terhadap Allah serta
agama terutama.’ Dalam bagian teologi bisa dimaknai sebagai ilmu yang
isinya mengenai Tuhan dalam segala konsepnya.

Kontekstual adalah kata yang bermula pada bahasa Inggris context
yang pada bahasa Indonesia dinamakan dengan konteks. KBBI menjelaskan
bahwa terdapat dua arti besar pada kata tersebut, yakni sebagai bagian dari
kalimat maupun uraian yang bisa menambah atau mendukung kejelasan
tentang situasi dan makna yang ada pada kaitannya terhadap kejadian.

Stepehen B. Bevans menekankan teologi kontekstual yaitu upaya untuk

4 B. F Drewes and Julianus Mojau, Apa Itu Teologi? (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2018).
6



7
memahami iman Kristen dalam bingkai sebuah konteks.” Maka dapat
disimpulkan bahwa kontekstual lebih mengarah kepada pemahaman
struktural sosial, budaya, nilai, dan sejarah. Dari dua padanan kata ini, maka
teologi kontekstual dapat di artikan sebagai pendekatan teologi yang
menekankan pentingnya memahami konteks sosial, budaya, dan sejarah
dalam interpretasi teologi.

Pengertian berdasarkan terminology juga akan sangat membantu
pemahaman akan teologi kontekstual ini. Menurut Stephen B. Bevans adalah
salah satu cendekiawan paling terkemuka di bidang teori kontekstual di
tingkat dunia. Bevans berpendapat bahwa semua bentuk teologi bersifat
kontekstual. Hal ini didasarkan pada pemahaman bahwa setiap teologi
senantiasa lahir dan berkembang dalam konteks sosial, budaya, dan historis
yang merepresentasikan perilaku manusia dalam kaitannya dengan realitas
dan iman. Menurut Bevans, tidak ada satu pun jenis teologi yang universal
atau bahkan netral secara mutlak karena setiap refleksi teologi selalu
dipengaruhi oleh konteks di mana teologi tersebut diajarkan dan
dipraktikkan.®

Y. Tomatala, teologi kontekstual adalah pendekatan metodologis
yang berfokus pada kebutuhan untuk menjelaskan, menafsirkan, dan

memaknai tindakan-tindakan Kristen dalam konteks kekinian yang

5 Stephen B. Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global (Yogyakarta: Ledalero,
2013).him229
¢ Ibid., 227.



mencakup dimensi ruang, waktu, dan budaya. Tujuan utama dari proses ini
adalah untuk memampukan orang memahami, menghayati, dan
menerapkan ajaran-ajaran Injil dengan tepat serta mengambil keputusan
sesuai dengan kehidupan sehari-hari mereka.” Adrianus Sunarko, OFM,
sedikit berbeda dengan menyatakan dalam bukunya bahwa teologi
kontekstual merupakan suatu bentuk introspeksi yang menyoroti situasi
manusia kontemporer sebagai langkah krusial dalam proses teologi.®
Dengan demikian, istilah "teologi" tidak hanya merujuk pada
pembahasan tentang Allah secara metafisik atau dogmatis, tetapi juga
merujuk pada pembahasan tentang pengabdian manusia kepada Allah
dalam konteks realitas sosial, ekonomi, budaya, dan sejarah. Jadi teori
kontekstual dipahami sebagai cara untuk memahami Kekristenan dalam

konteks eksistensi manusia modern, yang senantiasa mengalami perubahan.

B. Sumber sumber teologi kontekstual
a. Teologi Kontekstual berangkat dari keyakinan bahwa refleksi iman
Kristen tidak dapat dipisahkan dari konteks tempat umat hidup. Maka
proses berteologi membutuhkan berbagai sumber yang terkait. Pertama
kitab suci yang menjadi sumber utama dan normatif bagi teologi karena

didalam kitab suci terkandung kesaksian iman umat Allah yang terus

7 Pdt. Dr. Y. Tomatala, Teologi Kontekstualiasi (Malang: Gandum Mas,
2007).

8 Adrianus Sunarko, OFM, Allah Tritunggal Adalah Kasih (Yogyakarta: PT
Maharsa Mulia, 2017).



relevan dari dulu sampai sekarang. Dalam pendekatan kontekstual kitab
suci tidak hanya dipahami sebagai teks statis, tetapi sebagai Firman yang
hidup dan terus berbicara baik melalui pengalaman dan persoalan pada
masyarakat setempat’

Tradisi gereja berperan sebagai jembatan antara historis refleksi umat
gereja sepanjang sejarah dengan umat masa kini. Tradisi gereja menjadi
ruang penyimpanan untuk hikmat, praktik litugis, ajaran serta
pengalaman iman generasi sebelumnya yang memperkaya proses
kontekstualisasi. Tetapi tradisi tidak langsung diterima begitu saja, ia
harus ditafsirkan secara kritis supaya tetap sesuai terhadap konteks
budaya dan sosial masa kini."

Selain dari sumber-sumber normatif teologi kontekstual juga
menempatkan budaya lokal sebagai unsur penting dalam penyusunan
refleksi teologis. Budaya memberikan simbol, ritus, bahasa, nilai dan
struktur makna yang menjadi cara masyarakat memahami realitas. Sebab
Injil harus mengakar dalam kehidupan orang yang menerima dan
menghidupinya, budaya menjadi wadah tempat kebenaran Injil
dinyatakan secara autentik. Dalam konteks masyarakat adat seperti adat
suku Dani ekspresi budaya seperti iki palek mengungkapkan

pengalaman duka dan solidaritas yang mendalam, sehingga dapat

% Stephen B. Bevans, Model-Model Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002).
10 Tbid., 2-4.



10
menjadi pintu masuk bagi pemaknaan Injil tentang penderitaan dan
pengharapan™
. Pengalaman hidup dapat menjadi sumber refleksi teologis. Pengalaman
pribadi seperti kehilangan, penderitaan, relasi sosial, perubahan sosial,
dan pergumulan moral dapat membentuk cara umat memahami
kehadiran Allah dalam kehidupan mereka. Sebab melalui pengalaman
semua itu, teologi dibentuk agar mampu berbicara kepada realitas nyata
yang dialami masyarakat."

Disisi lain konteks sosial, politik, dan ekonomi juga menjadi sumber
penting dalam teologi kontekstual, sebab Faktor-faktor seperti
kemiskinan, marginalisasi, modernisasi, ketegangan sosial, hingga
perubahan budaya memberi pengaruh besar terhadap cara umat
memaknai iman mereka. Hadirnya teologi kontekstual berupaya agar Injil
mampu memberikan jawaban yang relevan terhadap situasi-situasi
tersebut dan sekaligus mendorong gereja untuk hadir secara profetis
dalam masyarakat.”

Terkahir ada kearifan lokal yang mencakup pada nilai-nilai adat, falsafah
hidup, pepatah, dan sistem makna tradisional yang menjadi sumber
refleksi untuk memberi kedalaman sekaligus memperkaya dalam proses

kontekstualisasi. Kearifan lokal memungkinkan penyampaian Injil tidak

1 ]bid., 6.
12 Tbid., 6-7.
13 Ibid., 8-9.



11
hanya secara informatif, tetapi secara transformatif karena selaras dengan
struktur makna yang sudah hidup berdampingan dengan komunitas.
Maka sumber-sumber teologi kontekstual tidak berdiri sendiri, tetapi
berdiri atas interaksi dalam sebuah dialog kreatif yang menolong Injil

untuk benar-benar berakar dan berbuah dalam konteks hidup umat.**

C. Model-model Teologi Kontekstual

Menurut Stephen B. Bevans model dapat di artikan sebagai situasi
yang ditangani dengan cara yang relatif sederhana, yang bermanfaat dan
memberikan dorongan untuk menghadapi realitas yang lebih plural dan
beragam. Penggunaan paradigma ini merupakan cara untuk menciptakan
realitas yang plural dan sangat kompleks. Perlu dicatat bahwa model
merupakan tipe ideal, yaitu posisi teoretis yang secara logis diturunkan dari
realitas. "

Penulis memahami bahwa mengidentifikasi sebuah model tertentu
pada konteks tertentu, namun wajib juga mengakui jika model lain bisa
hidup berdampingan dalam konteks yang berbeda. Kemudian Stephen B.
Bevans mengembangkan beberapa model yang dikembangkan dan
dianalisis dalam setiap kasus sebagai metode berteologi pada konteks yang
diberikan yakni model terjemahan, antropologis, praksis, sintesis,

transendental serta budaya tandingan.

4 Tbid., 10-19.
15 Tbid., 51-53.



12

Model terjemahan

Model terjemahan menegaskan bahwa pewartaan Injil bersifat
tetap dan tidak berubah, namun tetap berusaha menyesuaikan diri
dengan unsur, nilai, dan simbol budaya setempat agar dapat dipahami
secara kontekstual. Proses ini bukanlah penerjemahan secara harfiah,
melainkan pemancaran makna yang diinkulturasikan ke dalam konteks
budaya penerima. Menurut Bevans, dasar biblisnya terdapat dalam Kisah
Para Rasul 14:15-17 dan 17:22-31.%° Meskipun demikian, model ini
dikritik karena mengasumsikan adanya kesamaan antarbudaya,
cenderung mengabaikan keunikan budaya, serta menempatkan Injil
sebagai sesuatu yang adibudaya dan adikontekstual. Selain itu,
pemahaman pewahyuan yang reduktif mengabaikan konteks budaya
penyataan Allah. Namun demikian model ini tetap bernilai karena
mampu menyampaikan Injil secara relevan, komunikatif, dan bermakna
bagi setiap penerima kebudayaan.
Model Antropologis

Dasar dari model antropologis yaitu keyakinan mengenai
kebaikan ciptaan, di mana Allah berkarya dan hadir secara sembunyi-
sembunyi dalam realitas manusia. Model ini menekankan pentingnya
mendengarkan situasi konkret agar kehadiran Allah tampak dalam

struktur kehidupan sehari-hari. Ia menghargai pengalaman manusia yang

16 Tbid., 63—64.



13
dibentuk oleh kebudayaan, perubahan sosial, serta konteks historis-
geografis. Dengan memanfaatkan ilmu sosial, khususnya antropologi,
model ini berusaha memaknai hubungan manusia terhadap berbagai nilai
budaya sebagai tempat kehadiran Allah yang menawarkan kehidupan
dan keutuhan” Model ini menegaskan manusia sebagai locus
pewahyuan Ilahi sejajar dengan Kitab Suci dan tradisi. Kekuatan
utamanya terletak pada penghargaan terhadap kebudayaan dan konteks
lokal, namun kelemahannya ialah kecenderungan romantisasi budaya
serta ketergantungan pada paradigma Barat dalam ilmu antropologi.
Model praksis

Bevans menjelaskan bahwa model praksis lebih fokus terhadap
tindakan serta refleksi mengenai tindakan dibandingkan fokus pada
ajaran klasik maupun teori. Pada model ini menekankan dalam bukan
hanya pada literatur atau ajaran tradisional, tetapi pada situasi aktual dan
prospek masa depan. Marxisme dan filsafat pendidikan Paulo Freire
berasal dari praktik, yang berarti tindakan berdasarkan refleksi.
Penekanan dari metode ini yaitu bahwa teologi memiliki tujuan dalam
pemahaman yang benar (orthodoxy), dan juga mengenai tindakan yang
benar (orthopraxy). Maksudnya yaitu kebenaran tidak terletak hanya
pada konsep atau ide abstrak itu terletak pada pengalaman dan peristiwa

dalam kehidupan nyata. Cakupan pemikiran dari teologi ini yaitu Allah

17 Ibid., 96-97.



14
bekerja di dunia untuk mengajak manusia supaya berpartisipasi pada
karya Allah. Model praksis membuat berteologi kontekstual lebih mudah
dan menawarkan perspektif alternatif.'"® Model ini mendapatkan kritik
salah satunya adalah bahwa teologi pembebasan dianggap naif dalam
membaca alkitab.

Model sintesis

Model ini lebih mengarah kepada penggabungan semua model
yang telah Bevans bahas sebelumnya Untuk menjadi jalan tengah, model
sintesis berusaha menyeimbangkan pengalaman saat ini mencakup
kontak sosial, budaya serta perubahan melalui pengalaman masa lalu,
seperti kitab suci dan tradisi. Perkembangan doktrin dianggap sebagai
proses adaptasi ajaran Kristen terhadap perubahan masyarakat,
sementara Kitab Suci dianggap sebagai hasil interaksi dengan budaya
zamannya. Model ini kuat karena bisa menghadirkan keseimbangan
konteks dan tradisi. Ini menjadikan teologi mungkin bisa berkembang
dengan cara yang dinamis dan terbuka terhadap diskusi antar budaya di

. CO |
gereja seluruh dunia.”

Meskipun demikian, keterbukaan tersebut juga
dapat mengakibatkan dominasi budaya yang lebih kuat, seperti Barat,

yang dapat mengubah pesan Kristen. Akibatnya, untuk menjaga esensi

18 Tbid., 127-29.
19 Ibid., 161-163.



15
iman di tengah tekanan budaya, model ini membutuhkan kewaspadaan
teologis.

Model trasendental

Model trasendental menekankan pada pengamatan terhadap
realitas yang sumbernya tidak hanya melalui eksternal, namun berasal
dari kesadaran serta pengalaman batin individu juga. Pengetahuan sejati
diperoleh melalui pemahaman diri yang mendalam, karena pengalaman
religius pribadi menjadi titik awal refleksi teologis. Teologi dalam model
ini dipandang sebagai proses pengungkapan identitas manusia beriman
yang terbentuk oleh konteks historis, sosial, dan budaya. Model ini
berasumsi bahwa pengalaman pribadi merefleksikan realitas kolektif dan
bahwa pewahyuan ilahi terjadi melalui pengalaman manusia yang
autentik.”” Pendekatan ini menekankan proses dinamis dalam berteologi,
memberi ruang bagi kebebasan reflektif dan relevansi kontekstual.
Namun, penekanannya pada subjektivitas berisiko menimbulkan
relativisme dan melemahkan universalitas teologis serta kepastian
doktrinal dalam tradisi iman.
Model budaya tandingan

Fokus utama model budaya tandingan adalah menekankan

pertemuan kritis antara budaya dan Injil yang tidak searah terhadap

2 Jbid., 191-92.



16
prinsip Kristen.”® Berdasarkan Kitab Suci dan tradisi, pada model ini
memandang jika Injil merupakan kekuatan pembaruan yang
menyucikan, menantang serta mengubah budaya secara mendalam dan
berani. Tujuannya untuk menghadirkan Injil secara nyata di tengah
konteks yang menolak atau mengabaikannya sambil menegaskan makna
universalnya. Kekuatan model ini terletak pada kemampuannya
menentang budaya yang merusak serta menunjukkan kuasa perubahan
Injil pada beragam situasi, seperti di Amerika latin maupun Afrika
Selatan. kelemahannya seorang akan menjadi tertutup, eksklusif, dan
kurang terbuka terhadap budaya lain, yang dapat menghambat dialog
antaragama dan menumbuhkan pandangan negatif terhadap kebudayaan

keseluruhan.

21 Ibid., 218-21.



