
      

 

8 
 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

 
A. Definisi Persembahan  

Persembahan dalam setiap upacara keagamaan adalah sebuah ritual 

yang sangat signifikan, sehingga persembahan selalu menjadi bagian dari 

proses tersebut baik dalam kepercayaan primitif maupun dalam tradisi yang 

masih bersifat tradisional maupun dikalangan penganut agama modern. 

Persembahan berfungsi sebagai ritual yang membantu membangun 

hubungan dengan objek kepercayaan atau iman mereka. Dalam salah satu 

karyanya Emile Durkheim menjelaskan bahwa persembahan merupakan 

ekspresi simbolis dari realitas sosial yang berfungsi untuk memperkuat, 

menjaga, dan menyegarkan solidaritas di dalam kelompok.7 Dengan 

demikian, persembahan tidak hanya menjadi elemen vital dari ritual, 

melainkan juga merupakan tuntutan dari kumunitas kepercayaan, yang 

berperan penting dalam membangun, baik dengan objek keyakinan mereka 

maupun antar sesama anggota, sehingga tercipta solidaritas sosial. 

                                                           
7Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (New York: FREE PRESS, 1912), 63. 



9 

 

 
 

Dalam tradisi keagamaan, praktik pemberian korban atau 

persembahan yang dalam bahasa Ibrani dikenal dengan istilah mikhah 

merupakan tindakan simbolik yang sarat makna.8 Persembahan ini dipahami 

sebagai bentuk pemberian, baik berupa hadiah, upeti, maupun korban, yang 

dilakukan manusia dengan tujuan tertentu. Melalui ritus tersebut, manusia 

mengharapkan tercapainya kehidupan yang tenteram, aman, dan sejahtera, 

serta memperoleh berkat sesuai dengan harapan mereka. Fungsi utama dari 

persembahan ini adalah sebagai sarana untuk memperoleh perkenan dari 

kekuatan ilahi yang dipercaya. Dengan demikian, keberadaan praktik 

persembahan mencerminkan relasi ketergantungan manusia terhadap entitas 

ilahi dalam sistem kepercayaan yang dianut.9 

Pada masa awal peradaban, praktik persembahan korban dilakukan 

sebagai bagian dari ritual keagamaan yang bertujuan membangun hubungan 

spiritual antara manusia dan kekuatan ilahi yang mereka yakini. Korban 

tersebut dipersembahkan dalam berbagai upacara sebagai wujud 

penghormatan dan pengakuan terhadap keberadaan entitas yang dipandang 

memiliki kedudukan lebih tinggi (Barth, 1970:302). Korban itu dilihat sebagai 

simbol penyerahan atau penghargaan, permohonan untuk mendapatkan 

berkah, serta sebagai cara untuk menghindari bencana.  

                                                           
8R. Soedarmo, Kamus Istilah Teologi (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1988), 54. 
9G.E.Wright & A.de Kuiper, Perjanjian Lama,Terhadap Sekitarnya (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 1976), 302. 



10 

 

 
 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), istilah persembahan 

berakar dari kata sembah yang bermakna ungkapan penghormatan secara 

tulus dan penuh khidmat.10 Persembahan dipahami sebagai bentuk 

pemberian yang ditujukan kepada pihak yang dimuliakan. Praktik ini 

dilakukan dengan sikap rendah hati sebagai wujud kesadaran manusia akan 

keberadaan kekuatan yang melampaui dirinya, baik sebagai pencipta, dewa, 

maupun roh leluhur yang diyakini masih memiliki pengaruh terhadap 

kehidupan manusia. Keyakinan tersebut menjadikan persembahan sebagai 

bagian penting yang tidak terpisahkan dari praktik penyembahan. Secara 

esensial, ritual persembahan bertujuan untuk mempererat hubungan antara 

manusia dan entitas transenden, dengan harapan memperoleh perlindungan, 

keberlangsungan hidup, keselamatan, serta pemenuhan harapan spiritual.  

Penghargaan atau hadiah membawa pesan kepada penerimanya 

bahwa pemberi menghargai mereka sebagai mitra. Ini menujukkan adanya 

hubungan yang kuat antara keduanya. Hadiah berfungsi sebagai sara 

penyampaianpesn antara individu dan sesuatu yang dianggap suciatau 

istimewah, yang tidak diungkapkan dengan kata-kata tetapi melalui tindakan 

yang diekspresikan oleh sipemberi. Artinya, makna yang terkandung dalam 

hadiah itu jauh lebih dalam daripada sekedar nilai materinya. 

                                                           
10Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: 

Balai Pustaka, 2007), 778. 



11 

 

 
 

Sesaji merupakan praktik simbolik berupa pemberian persembahan 

yang ditujukan kepada entitas supranatural. Dalam pandangan Tylor, konsep 

persembahan dan sesaji dipahami sebagai satu bentuk yang sama. 

Persembahan tersebut diberikan kepada para dewa dengan keyakinan 

adanya hubungan timbal balik antara pemberi dan yang diberi. Sejalan 

dengan itu, Marcel Mauss menegaskan bahwa ukuran atau jumlah sesaji 

bukanlah aspek yang paling menentukan, melainkan makna dan nilai yang 

terkandung dalam persembahan tersebut. 

 

B. Konsep Persembahan dalam Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru 

1. Persembahan  dalam Perjanjian Lama 

 Dalam tradisi Ibrani, persembahan dikenal dengan istilah korban.11 

Perjanjian Lama mencatat beberapa jenis korban, antara lain syelem (שלם) 

dan ola (עלה), yang dalam perkembangan selanjutnya dipahami sebagai 

korban penghapus dosa (khattath/את  dan korban penebus kesalahan (חַטָּ

(asyam/ם שָּ  Persembahan tersebut dilakukan sebagai bentuk penyerahan .(אָּ

diri manusia kepada Allah, yang diwujudkan melalui pembakaran korban di 

atas mezbah sebagai simbol ketulusan dan kesungguhan iman.12 Manusia 

mempersembahakan sesuatu persembahan kepada Allah dengan maksud 

untuk memperoleh kemakmuran hati Allah, untuk dapat mempercayai 

                                                           
11R. Soedarmo, Kamus Istilah Teologi,54. 
12Th.C.Vriezen, Agama Israel Kuno (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 88. 



12 

 

 
 

mereka harus membakar persembahan diatas mezbah sebagai lambang 

penyerahan yang sungguh-sungguh kepada Allah.  

 Praktik persembahan korban telah dikenal secara luas di berbagai 

bangsa di wilayah Timur Dekat Kuno, tidak hanya di kalangan bangsa 

Israel. Beberapa sumber Alkitab menunjukkan adanya ritual pengorbanan 

yang ditujukan kepada dewa-dewa oleh bangsa-bangsa sekitar Israel (Hak. 

16:23; 1 Sam. 6:4; 2 Raj. 3:27; 5:17).13 Berdasarkan pandangan R.D. Dussaud 

yang dikutip dalam The Illustrated Bible Dictionary, sistem korban dalam 

tradisi Israel tidak terlepas dari pengaruh budaya Kanaan yang 

sebelumnya mendiami wilayah tersebut.  

 V. Maag menggambarkan kehidupan para gembala sebagai latar 

belakang. Ia menyoroti budaya para pengembara migran yang merupakan 

nenek moyang yang bergantung pada padang rumput luas di Asia. Korban 

yang mereka persembahkan ditujukan kepada makanan bagi pada dewa; 

melalui darah yang tumpah dari korban, para dewa akan memberikan 

balasan kepada mereka yang mengorbankan. Dengan konteks korban dari 

para nenek moyang tersebut, Menurut Maag, praktik keagamaan Israel 

terbentuk dari perpaduan berbagai tradisi ritual, khususnya pengaruh 

upacara persembahan zebakh berupa hewan sembelihan yang dikenal 

                                                           
13J.D.Douglas, The Illustrated Bible Dictionary; 3 Volumes (Tyndale: Inter-Varsity Press, 1980), 

1358-1368. 



13 

 

 
 

dalam budaya kaum pengembara, serta unsur ola, yaitu persembahan 

yang dibakar habis yang berasal dari tradisi masyarakat Kanaan. 

Rowley menjelaskan bahwa dalam konteks Perjanjian Lama, 

praktik pengorbanan di Israel dinilai bermakna apabila ritual tersebut 

berfungsi sebagai media bagi manusia untuk mengungkapkan dorongan 

dan kehendak batiniahnya kepada Tuhan.14 dengan demikian, 

keberhasilan pemberian korban mempersembahan tergatung pada sejauh 

mana ritus tersebut mencerminkan niat rohani dari penyembah atau 

korban dalam Pejanjian Lama, penting untuk menekankan bahwa bahan 

yang dipersembahkan oleh umat Isrel kepada Allah melambangkan niat 

rohani mereka. Keberhasilan korban yang diberikan oleh umat Israel 

kepada Allah bergantung pada kondisi spiritual dari orang yang memberi 

korban tersebut,15 yang tidak lain dari penegasan adanya suatu relasi 

(hubungan) anugerah antara Allah dengan umat-Nya.  

Persembahan dalam tradisi Ibrani tidak selalu berbentuk minḥ ah 

yang kerap dikaitkan dengan korban pendamaian maupun korban 

bakaran (Bil. 15:1–16). Jenis persembahan ini meliputi berbagai bahan non-

hewan, seperti hasil padi-padian, tepung halus (Im. 2:1–3), kue yang 

dipanggang (Im. 2:4–10), serta gandum mentah (Im. 2:14–16), yang 

disajikan bersama minyak dan kemenyan sebagai unsur pengharum. 

                                                           
14Th.C.Vriezen, Agama Israel Kuno, 85. 
15Rowley H.H, Ibadah Israel Kuna (Jakarta: Badan Penerbit Kristen, 1981), 105. 



14 

 

 
 

Konsep ini berbeda dari zebhahim, yang secara khusus menunjuk pada 

korban sembelihan atau persembahan hewan (Kej. 4:3–4). Korban 

sembelihan tersebut memiliki keterkaitan langsung dengan penggunaan 

mezbah, sebagaimana dicatat dalam Kejadian 8:20 ketika Nuh 

mempersembahkan ‘olah atau korban bakaran di atas sebuah altar.  

Kejadian 22 memperlihatkan bahwa Abraham telah memahami 

praktik persembahan korban melalui pembangunan altar. Ia mengenal dua 

bentuk persembahan, yaitu ola sebagai korban bakaran dan zebhah sebagai 

korban yang disembelih. Korban yang dipersembahkan Abraham 

memiliki makna simbolis sebagai pengesahan perjanjian dengan Allah. 

Praktik serupa juga dilakukan oleh Yakub yang mempersembahkan 

korban setelah mencapai kesepakatan dengan Laban. Alkitab mencatat 

variasi persembahan, sebagaimana tertulis dalam Kejadian 4:3–4, serta 

ketentuan jenis hewan korban yang diperintahkan Allah kepada Abraham 

dalam Kejadian 15:9. 

Pemberian korban ditetapkan oleh Tuhan sebagai sarana 

pemulihan relasi antara bangsa Israel dan Allah. Korban berfungsi sebagai 

penebusan untuk menghapus dosa dan kenajisan, sehingga tidak dapat 

dipisahkan dari sikap pertobatan. Dalam korban penghapus dosa maupun 

korban penebus salah, pengakuan atas pelanggaran menjadi keharusan 

sebelum korban dipersembahkan kepada Tuhan. (Im. 5:5;Bil. 5:6l; Im. 

1:4;3:2;8,13). Melalui korban persembahan, manusia diberi kesempatan 



15 

 

 
 

untuk memuliakan dan menghormati Tuhan yang hidup serta menjaga 

persekutuan dengan-Nya. Korban juga menjadi sarana bagi manusia 

untuk memperoleh pengampunan atas dosa, meskipun pengampunan 

tersebut bersifat sementara.16 Makna ayat ini menunjukkan adanya 

identifikasi antara orang yang mempersembahkan korban dengan korban 

itu sendiri, sehingga kematian korban melambangkan dihapuskannya 

penghalang yang merusak relasi antara penyembah dan Tuhan. Selain itu, 

korban juga mencerminkan penyerahan diri penyembah kepada Allah 

yang disertai dengan rasa syukur dan kesetiaan. 

Berbagai bentuk korban dimaksudkan untuk menyatakan kondisi 

batiniah manusia, khususnya pertobatan dan iman. Oleh karena itu, 

persembahan korban harus disertai dengan pertobatan dan pengakuan 

dosa, sebagaimana dinyatakan dalam 1 Samuel 7:5–11. Sikap ini juga 

didasarkan pada pengakuan bahwa segala sesuatu adalah milik Tuhan 

(Kejadian 22), sehingga dapat ditegaskan bahwa pertobatan memiliki 

kedudukan yang lebih penting dibandingkan sekadar mempersembahkan 

korban. 

2. Persembahan dalam Perjanjian Baru 

 Dalam Perjanjian Baru, praktik ibadat korban sebagaimana dikenal 

dalam Perjanjian Lama tidak lagi diberlakukan, karena korban telah 

                                                           
16Ani Teguh Purwanto, “Arti Korban Menurut Kitab Imamat,” Kerusso Vol 2 No 2 (2017). 



16 

 

 
 

dipersembahkan satu kali untuk selama-lamanya (Efesus 5:2; Ibrani 9:2, 17). 

Yesus Kristus, sebagai Imam Besar, mempersembahkan diri-Nya sendiri 

sebagai korban yang sempurna. Melalui pengorbanan tersebut, 

persekutuan antara Allah dan manusia dipulihkan, serta tercipta 

pendamaian yang sejati. Pengorbanan Yesus Kristus merupakan 

penyerahan diri-Nya secara total untuk menanggung seluruh dosa 

manusia. Oleh karena itu, sistem korban yang berlaku dalam Perjanjian 

Lama tidak lagi dijalankan dalam Perjanjian Baru. Seluruh bentuk korban 

dalam Perjanjian Lama mencapai penggenapannya di dalam diri Yesus 

Kristus sebagai korban yang final dan sempurna.17 Jadi pandangan ini 

menggaris bawahi Perjanjian Lama menjadi penekanan akan dasar dari 

makna persembahan yang diberikan kepada Tuhan sebagai bukti 

pengorbanan Yesus Kristus bagi manusia.  

Pengorbanan Yesus Kristus menjadi landasan utama bagi makna 

persembahan dalam kehidupan orang Kristen. Penyerahan diri Kristus 

bagi keselamatan umat manusia menuntut adanya tanggapan iman dari 

para pengikut-Nya. Tanggapan tersebut diwujudkan melalui keterlibatan 

orang Kristen dalam pelayanan Kristus sebagai bentuk ketaatan terhadap 

panggilan dan tanggung jawab yang diterima. Salah satu bentuk 

keterlibatan tersebut dinyatakan melalui praktik persembahan. Dalam 

                                                           
17J.L.Ch. Abineno, Unsur-Unsur Liturgika Yang Dipakai Oleh Gereja-Gereja Di Indonesia 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1966), 103. 



17 

 

 
 

konteks Perjanjian Baru, persembahan dipahami sebagai sarana partisipasi 

dan dukungan terhadap pelayanan Kristus, yang bertujuan untuk 

menyatakan kasih Allah kepada dunia dan kepada sesama manusia.18 

Pemaknaan persembahan dalam gereja abad pertama, 

sebagaimana dicatat dalam Kisah Para Rasul, menunjukkan perbedaan 

yang signifikan dibandingkan dengan praktik persembahan dalam tradisi 

keagamaan Yahudi, Kanaan, Romawi, dan Yunani yang cenderung bersifat 

kultis dan ritualistis. Dalam tradisi-tradisi tersebut, persembahan kerap 

diberikan dengan motivasi memperoleh balasan tertentu, seperti 

keuntungan, keselamatan, kesehatan, atau keberhasilan, sehingga muncul 

pola berpikir memberi demi menerima. Sebaliknya, gereja mula-mula 

menekankan prinsip yang berlawanan, yakni memberi sebagai respons 

atas anugerah yang telah diterima. Pemahaman ini menegaskan bahwa 

persembahan harus didorong oleh ketulusan hati, bukan oleh kepentingan 

pribadi. Teladan dari prinsip ini terlihat dalam kisah janda miskin yang 

memberikan persembahannya sebagai ungkapan iman dan penyerahan 

diri yang sepenuhnya (Mar. 12:41-44).  

 Bentuk persembahan beragam, termasuk yang diberikan setiap 

minggu, bulan, atau tahun. Semua persembahan tersebut diserahkan 

kepada gereja sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah atas segala 

                                                           
18Eamnuel Gerit Singgih, Korban Dan Perdamaian (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 104. 



18 

 

 
 

berkat yang diberikan-Nya. Dari sembangan ini, geraja dapar 

menjalankantugas dan tanggung jawab dalam mewujudkan visi serta misi 

Allah di dunia, khususnya dalam melayani jemaat. 

Tradisi Alkitab menyatakan bahwa setiap kali umat Allah 

beribadah dihadapan Tuhan, mereka selalu membawa persembahan. Ini 

dilakukan sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Tuhan, yang 

menekankan bahwa setiap orang yang mendekat kepada tidak boleh 

datang dengan tangan kososng, tatapi harus mebawa persembahan yang 

sesuai dengan berkat yang diberikan Tuhan kepadanya. Persembahan 

tersebut haruslah yang tebaik, tidak terdefenisi sebagai cacat atau 

berkualitas rendah (Ul. 17:1).19 Jadi, Tradisi Alkitab menekankan bahwa 

umat Kristen ketika menghadap kepada Tuhan tidak dengan tangan 

kosong melainkan membawa persembahan sebagaimana berkat yang 

Tuhan sudah berikan kepada mereka yakni yang terbaik (tidak bercacat). 

 

C. Jenis dan Tujuan Persembahan dalam Perjanjian Lama dan Perjanjian 

Baru 

Persembahan dan korban beraneka macam dalam Perjanjian Lama 

antara lain: 

                                                           
19Tamba Parulian & Emeliana, “Implementasi Pengajaran Persepuluhan Berdasarkan 

Mleakhi 3:6-18 Di Gereja Sungai Yordan Jemaat Rajawali,” Jurnal Excelsior Pendidikan Vol 2 No 2 

(2021), 187-189. 



19 

 

 
 

1. Korban bakaran 

Korban bakaran juga sering disebut sebagai korban api-apian yang 

baunya menyenangkan bagi Tuhan.20 Tujuan dari persembahan korban 

bakaran ialah untuk menebus dosa umum yang tidak disengaja.21 

Persembahan ini bersifat memberi, dan dipersembahkan kepada Tuhan 

atas nama si penyembah. Dalam persembahan ini yang dikorbankan ialah 

seekor ternak jantan yang tidak bercela, dan yang terbaik yang dimiliki 

oleh si pemberi korban.22 Hal ini menunjukkan kesucian korban sebagai 

pengganti ketidaksucian si pemberi korban, dan juga menyatakan bahwa 

persembahan yang diberikan kepada Tuhan harus yang terbaik. Binatang 

itu kemudian di bawah ke kemah suci lalu si penyembah meletakkan 

kedua tangan ke atas korban sebagai lambang pemindahan kesalahan 

kepada korban yang pada mulanya tidak bersalah (Kej. 48:13-14; Im. 24:14; 

Bil. 8:10).23 Oleh karena itu, pandangan ini menggaris bawahi akan 

persembahan sebagai korban bakaran yang dilakukan manusia atas bukti 

respon kasih Tuhan dalam kehidupan serta bukti penyucian atas kesalahan 

manusia.  

                                                           
20Denis Green, Pembimbing Pada Pengenalan Perjanjian Lama (Malang: Gandum Mas, 2012), 

58. 
21W.S LaSor, Pengantar Perjanjian Lama 1: Taurat Dan Sejarah (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2013), 220. 
22Matthew Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat (Surabaya: Momentum, 

2019), 600. 
23V. M. Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama (Yogyakarta: Penerbit ANDI, 2013), 124. 



20 

 

 
 

Setelah hal itu telah dilakukan imam-imam lewi harus 

menyembelih binatang itu di hadapan Tuhan, artinya dengan cara 

kesalehan yang benar dan dengan mata yang tertuju kepada Allah dan 

kehormatan-Nya.24 Binatang itu harus menderita dan mati sebagai 

pengganti hukuman atas dosa yang di tanggungkan ke atasnya (Im. 4:33; 

17:11).25 Jadi, pandangan ini menggaris bawahi persemabahan sebagai 

penghormatan atas penyempurnaan hukuman dosa yang telah dilakukan 

oleh manusia kepada Allah. 

2. Korban sajian 

Jenis korban kedua ialah korban sajian. Korban yang 

dipersembahkan ialah sesuatu yang berharga dari si penyembah. Bahan-

bahan yang dipersembahkan haruslah tepung dan minyak yang terbaik, 

dua hasil pokok tanah Kanaan (Ul. 8:8).26 Korban sajian melambangkan 

pengganti pemberi persembahan. Pada saat persembahan di bakar di atas 

Mezbah menunjukkan suatu hubungan yang erat dengan Allah melalui 

doa. Korban sajian dan doa menandakan hal menghampiri Allah dan 

menyerahkan kehidupan pada perlindungan-Nya. 

                                                           
24Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat. 602. 
25Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama. 124. 
26Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat. 609. 



21 

 

 
 

3. Korban keselamatan 

Jenis korban ketiga ialah korban keselamatan (Im. 7:11-18) korban 

ini merupakan upacara persembahan untuk menyatakan syukur kepada 

Allah dan bisa juga sebagai pembayaran suatu nazar.27 Jika korban yang 

dipersembahkan berupa lembu, maka hewan itu haruslah tidak bercela, 

jika tidak bercelah maka tidak lagi dipermasalahkan jantan atau betina.28 

Dengan demikian, pandangan ini menggaris bawahi persembahan sebagai 

pemberian keselamatan yang diberikan secara gratis oleh Allah kepada 

manusia dan atas respon dari hal itu diberikan pula persembahan yang 

baik kepada Allah. 

4. Korban penebus salah atau penghapus dosa. 

Korban penghapus dosa atau korban penebus salah diwajibkan 

ketika seseorang dinyatakan bersalah karena berada dalam kondisi 

kenajisan menurut ketentuan upacara keagamaan (Imamat 4:7). Ketentuan 

ini berlaku khususnya bagi pelanggaran yang dilakukan tanpa 

kesengajaan, sebagaimana dijelaskan dalam Imamat 4:2 tentang dosa yang 

terjadi secara tidak disengaja.29 Jenis dosa yang menuntut adanya korban 

persembahan mencakup pelanggaran yang dilakukan secara nyata, 

tindakan yang tergolong sebagai perbuatan yang tidak sepatutnya 

                                                           
27Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama. 125. 
28Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat. 617. 
29Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama, 126. 



22 

 

 
 

dilakukan, serta dosa-dosa yang terjadi karena ketidaksengajaan. Dengan 

demikian, korban tersebut berfungsi sebagai sarana pemulihan atas 

pelanggaran yang dilakukan dalam berbagai bentuk dosa.30  Oleh sebab 

itu, pandangan ini menggaris bawahi persembahan sebagai tebusan yang 

diberikan kepada Tuhan atas kesengajaan dosa yang telah dilakukan 

kepada Tuhan. 

Dalam Perjanjian Lama dikenal beragam bentuk persembahan. 

Salah satunya adalah persembahan sulung atau buah sulung, sebagaimana 

disebutkan dalam Kejadian 4:4; Imamat 2:12; Nehemia 10:35, yang bertujuan 

untuk mengingat dan mensyukuri kasih Allah dalam kehidupan umat 

Israel. Selain itu, terdapat persembahan unjukan (Imamat 6:20; Bilangan 

5:15) yang melambangkan penyerahan diri secara penuh kepada Allah 

sebagai wujud kesiapan untuk melayani-Nya. Di samping itu, umat Israel 

juga mengenal persembahan persepuluhan, yaitu persembahan khusus 

yang diambil sebesar sepersepuluh dari penghasilan mereka sebagai 

bentuk ketaatan kepada ketetapan Tuhan. 

Konsep persembahan dalam Perjanjian Baru menunjukkan 

perbedaan yang jelas dibandingkan dengan praktik dalam Perjanjian 

Lama. Perjanjian Baru menegaskan bahwa pemberian berupa ternak atau 

harta benda tidak lagi berfungsi sebagai sarana penghapusan dosa atau 

                                                           
30 Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat, 625. 



23 

 

 
 

kesalahan orang percaya. Kitab Ibrani secara tegas menyatakan bahwa 

“sebab tidak mungkin darah lembu jantan menghapuskan dosa” (Ibrani 10:4). 

Pengampunan dosa dalam Perjanjian Baru telah digenapi melalui 

pengorbanan Yesus Kristus yang mati di kayu salib. Melalui tubuh dan 

darah Kristus, jalan penebusan dosa bagi umat manusia yang percaya 

kepada-Nya telah disediakan secara sempurna. Meskipun demikian, hal 

ini tidak berarti bahwa Perjanjian Baru meniadakan praktik persembahan. 

Persembahan tetap dilakukan, namun dengan makna yang berbeda, yakni 

bukan lagi sebagai korban pendamaian, melainkan sebagai ungkapan 

syukur atas anugerah keselamatan dan penebusan dosa yang telah 

dianugerahkan oleh Tuhan.31 Jadi, dalam Perjanjian Lama dan Perjanjian 

Baru umat manusia perlu memberikan persembahan sebagai respons 

ucapan syukur bukan balas jasa kepada Kristus tetapi karena anugerah 

keselamatan yang Tuhan berikan secara gratis yang tidak dapat dibalas 

dengan kerja keras manusia.  

Persembahan dalam kitab Perjanjian Baru dapat dikategorian 

dalam lima bentuk antara lain:  

a. Persembahan nyawa dipahami sebagai ungkapan kasih tertinggi 

dalam kehidupan orang percaya. Yesus Kristus menegaskan bahwa 

kasih yang terbesar dinyatakan ketika seseorang rela kehilangan 

                                                           
31Ronald G. Sirait, Pengajaran Tuhan Dalam Matius 5-7 (Malang: Ahlimedia Press, 2020), 65-

66. 



24 

 

 
 

nyawanya demi kemuliaan Kristus dan demi sesama (Matius 10:39; 

Lukas 14:26; Yohanes 15:13; Kisah Para Rasul 15:26). Prinsip ini tercermin 

secara nyata dalam peristiwa Stefanus, yang dikenal sebagai martir 

pertama dalam gereja mula-mula, yang mati dirajam oleh kaum Farisi 

(Kisah Para Rasul 7:54–60). Pengorbanan hidup bagi sesama juga 

ditegaskan dalam 1 Yohanes 3:16, yang menyatakan bahwa kasih 

Kristus dikenal melalui penyerahan nyawa-Nya bagi manusia, 

sehingga orang percaya pun dipanggil untuk memiliki kesediaan yang 

sama terhadap saudara-saudaranya. Dengan demikian, inti dari 

persembahan nyawa terletak pada kerelaan mengutamakan 

kepentingan sesama dengan mengesampingkan kepentingan 

pribadi.32 Dengan demikian, Persembahan nyawa menyangkut diri 

seseorang ketika ia dengan rela mengorbankan dirinya untuk sesama 

umat yang percaya kepada-Nya terlebih ketika menyangkut 

kepercayaannya kepada Tuhan.  

b. Persembahan tubuh dipahami sebagai komitmen orang percaya untuk 

hidup dalam kekudusan dengan menjauhkan diri dari segala 

perbuatan yang tidak berkenan kepada Tuhan. Firman Tuhan 

menegaskan panggilan tersebut dengan menyatakan, “Karena itu, 

saudara-saudara, demi kemurahan Allah, aku menasihatkan kamu supaya 

                                                           
32Damaris TandiLobo, Persembahanku: Suatu Kajian Eksegesis Tentang Mkna Persembahan 

Menurut Lukas 21:1-4 (Tana Toraja, 2006), 12-16. 



25 

 

 
 

kamu mempersembahkan tubuhmu sebagai persembahan yang hidup, yang 

kudus dan yang berkenan kepada Allah; itu adalah ibadahmu yang sejati” 

(Roma 12:1). Penegasan mengenai pentingnya menjaga kekudusan 

tubuh juga dinyatakan kembali dalam Kitab Suci, bahwa tubuh orang 

percaya adalah bagian dari Kristus dan tidak boleh diserahkan kepada 

perbuatan dosa. Hal ini ditegaskan dalam firman Tuhan: “Tidak 

tahukah kamu, bahwa tubuhmu adalah anggota Kristus? Akan kuambilkah 

anggota Kristus untuk menyerahkannya kepada percabulan? Sekali-kali 

tidak!” (1 Korintus 6:15, 19–20).  

c. Persembahan hati dan mulut, memuji Tuhan dengan bibir serta 

memuliakan-Nya itu juga merupakan persembahan sebagai ungkapan 

syukur kepada Tuhan (Ef. 5:19-20). Persembahan hati diwujudkan 

melalui kerinduan orang percaya untuk senantiasa membangun 

persekutuan dengan Tuhan dalam kehidupan sehari-hari, baik melalui 

doa, ibadah, maupun pembacaan Alkitab. Sikap ini mencerminkan 

hati yang tertuju kepada Allah dan rindu hidup dekat dengan-Nya. 

Selain itu, persembahan hati juga dinyatakan melalui kerendahan hati 

dalam menyikapi perlakuan atau perkataan yang menyakiti dari 

sesama. Kesediaan untuk mengampuni dan bersikap penuh kasih, 

sebagaimana diajarkan dalam Kitab Suci, menjadi wujud nyata dari 



26 

 

 
 

persembahan hati (Matius 6:14–15; Lukas 17:4; Efesus 4:32).33 Dengan 

kata lain, persembahan tubuh menyangkut perihal menjaga 

kekudusan hidup yakni menjauhkan diri dari hal-hal yang 

bertentangan dengan kehendak Tuhan, sedangkan persembahan hati 

dan mulut mengarah pada bagaimana memberikan puji-pujian 

kepada Tuhan menggunakan bibir. Selain itu, persembahan hati juga 

menyangkut kerinduan hati untuk datang kehadirat-Nya dan masuk 

dalam persekutuan-Nya.  

d. Persembahan waktu dan tenaga dinyatakan melalui kesediaan orang 

percaya untuk hadir dan menunjukkan belas kasih kepada mereka 

yang mengalami penderitaan serta membutuhkan pertolongan. Kitab 

Suci menegaskan bahwa ibadah yang berkenan kepada Allah 

diwujudkan dalam kepedulian nyata terhadap sesama, sebagaimana 

tertulis: “Ibadah yang murni dan yang tak bercacat di hadapan Allah, Bapa 

kita, ialah mengunjungi yatim piatu dan janda-janda dalam kesusahan 

mereka” (Yakobus 1:27a). Dengan demikian, dalam konteks Perjanjian 

Baru, persembahan materi berupa uang atau barang mengajarkan 

umat percaya untuk secara teratur menyisihkan sebagian dari 

miliknya dalam kehidupan bergereja. Persembahan tersebut 

kemudian dikelola sebagai sarana pelayanan kepada Tuhan dan 

                                                           
33Sirait, Pengajaran Tuhan Dalam Matius 5-7,66. 



27 

 

 
 

sesama.34 Persembahan waktu dan tenaga menyangkut ketulusan hati 

dalam memberikan bantuan dan pertolongan kepada sesama yang 

membutuhkan dan juga menyangkut kerelaan dalam memberikan 

waktu dan tenaga dalam persekutuan dan pelayanan kasih.  

 

D. Makna Persembahan 

Dalam kekristenan, persembahan dipahami sebagai ekspresi batin 

setiap individu dalam membangun relasi dengan Allah yang dipercayai, yang 

diwujudkan melalui praktik ibadah. Ibadah Kristen merupakan bentuk 

keterlibatan jemaat dalam karya Kristus bagi Gereja, sekaligus panggilan 

untuk menjalani kehidupan sebagai persembahan yang hidup.35 Sejalan 

dengan hal tersebut, John Drane menjelaskan bahwa persembahan dalam 

Perjanjian Lama berfungsi sebagai sarana simbolis yang memungkinkan 

manusia berdosa untuk memulihkan kembali hubungan mereka dengan 

Allah.36  Menurut John Drane sebagaimana keahliannya dalam PB terkait 

persembahan bahwa kematian Yesus dilukiskan akan persembahan yang 

sejati atas pengorbanan-Nya di atas kayu salib. 

Berikut beberapa makna lain dari persembahan dalam Perjanjian 

Lama dan Perjanjian Baru antara lain: 

                                                           
34Sirait, Pengajaran Tuhan Dalam Matius 5-7, 67-69. 
35Gerald O’Collins. SJ dan Edward G. Farrugia SJ., Kamus Teologi (Yogyakarta: Kanisius, 

1996). 
36Jhon Drane, Memahami Perjanjian Baru (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 65. 



28 

 

 
 

1. Ungkapan Rasa Syukur Kepada Tuhan 

Kisah Abraham dan Melkisedek dalam Kejadian 14:18–20 menjadi 

dasar pemahaman mengenai ajaran persepuluhan, yaitu 

mempersembahkan sepersepuluh dari harta sebagai ungkapan syukur 

kepada Allah. Dengan demikian, tindakan memberi dipahami sebagai 

wujud rasa terima kasih manusia kepada Tuhan. Dalam konteks ini, besar 

kecilnya persembahan tidak menjadi ukuran utama di hadapan Allah, 

sebab Tuhan adalah pemilik atas segala sesuatu. Oleh karena itu, yang 

terutama diperhatikan oleh Tuhan bukanlah jumlah persembahan, 

melainkan sikap hati yang melandasi pemberian tersebut.  

2. Tanda Rahmat Kepada Tuhan 

Motivasi dalam mempersembahkan korban harus bersifat benar 

dan murni, sebagaimana ditekankan dalam Amsal 4:4. Allah menilai 

persembahan bukan dari aspek lahiriahnya, melainkan dari sikap hati 

yang melandasinya. Oleh karena itu, persembahan tidak dapat dipahami 

sebagai bentuk suap, dan segala praktik kecurangan ditolak dengan tegas 

oleh Allah.37 Persembahan menjadi tidak bermakna di hadapan Tuhan 

apabila tidak disertai dengan keadilan, belas kasih, kesetiaan, serta 

kerendahan hati. Dengan demikian, pengorbanan tidak semata-mata 

dipahami sebagai kewajiban ritual, melainkan sebagai kesadaran iman 

                                                           
37Th. Van Den End, Tafsiran Alkitab Surat Roma (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 625. 



29 

 

 
 

yang lahir dari sikap bergantung kepada Tuhan. Persembahan sejati 

muncul dari kerelaan hati dan dilakukan dengan sukacita.  

3. Sikap Takut Akan Tuhan 

Persembahan dipahami sebagai tindakan yang dilakukan dengan 

sikap takut akan Tuhan. Pemberian tersebut bukan bertujuan untuk 

kepuasan manusia, melainkan sebagai ungkapan kesenangan yang 

berkenan kepada Tuhan. Kesenangan yang dimaksud terwujud dalam 

kejujuran dan ketaatan hidup manusia sebagai ekspresi nyata dari rasa 

takut akan Tuhan yang lahir dari sikap batiniah. Oleh karena itu, makna 

persembahan dihadapan Tuhan termasuk makna keagungan Tuhan Yang 

Maha Esa.  

4. Menyenangkan Allah 

Rasul Paulus menjelaskan bahwa makna “korban yang 

hidup” dalam Roma 12:1 adalah hidup yang berkenan kepada Allah, 

yakni mempersembahkan tubuh sebagai persembahan yang kudus 

dan hidup bagi-Nya. Dalam kerangka Perjanjian Baru, yang 

terutama dipersembahkan kepada Allah bukanlah materi, 

melainkan hati dan seluruh keberadaan diri manusia. Oleh karena 

itu, persembahan dalam bentuk uang tidak dapat menggantikan 

penyerahan diri secara utuh. Tuhan lebih menghendaki kasih setia 



30 

 

 
 

dan pengenalan akan Dia daripada sekadar pengorbanan lahiriah.38 

jadi, dalam memberikan persembahan itu bukan dilihat dari 

banyaknya dan seberapa besar nominalnya tetapi itu dilihat dari 

bagaimana pribadi kita memberikan dengan rela, ikhlas, dan tulus 

kepada Tuhan dari bukti kebaikan Tuhan dalam kehidupan 

manusia.  

 

E. Model Adaptasi Robert J. Schreiter 

Model adaptasi menyadari kelemahan jangka panjang dari model 

penerjemahan dan berupaya menjalin hubungan yang lebih mendasar antara 

kekristenan dan budaya, biasanya muncul pada tahap kedua perkembangan 

teologi lokal. model ini berusaha menerima budaya lokal secara jauh lebih 

bersungguh-sungguh. Adapun Ciri utama dalam model adaptasi ini ialah:  

1. Injil sebagai pusat, budaya sebagai wadah, dimana hal ini  menjelaskan 

tradisi Kristen dianggap sudah lengkap, kemudian diterjemahkan ke 

dalam budaya lokal 

2. Prosesnya bersifat top-down, ini  menjadi fokus pada gereja atau otoritas 

luar menyesesuaikan ajaran dengan kebiasaan setempat 

                                                           
38Siska Balisosa dkk, “Kajian Teologis ‘Persembahan Tubuh Sebagai Ibadah Yang Sejati’ 

Menurut Roma 12:1 Dan Implementasinya Dalam Praktek Orang Percaya Masa Kini,” Jurnal 

Pendidikan Agama Kristen Didaxte Vol 2 No 1 (2025), 5-7. 



31 

 

 
 

3. Fokus pada penyesesuaian eksternal, dengan ini menggunakan Bahasa, 

symbol, ritual budaya diambil untuk mendukung pesan agama 

4. Menghindari konflik nilai, dimana dalamnya ada budaya lokal dipilih 

sejauh sesuai dengan ajaran universal.  

Dan juga terdapat Ciri utama model kontekstual ialah:  

1. Konteks sebagai sumber teologi, di dalamnya ada budaya, Sejarah, 

ekonomi, dan pengalaman penderitaan Masyarakat menjadi bahan 

utama refleksi teologis 

2. Proses bottom-up, yang dimulai dari komunikasi lokal yang membaca 

Kitab Suci dari sudut pengalaman mereka 

3. Dialog kritis antara Injil dan konteks, bukan sekedar menyesuaikan 

antara dialog dan kritis saja tetapi menemukan bagaimana Allah hadir 

dalam situasi konkret mengakui pluralitas teologi lokal, hal ini tidak 

hanya ada satu bentuk teologi, tetapi banyak yang sesuai dengan konteks. 

39 oleh kerena itu, melalui model ini mampu menjelaskan pesan kedalam 

budaya lokal dan juga mampu menyesesuaikan tradisi yang ada dalam 

membangun teologi dari sebuah pengalaman hidup dalam menjaga 

kesinambungan ajaran gereja yang mudah untuk dipraktikkan 

membutuhkan komunikasi secara baru, hal ini lebih relevan dengan 

adanya pengalaman Masyarakat dan juga sifat menghargai akan identitas 

                                                           
39Robert J. Scheiter, Rancang Bangun Teologi Lokal (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 18-19. 



32 

 

 
 

budaya dan realitas sosial untuk lebih peka terhadap keadilan, 

kemarginalan serta pembebasan. Model adaptasi menyadari kesulitan 

dan kelemahan jangka panjang model penerjemahan, sehingga berupaya 

membangun hubungan yang lebih mendasar antara kekristenan dan 

budaya. Model ini muncul pada tahap kedua perkembangan teologi lokal 

dan menerima budaya setempat dengan lebih serius. 

Selain dari itu juga terdapat dua model adaptasi yang acapkali 

digunakan yakni:  

 Pada tahap awal, pihak luar yang berinteraksi dengan para pemimpin 

lokal cenderung menyusun suatu pandangan filosofis atau pemahaman 

mengenai dunia budaya setempat. Pandangan tersebut kemudian 

berkembang seiring dengan model filsafat maupun kerangka antropologi 

budaya yang digunakan dalam teologi Barat sebagai dasar perumusan 

teologi. Pendekatan adaptif semacam ini memiliki kekuatan tersendiri, 

terutama karena mudah diterima oleh para pemimpin lokal. Selain itu, 

pendekatan ini dinilai efektif dalam mencapai dua tujuan sekaligus, yakni 

menjaga keaslian dalam konteks budaya setempat serta membangun sikap 

hormat dan penerimaan di kalangan Gereja secara luas.40 Lebih dari itu, 

pendekatan ini membuat dialog antara atlantik dan Gereja dalam rangka 

                                                           
40Robert J. Scheiter, Rancang Bangun Teologi Lokal (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 26-

32. 



33 

 

 
 

memudahkan dasar kerangka-kerangka kerja yang serupa kesamaan status 

gereja tua dan mapan.  

 Pendekatan kedua menolak ketergantungan pada model filsafat Barat 

maupun konsep reformasi tentang gereja mula-mula. Ekspresi iman yang satu 

dipahami dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk, sesuai dengan bahasa, 

gaya, cara berpikir, dan latar budaya umat yang menghayatinya. Oleh karena 

itu, keberagaman tertentu tidak hanya dianggap sah, tetapi juga dipandang 

sebagai sesuatu yang diharapkan. Dalam kerangka ini, penyesuaian 

kehidupan Kristen dalam praktik penggembalaan, ritual, pengajaran, dan 

spiritualitas bukan sekadar pilihan, melainkan kebutuhan yang dikehendaki 

oleh Gereja. Pendekatan tersebut dengan sadar memberikan ruang dan waktu 

bagi proses perkembangan, serta berupaya menjaga keseimbangan antara 

kesetiaan pada tradisi kerasulan dan penghargaan terhadap tradisi budaya 

setempat. Dengan demikian, teologi yang dihasilkan tidak hanya bersifat 

lokal, tetapi juga kontekstual secara mendalam. 


