BAB II

KAJIAN TEORI

A. Definisi Persembahan

Persembahan dalam setiap upacara keagamaan adalah sebuah ritual
yang sangat signifikan, sehingga persembahan selalu menjadi bagian dari
proses tersebut baik dalam kepercayaan primitif maupun dalam tradisi yang
masih bersifat tradisional maupun dikalangan penganut agama modern.
Persembahan berfungsi sebagai ritual yang membantu membangun
hubungan dengan objek kepercayaan atau iman mereka. Dalam salah satu
karyanya Emile Durkheim menjelaskan bahwa persembahan merupakan
ekspresi simbolis dari realitas sosial yang berfungsi untuk memperkuat,
menjaga, dan menyegarkan solidaritas di dalam kelompok.” Dengan
demikian, persembahan tidak hanya menjadi elemen vital dari ritual,
melainkan juga merupakan tuntutan dari kumunitas kepercayaan, yang
berperan penting dalam membangun, baik dengan objek keyakinan mereka

maupun antar sesama anggota, sehingga tercipta solidaritas sosial.

’Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (New York: FREE PRESS, 1912), 63.
8



Dalam tradisi keagamaan, praktik pemberian korban atau
persembahan yang dalam bahasa Ibrani dikenal dengan istilah mikhah
merupakan tindakan simbolik yang sarat makna.® Persembahan ini dipahami
sebagai bentuk pemberian, baik berupa hadiah, upeti, maupun korban, yang
dilakukan manusia dengan tujuan tertentu. Melalui ritus tersebut, manusia
mengharapkan tercapainya kehidupan yang tenteram, aman, dan sejahtera,
serta memperoleh berkat sesuai dengan harapan mereka. Fungsi utama dari
persembahan ini adalah sebagai sarana untuk memperoleh perkenan dari
kekuatan ilahi yang dipercaya. Dengan demikian, keberadaan praktik
persembahan mencerminkan relasi ketergantungan manusia terhadap entitas
ilahi dalam sistem kepercayaan yang dianut.’

Pada masa awal peradaban, praktik persembahan korban dilakukan
sebagai bagian dari ritual keagamaan yang bertujuan membangun hubungan
spiritual antara manusia dan kekuatan ilahi yang mereka yakini. Korban
tersebut dipersembahkan dalam berbagai upacara sebagai wujud
penghormatan dan pengakuan terhadap keberadaan entitas yang dipandang
memiliki kedudukan lebih tinggi (Barth, 1970:302). Korban itu dilihat sebagai
simbol penyerahan atau penghargaan, permohonan untuk mendapatkan

berkah, serta sebagai cara untuk menghindari bencana.

8R. Soedarmo, Kamus Istilah Teologi (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1988), 54.
°G.E.Wright & A.de Kuiper, Perjanjian Lama, Terhadap Sekitarnya (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 1976), 302.



10
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), istilah persembahan
berakar dari kata sembah yang bermakna ungkapan penghormatan secara
tulus dan penuh khidmat.!® Persembahan dipahami sebagai bentuk
pemberian yang ditujukan kepada pihak yang dimuliakan. Praktik ini
dilakukan dengan sikap rendah hati sebagai wujud kesadaran manusia akan
keberadaan kekuatan yang melampaui dirinya, baik sebagai pencipta, dewa,
maupun roh leluhur yang diyakini masih memiliki pengaruh terhadap
kehidupan manusia. Keyakinan tersebut menjadikan persembahan sebagai
bagian penting yang tidak terpisahkan dari praktik penyembahan. Secara
esensial, ritual persembahan bertujuan untuk mempererat hubungan antara
manusia dan entitas transenden, dengan harapan memperoleh perlindungan,
keberlangsungan hidup, keselamatan, serta pemenuhan harapan spiritual.
Penghargaan atau hadiah membawa pesan kepada penerimanya
bahwa pemberi menghargai mereka sebagai mitra. Ini menujukkan adanya
hubungan yang kuat antara keduanya. Hadiah berfungsi sebagai sara
penyampaianpesn antara individu dan sesuatu yang dianggap suciatau
istimewah, yang tidak diungkapkan dengan kata-kata tetapi melalui tindakan
yang diekspresikan oleh sipemberi. Artinya, makna yang terkandung dalam

hadiah itu jauh lebih dalam daripada sekedar nilai materinya.

10pysat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta:
Balai Pustaka, 2007), 778.



11

Sesaji merupakan praktik simbolik berupa pemberian persembahan

yang ditujukan kepada entitas supranatural. Dalam pandangan Tylor, konsep
persembahan dan sesaji dipahami sebagai satu bentuk yang sama.
Persembahan tersebut diberikan kepada para dewa dengan keyakinan
adanya hubungan timbal balik antara pemberi dan yang diberi. Sejalan
dengan itu, Marcel Mauss menegaskan bahwa ukuran atau jumlah sesaji
bukanlah aspek yang paling menentukan, melainkan makna dan nilai yang

terkandung dalam persembahan tersebut.

B. Konsep Persembahan dalam Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru
1. Persembahan dalam Perjanjian Lama

Dalam tradisi Ibrani, persembahan dikenal dengan istilah korban.?
Perjanjian Lama mencatat beberapa jenis korban, antara lain syelem (o%w)
dan ola (7%v), yang dalam perkembangan selanjutnya dipahami sebagai
korban penghapus dosa (khattath/sxz7) dan korban penebus kesalahan
(asyam/or’¥). Persembahan tersebut dilakukan sebagai bentuk penyerahan
diri manusia kepada Allah, yang diwujudkan melalui pembakaran korban di

atas mezbah sebagai simbol ketulusan dan kesungguhan iman.? Manusia
mempersembahakan sesuatu persembahan kepada Allah dengan maksud

untuk memperoleh kemakmuran hati Allah, untuk dapat mempercayai

1R, Soedarmo, Kamus Istilah Teologi,54.
12Th.C.Vriezen, Agama Israel Kuno (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 88.



12
mereka harus membakar persembahan diatas mezbah sebagai lambang
penyerahan yang sungguh-sungguh kepada Allah.

Praktik persembahan korban telah dikenal secara luas di berbagai
bangsa di wilayah Timur Dekat Kuno, tidak hanya di kalangan bangsa
Israel. Beberapa sumber Alkitab menunjukkan adanya ritual pengorbanan
yang ditujukan kepada dewa-dewa oleh bangsa-bangsa sekitar Israel (Hak.
16:23; 1 Sam. 6:4; 2 Raj. 3:27; 5:17).13 Berdasarkan pandangan R.D. Dussaud
yang dikutip dalam The Illustrated Bible Dictionary, sistem korban dalam
tradisi Israel tidak terlepas dari pengaruh budaya Kanaan yang
sebelumnya mendiami wilayah tersebut.

V. Maag menggambarkan kehidupan para gembala sebagai latar
belakang. Ia menyoroti budaya para pengembara migran yang merupakan
nenek moyang yang bergantung pada padang rumput luas di Asia. Korban
yang mereka persembahkan ditujukan kepada makanan bagi pada dewa;
melalui darah yang tumpah dari korban, para dewa akan memberikan
balasan kepada mereka yang mengorbankan. Dengan konteks korban dari
para nenek moyang tersebut, Menurut Maag, praktik keagamaan Israel
terbentuk dari perpaduan berbagai tradisi ritual, khususnya pengaruh

upacara persembahan zebakh berupa hewan sembelihan yang dikenal

13].D.Douglas, The Illustrated Bible Dictionary; 3 Volumes (Tyndale: Inter-Varsity Press, 1980),
1358-1368.



13
dalam budaya kaum pengembara, serta unsur ola, yaitu persembahan
yang dibakar habis yang berasal dari tradisi masyarakat Kanaan.

Rowley menjelaskan bahwa dalam konteks Perjanjian Lama,
praktik pengorbanan di Israel dinilai bermakna apabila ritual tersebut
berfungsi sebagai media bagi manusia untuk mengungkapkan dorongan
dan kehendak batiniahnya kepada Tuhan.* dengan demikian,
keberhasilan pemberian korban mempersembahan tergatung pada sejauh
mana ritus tersebut mencerminkan niat rohani dari penyembah atau
korban dalam Pejanjian Lama, penting untuk menekankan bahwa bahan
yang dipersembahkan oleh umat Isrel kepada Allah melambangkan niat
rohani mereka. Keberhasilan korban yang diberikan oleh umat Israel
kepada Allah bergantung pada kondisi spiritual dari orang yang memberi
korban tersebut,® yang tidak lain dari penegasan adanya suatu relasi
(hubungan) anugerah antara Allah dengan umat-Nya.

Persembahan dalam tradisi Ibrani tidak selalu berbentuk minh ah
yang kerap dikaitkan dengan korban pendamaian maupun korban
bakaran (Bil. 15:1-16). Jenis persembahan ini meliputi berbagai bahan non-
hewan, seperti hasil padi-padian, tepung halus (Im. 2:1-3), kue yang
dipanggang (Im. 2:4-10), serta gandum mentah (Im. 2:14-16), yang

disajikan bersama minyak dan kemenyan sebagai unsur pengharum.

14Th.C.Vriezen, Agama Israel Kuno, 85.
15Rowley H.H, Ibadah Israel Kuna (Jakarta: Badan Penerbit Kristen, 1981), 105.



14
Konsep ini berbeda dari zebhahim, yang secara khusus menunjuk pada
korban sembelihan atau persembahan hewan (Kej. 4:3—4). Korban
sembelihan tersebut memiliki keterkaitan langsung dengan penggunaan
mezbah, sebagaimana dicatat dalam Kejadian 8:20 ketika Nuh
mempersembahkan ‘olah atau korban bakaran di atas sebuah altar.

Kejadian 22 memperlihatkan bahwa Abraham telah memahami
praktik persembahan korban melalui pembangunan altar. la mengenal dua
bentuk persembahan, yaitu ola sebagai korban bakaran dan zebhah sebagai
korban yang disembelih. Korban yang dipersembahkan Abraham
memiliki makna simbolis sebagai pengesahan perjanjian dengan Allah.
Praktik serupa juga dilakukan oleh Yakub yang mempersembahkan
korban setelah mencapai kesepakatan dengan Laban. Alkitab mencatat
variasi persembahan, sebagaimana tertulis dalam Kejadian 4:3-4, serta
ketentuan jenis hewan korban yang diperintahkan Allah kepada Abraham
dalam Kejadian 15:9.

Pemberian korban ditetapkan oleh Tuhan sebagai sarana
pemulihan relasi antara bangsa Israel dan Allah. Korban berfungsi sebagai
penebusan untuk menghapus dosa dan kenajisan, sehingga tidak dapat
dipisahkan dari sikap pertobatan. Dalam korban penghapus dosa maupun
korban penebus salah, pengakuan atas pelanggaran menjadi keharusan
sebelum korban dipersembahkan kepada Tuhan. (Im. 5:5;Bil. 5:61; Im.

1:4;3:2;8,13). Melalui korban persembahan, manusia diberi kesempatan



15
untuk memuliakan dan menghormati Tuhan yang hidup serta menjaga
persekutuan dengan-Nya. Korban juga menjadi sarana bagi manusia
untuk memperoleh pengampunan atas dosa, meskipun pengampunan
tersebut bersifat sementara.’® Makna ayat ini menunjukkan adanya
identifikasi antara orang yang mempersembahkan korban dengan korban
itu sendiri, sehingga kematian korban melambangkan dihapuskannya
penghalang yang merusak relasi antara penyembah dan Tuhan. Selain itu,
korban juga mencerminkan penyerahan diri penyembah kepada Allah
yang disertai dengan rasa syukur dan kesetiaan.

Berbagai bentuk korban dimaksudkan untuk menyatakan kondisi
batiniah manusia, khususnya pertobatan dan iman. Oleh karena itu,
persembahan korban harus disertai dengan pertobatan dan pengakuan
dosa, sebagaimana dinyatakan dalam 1 Samuel 7:5-11. Sikap ini juga
didasarkan pada pengakuan bahwa segala sesuatu adalah milik Tuhan
(Kejadian 22), sehingga dapat ditegaskan bahwa pertobatan memiliki
kedudukan yang lebih penting dibandingkan sekadar mempersembahkan
korban.

2. Persembahan dalam Perjanjian Baru
Dalam Perjanjian Baru, praktik ibadat korban sebagaimana dikenal

dalam Perjanjian Lama tidak lagi diberlakukan, karena korban telah

6 Ani Teguh Purwanto, “Arti Korban Menurut Kitab Imamat,” Kerusso Vol 2 No 2 (2017).



16
dipersembahkan satu kali untuk selama-lamanya (Efesus 5:2; Ibrani 9:2, 17).
Yesus Kristus, sebagai Imam Besar, mempersembahkan diri-Nya sendiri
sebagai korban yang sempurna. Melalui pengorbanan tersebut,
persekutuan antara Allah dan manusia dipulihkan, serta tercipta
pendamaian yang sejati. Pengorbanan Yesus Kristus merupakan
penyerahan diri-Nya secara total untuk menanggung seluruh dosa
manusia. Oleh karena itu, sistem korban yang berlaku dalam Perjanjian
Lama tidak lagi dijalankan dalam Perjanjian Baru. Seluruh bentuk korban
dalam Perjanjian Lama mencapai penggenapannya di dalam diri Yesus
Kristus sebagai korban yang final dan sempurna.” Jadi pandangan ini
menggaris bawahi Perjanjian Lama menjadi penekanan akan dasar dari
makna persembahan yang diberikan kepada Tuhan sebagai bukti
pengorbanan Yesus Kristus bagi manusia.

Pengorbanan Yesus Kristus menjadi landasan utama bagi makna
persembahan dalam kehidupan orang Kristen. Penyerahan diri Kristus
bagi keselamatan umat manusia menuntut adanya tanggapan iman dari
para pengikut-Nya. Tanggapan tersebut diwujudkan melalui keterlibatan
orang Kristen dalam pelayanan Kristus sebagai bentuk ketaatan terhadap
panggilan dan tanggung jawab yang diterima. Salah satu bentuk

keterlibatan tersebut dinyatakan melalui praktik persembahan. Dalam

YJL.Ch. Abineno, Unsur-Unsur Liturgika Yang Dipakai Oleh Gereja-Gereja Di Indonesia
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1966), 103.



17
konteks Perjanjian Baru, persembahan dipahami sebagai sarana partisipasi
dan dukungan terhadap pelayanan Kristus, yang bertujuan untuk
menyatakan kasih Allah kepada dunia dan kepada sesama manusia.'®

Pemaknaan persembahan dalam gereja abad pertama,
sebagaimana dicatat dalam Kisah Para Rasul, menunjukkan perbedaan
yang signifikan dibandingkan dengan praktik persembahan dalam tradisi
keagamaan Yahudi, Kanaan, Romawi, dan Yunani yang cenderung bersifat
kultis dan ritualistis. Dalam tradisi-tradisi tersebut, persembahan kerap
diberikan dengan motivasi memperoleh balasan tertentu, seperti
keuntungan, keselamatan, kesehatan, atau keberhasilan, sehingga muncul
pola berpikir memberi demi menerima. Sebaliknya, gereja mula-mula
menekankan prinsip yang berlawanan, yakni memberi sebagai respons
atas anugerah yang telah diterima. Pemahaman ini menegaskan bahwa
persembahan harus didorong oleh ketulusan hati, bukan oleh kepentingan
pribadi. Teladan dari prinsip ini terlihat dalam kisah janda miskin yang
memberikan persembahannya sebagai ungkapan iman dan penyerahan
diri yang sepenuhnya (Mar. 12:41-44).

Bentuk persembahan beragam, termasuk yang diberikan setiap
minggu, bulan, atau tahun. Semua persembahan tersebut diserahkan

kepada gereja sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah atas segala

®Eamnuel Gerit Singgih, Korban Dan Perdamaian (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 104.



18
berkat yang diberikan-Nya. Dari sembangan ini, geraja dapar
menjalankantugas dan tanggung jawab dalam mewujudkan visi serta misi
Allah di dunia, khususnya dalam melayani jemaat.

Tradisi Alkitab menyatakan bahwa setiap kali umat Allah
beribadah dihadapan Tuhan, mereka selalu membawa persembahan. Ini
dilakukan sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Tuhan, yang
menekankan bahwa setiap orang yang mendekat kepada tidak boleh
datang dengan tangan kososng, tatapi harus mebawa persembahan yang
sesuai dengan berkat yang diberikan Tuhan kepadanya. Persembahan
tersebut haruslah yang tebaik, tidak terdefenisi sebagai cacat atau
berkualitas rendah (Ul. 17:1).” Jadi, Tradisi Alkitab menekankan bahwa
umat Kristen ketika menghadap kepada Tuhan tidak dengan tangan
kosong melainkan membawa persembahan sebagaimana berkat yang

Tuhan sudah berikan kepada mereka yakni yang terbaik (tidak bercacat).

C. Jenis dan Tujuan Persembahan dalam Perjanjian Lama dan Perjanjian
Baru
Persembahan dan korban beraneka macam dalam Perjanjian Lama

antara lain:

Tamba Parulian & Emeliana, “Implementasi Pengajaran Persepuluhan Berdasarkan
Mleakhi 3:6-18 Di Gereja Sungai Yordan Jemaat Rajawali,” Jurnal Excelsior Pendidikan Vol 2 No 2
(2021), 187-189.



19

Korban bakaran
Korban bakaran juga sering disebut sebagai korban api-apian yang
baunya menyenangkan bagi Tuhan.?? Tujuan dari persembahan korban
bakaran ialah untuk menebus dosa umum yang tidak disengaja.?!
Persembahan ini bersifat memberi, dan dipersembahkan kepada Tuhan
atas nama si penyembah. Dalam persembahan ini yang dikorbankan ialah
seekor ternak jantan yang tidak bercela, dan yang terbaik yang dimiliki
oleh si pemberi korban.?? Hal ini menunjukkan kesucian korban sebagai
pengganti ketidaksucian si pemberi korban, dan juga menyatakan bahwa
persembahan yang diberikan kepada Tuhan harus yang terbaik. Binatang
itu kemudian di bawah ke kemah suci lalu si penyembah meletakkan
kedua tangan ke atas korban sebagai lambang pemindahan kesalahan
kepada korban yang pada mulanya tidak bersalah (Kej. 48:13-14; Im. 24:14;
Bil. 8:10).2 Oleh karena itu, pandangan ini menggaris bawahi akan
persembahan sebagai korban bakaran yang dilakukan manusia atas bukti
respon kasih Tuhan dalam kehidupan serta bukti penyucian atas kesalahan

manusia.

58.

®Denis Green, Pembimbing Pada Pengenalan Perjanjian Lama (Malang: Gandum Mas, 2012),

21W.S LaSor, Pengantar Perjanjian Lama 1: Taurat Dan Sejarah (Jakarta: BPK Gunung Mulia,

2013), 220.

2Matthew Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat (Surabaya: Momentum,

2019), 600.

V. M. Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama (Yogyakarta: Penerbit ANDI, 2013), 124.



20
Setelah hal itu telah dilakukan imam-imam lewi harus
menyembelih binatang itu di hadapan Tuhan, artinya dengan cara
kesalehan yang benar dan dengan mata yang tertuju kepada Allah dan
kehormatan-Nya.?* Binatang itu harus menderita dan mati sebagai
pengganti hukuman atas dosa yang di tanggungkan ke atasnya (Im. 4:33;
17:11). Jadi, pandangan ini menggaris bawahi persemabahan sebagai
penghormatan atas penyempurnaan hukuman dosa yang telah dilakukan
oleh manusia kepada Allah.
2. Korban sajian
Jenis korban kedua ialah korban sajian. Korban yang
dipersembahkan ialah sesuatu yang berharga dari si penyembah. Bahan-
bahan yang dipersembahkan haruslah tepung dan minyak yang terbaik,
dua hasil pokok tanah Kanaan (Ul. 8:8).2¢ Korban sajian melambangkan
pengganti pemberi persembahan. Pada saat persembahan di bakar di atas
Mezbah menunjukkan suatu hubungan yang erat dengan Allah melalui
doa. Korban sajian dan doa menandakan hal menghampiri Allah dan

menyerahkan kehidupan pada perlindungan-Nya.

**Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat. 602.
2Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama. 124.
*®Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat. 609.



21
3. Korban keselamatan

Jenis korban ketiga ialah korban keselamatan (Im. 7:11-18) korban
ini merupakan upacara persembahan untuk menyatakan syukur kepada
Allah dan bisa juga sebagai pembayaran suatu nazar.?” Jika korban yang
dipersembahkan berupa lembu, maka hewan itu haruslah tidak bercela,
jika tidak bercelah maka tidak lagi dipermasalahkan jantan atau betina.?
Dengan demikian, pandangan ini menggaris bawahi persembahan sebagai
pemberian keselamatan yang diberikan secara gratis oleh Allah kepada
manusia dan atas respon dari hal itu diberikan pula persembahan yang
baik kepada Allah.

4. Korban penebus salah atau penghapus dosa.

Korban penghapus dosa atau korban penebus salah diwajibkan
ketika seseorang dinyatakan bersalah karena berada dalam kondisi
kenajisan menurut ketentuan upacara keagamaan (Imamat 4:7). Ketentuan
ini berlaku khususnya bagi pelanggaran yang dilakukan tanpa
kesengajaan, sebagaimana dijelaskan dalam Imamat 4:2 tentang dosa yang
terjadi secara tidak disengaja.?’ Jenis dosa yang menuntut adanya korban
persembahan mencakup pelanggaran yang dilakukan secara nyata,

tindakan yang tergolong sebagai perbuatan yang tidak sepatutnya

*’Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama. 125.
28Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat. 617.
2Siringoringo, Theologi Perjanjian Lama, 126.



22
dilakukan, serta dosa-dosa yang terjadi karena ketidaksengajaan. Dengan
demikian, korban tersebut berfungsi sebagai sarana pemulihan atas
pelanggaran yang dilakukan dalam berbagai bentuk dosa.* Oleh sebab
itu, pandangan ini menggaris bawahi persembahan sebagai tebusan yang
diberikan kepada Tuhan atas kesengajaan dosa yang telah dilakukan
kepada Tuhan.

Dalam Perjanjian Lama dikenal beragam bentuk persembahan.
Salah satunya adalah persembahan sulung atau buah sulung, sebagaimana
disebutkan dalam Kejadian 4:4; Imamat 2:12; Nehemia 10:35, yang bertujuan
untuk mengingat dan mensyukuri kasih Allah dalam kehidupan umat
Israel. Selain itu, terdapat persembahan unjukan (Imamat 6:20; Bilangan
5:15) yang melambangkan penyerahan diri secara penuh kepada Allah
sebagai wujud kesiapan untuk melayani-Nya. Di samping itu, umat Israel
juga mengenal persembahan persepuluhan, yaitu persembahan khusus
yang diambil sebesar sepersepuluh dari penghasilan mereka sebagai
bentuk ketaatan kepada ketetapan Tuhan.

Konsep persembahan dalam Perjanjian Baru menunjukkan
perbedaan yang jelas dibandingkan dengan praktik dalam Perjanjian
Lama. Perjanjian Baru menegaskan bahwa pemberian berupa ternak atau

harta benda tidak lagi berfungsi sebagai sarana penghapusan dosa atau

30 Henry, Tafsiran Mattew Henry Kitab Keluaran, Imamat, 625.



23
kesalahan orang percaya. Kitab Ibrani secara tegas menyatakan bahwa
“sebab tidak mungkin darah lembu jantan menghapuskan dosa” (Ibrani 10:4).

Pengampunan dosa dalam Perjanjian Baru telah digenapi melalui
pengorbanan Yesus Kristus yang mati di kayu salib. Melalui tubuh dan
darah Kristus, jalan penebusan dosa bagi umat manusia yang percaya
kepada-Nya telah disediakan secara sempurna. Meskipun demikian, hal
ini tidak berarti bahwa Perjanjian Baru meniadakan praktik persembahan.
Persembahan tetap dilakukan, namun dengan makna yang berbeda, yakni
bukan lagi sebagai korban pendamaian, melainkan sebagai ungkapan
syukur atas anugerah keselamatan dan penebusan dosa yang telah
dianugerahkan oleh Tuhan.®! Jadi, dalam Perjanjian Lama dan Perjanjian
Baru umat manusia perlu memberikan persembahan sebagai respons
ucapan syukur bukan balas jasa kepada Kristus tetapi karena anugerah
keselamatan yang Tuhan berikan secara gratis yang tidak dapat dibalas
dengan kerja keras manusia.

Persembahan dalam kitab Perjanjian Baru dapat dikategorian
dalam lima bentuk antara lain:

a. DPersembahan nyawa dipahami sebagai ungkapan kasih tertinggi
dalam kehidupan orang percaya. Yesus Kristus menegaskan bahwa

kasih yang terbesar dinyatakan ketika seseorang rela kehilangan

66.

31Ronald G. Sirait, Pengajaran Tuhan Dalam Matius 5-7 (Malang: Ahlimedia Press, 2020), 65-



24
nyawanya demi kemuliaan Kristus dan demi sesama (Matius 10:39;
Lukas 14:26; Yohanes 15:13; Kisah Para Rasul 15:26). Prinsip ini tercermin
secara nyata dalam peristiwa Stefanus, yang dikenal sebagai martir
pertama dalam gereja mula-mula, yang mati dirajam oleh kaum Farisi
(Kisah Para Rasul 7:54-60). Pengorbanan hidup bagi sesama juga
ditegaskan dalam 1 Yohanes 3:16, yang menyatakan bahwa kasih
Kristus dikenal melalui penyerahan nyawa-Nya bagi manusia,
sehingga orang percaya pun dipanggil untuk memiliki kesediaan yang
sama terhadap saudara-saudaranya. Dengan demikian, inti dari
persembahan nyawa terletak pada kerelaan mengutamakan
kepentingan sesama dengan mengesampingkan kepentingan
pribadi.?> Dengan demikian, Persembahan nyawa menyangkut diri
seseorang ketika ia dengan rela mengorbankan dirinya untuk sesama
umat yang percaya kepada-Nya terlebih ketika menyangkut
kepercayaannya kepada Tuhan.

b. Persembahan tubuh dipahami sebagai komitmen orang percaya untuk
hidup dalam kekudusan dengan menjauhkan diri dari segala
perbuatan yang tidak berkenan kepada Tuhan. Firman Tuhan
menegaskan panggilan tersebut dengan menyatakan, “Karena itu,

saudara-saudara, demi kemurahan Allah, aku menasihatkan kamu supaya

3Damaris TandiLobo, Persembahanku: Suatu Kajian Eksegesis Tentang Mkna Persembahan
Menurut Lukas 21:1-4 (Tana Toraja, 2006), 12-16.



25
kamu mempersembahkan tubuhmu sebagai persembahan yang hidup, yang
kudus dan yang berkenan kepada Allah; itu adalah ibadahmu yang sejati”
(Roma 12:1). Penegasan mengenai pentingnya menjaga kekudusan
tubuh juga dinyatakan kembali dalam Kitab Suci, bahwa tubuh orang
percaya adalah bagian dari Kristus dan tidak boleh diserahkan kepada
perbuatan dosa. Hal ini ditegaskan dalam firman Tuhan: “Tidak
tahukah kamu, bahwa tubuhmu adalah anggota Kristus? Akan kuambilkah
anggota Kristus untuk menyerahkannya kepada percabulan? Sekali-kali
tidak!” (1 Korintus 6:15, 19-20).

Persembahan hati dan mulut, memuji Tuhan dengan bibir serta
memuliakan-Nya itu juga merupakan persembahan sebagai ungkapan
syukur kepada Tuhan (Ef. 5:19-20). Persembahan hati diwujudkan
melalui kerinduan orang percaya untuk senantiasa membangun
persekutuan dengan Tuhan dalam kehidupan sehari-hari, baik melalui
doa, ibadah, maupun pembacaan Alkitab. Sikap ini mencerminkan
hati yang tertuju kepada Allah dan rindu hidup dekat dengan-Nya.
Selain itu, persembahan hati juga dinyatakan melalui kerendahan hati
dalam menyikapi perlakuan atau perkataan yang menyakiti dari
sesama. Kesediaan untuk mengampuni dan bersikap penuh kasih,

sebagaimana diajarkan dalam Kitab Suci, menjadi wujud nyata dari



26
persembahan hati (Matius 6:14-15; Lukas 17:4; Efesus 4:32).3 Dengan
kata lain, persembahan tubuh menyangkut perihal menjaga
kekudusan hidup yakni menjauhkan diri dari hal-hal yang
bertentangan dengan kehendak Tuhan, sedangkan persembahan hati
dan mulut mengarah pada bagaimana memberikan puji-pujian
kepada Tuhan menggunakan bibir. Selain itu, persembahan hati juga
menyangkut kerinduan hati untuk datang kehadirat-Nya dan masuk
dalam persekutuan-Nya.

d. Persembahan waktu dan tenaga dinyatakan melalui kesediaan orang
percaya untuk hadir dan menunjukkan belas kasih kepada mereka
yang mengalami penderitaan serta membutuhkan pertolongan. Kitab
Suci menegaskan bahwa ibadah yang berkenan kepada Allah
diwujudkan dalam kepedulian nyata terhadap sesama, sebagaimana
tertulis: “Ibadah yang murni dan yang tak bercacat di hadapan Allah, Bapa
kita, ialah mengunjungi yatim piatu dan janda-janda dalam kesusahan
mereka” (Yakobus 1:27a). Dengan demikian, dalam konteks Perjanjian
Baru, persembahan materi berupa uang atau barang mengajarkan
umat percaya untuk secara teratur menyisihkan sebagian dari
miliknya dalam kehidupan bergereja. Persembahan tersebut

kemudian dikelola sebagai sarana pelayanan kepada Tuhan dan

33Sirait, Pengajaran Tuhan Dalam Matius 5-7,66.



27
sesama.* Persembahan waktu dan tenaga menyangkut ketulusan hati
dalam memberikan bantuan dan pertolongan kepada sesama yang
membutuhkan dan juga menyangkut kerelaan dalam memberikan

waktu dan tenaga dalam persekutuan dan pelayanan kasih.

D. Makna Persembahan

Dalam kekristenan, persembahan dipahami sebagai ekspresi batin
setiap individu dalam membangun relasi dengan Allah yang dipercayai, yang
diwujudkan melalui praktik ibadah. Ibadah Kristen merupakan bentuk
keterlibatan jemaat dalam karya Kristus bagi Gereja, sekaligus panggilan
untuk menjalani kehidupan sebagai persembahan yang hidup.®> Sejalan
dengan hal tersebut, John Drane menjelaskan bahwa persembahan dalam
Perjanjian Lama berfungsi sebagai sarana simbolis yang memungkinkan
manusia berdosa untuk memulihkan kembali hubungan mereka dengan
Allah.** Menurut John Drane sebagaimana keahliannya dalam PB terkait
persembahan bahwa kematian Yesus dilukiskan akan persembahan yang
sejati atas pengorbanan-Nya di atas kayu salib.

Berikut beberapa makna lain dari persembahan dalam Perjanjian

Lama dan Perjanjian Baru antara lain:

34Soirait, Pengajaran Tuhan Dalam Matius 5-7, 67-69.

$Gerald O'Collins. S] dan Edward G. Farrugia SJ., Kamus Teologi (Yogyakarta: Kanisius,
1996).

*Ihon Drane, Memahami Perjanjian Baru (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 65.



28

Ungkapan Rasa Syukur Kepada Tuhan

Kisah Abraham dan Melkisedek dalam Kejadian 14:18-20 menjadi
dasar ~ pemahaman  mengenai ajaran  persepuluhan,  yaitu
mempersembahkan sepersepuluh dari harta sebagai ungkapan syukur
kepada Allah. Dengan demikian, tindakan memberi dipahami sebagai
wujud rasa terima kasih manusia kepada Tuhan. Dalam konteks ini, besar
kecilnya persembahan tidak menjadi ukuran utama di hadapan Allah,
sebab Tuhan adalah pemilik atas segala sesuatu. Oleh karena itu, yang
terutama diperhatikan oleh Tuhan bukanlah jumlah persembahan,
melainkan sikap hati yang melandasi pemberian tersebut.
2. Tanda Rahmat Kepada Tuhan

Motivasi dalam mempersembahkan korban harus bersifat benar
dan murni, sebagaimana ditekankan dalam Amsal 4:4. Allah menilai
persembahan bukan dari aspek lahiriahnya, melainkan dari sikap hati
yang melandasinya. Oleh karena itu, persembahan tidak dapat dipahami
sebagai bentuk suap, dan segala praktik kecurangan ditolak dengan tegas
oleh Allah.*” Persembahan menjadi tidak bermakna di hadapan Tuhan
apabila tidak disertai dengan keadilan, belas kasih, kesetiaan, serta
kerendahan hati. Dengan demikian, pengorbanan tidak semata-mata

dipahami sebagai kewajiban ritual, melainkan sebagai kesadaran iman

3'Th. Van Den End, Tafsiran Alkitab Surat Roma (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 625.



29
yang lahir dari sikap bergantung kepada Tuhan. Persembahan sejati
muncul dari kerelaan hati dan dilakukan dengan sukacita.

3. Sikap Takut Akan Tuhan

Persembahan dipahami sebagai tindakan yang dilakukan dengan
sikap takut akan Tuhan. Pemberian tersebut bukan bertujuan untuk
kepuasan manusia, melainkan sebagai ungkapan kesenangan yang
berkenan kepada Tuhan. Kesenangan yang dimaksud terwujud dalam
kejujuran dan ketaatan hidup manusia sebagai ekspresi nyata dari rasa
takut akan Tuhan yang lahir dari sikap batiniah. Oleh karena itu, makna
persembahan dihadapan Tuhan termasuk makna keagungan Tuhan Yang
Maha Esa.

4. Menyenangkan Allah

Rasul Paulus menjelaskan bahwa makna “korban yang
hidup” dalam Roma 12:1 adalah hidup yang berkenan kepada Allah,
yakni mempersembahkan tubuh sebagai persembahan yang kudus
dan hidup bagi-Nya. Dalam kerangka Perjanjian Baru, yang
terutama dipersembahkan kepada Allah bukanlah materi,
melainkan hati dan seluruh keberadaan diri manusia. Oleh karena
itu, persembahan dalam bentuk uang tidak dapat menggantikan

penyerahan diri secara utuh. Tuhan lebih menghendaki kasih setia



30

dan pengenalan akan Dia daripada sekadar pengorbanan lahiriah.
jadi, dalam memberikan persembahan itu bukan dilihat dari
banyaknya dan seberapa besar nominalnya tetapi itu dilihat dari
bagaimana pribadi kita memberikan dengan rela, ikhlas, dan tulus
kepada Tuhan dari bukti kebaikan Tuhan dalam kehidupan

manusia.

E. Model Adaptasi Robert J. Schreiter

Model adaptasi menyadari kelemahan jangka panjang dari model
penerjemahan dan berupaya menjalin hubungan yang lebih mendasar antara
kekristenan dan budaya, biasanya muncul pada tahap kedua perkembangan
teologi lokal. model ini berusaha menerima budaya lokal secara jauh lebih
bersungguh-sungguh. Adapun Ciri utama dalam model adaptasi ini ialah:

1. Injil sebagai pusat, budaya sebagai wadah, dimana hal ini menjelaskan
tradisi Kristen dianggap sudah lengkap, kemudian diterjemahkan ke
dalam budaya lokal

2. Prosesnya bersifat top-down, ini menjadi fokus pada gereja atau otoritas

luar menyesesuaikan ajaran dengan kebiasaan setempat

38giska Balisosa dkk, “Kajian Teologis “Persembahan Tubuh Sebagai Ibadah Yang Sejati’

Menurut Roma 12:1 Dan Implementasinya Dalam Praktek Orang Percaya Masa Kini,” Jurnal
Pendidikan Agama Kristen Didaxte Vol 2 No 1 (2025), 5-7.



31
Fokus pada penyesesuaian eksternal, dengan ini menggunakan Bahasa,
symbol, ritual budaya diambil untuk mendukung pesan agama
Menghindari konflik nilai, dimana dalamnya ada budaya lokal dipilih
sejauh sesuai dengan ajaran universal.

Dan juga terdapat Ciri utama model kontekstual ialah:

Konteks sebagai sumber teologi, di dalamnya ada budaya, Sejarah,
ekonomi, dan pengalaman penderitaan Masyarakat menjadi bahan
utama refleksi teologis
Proses bottom-up, yang dimulai dari komunikasi lokal yang membaca
Kitab Suci dari sudut pengalaman mereka
Dialog kritis antara Injil dan konteks, bukan sekedar menyesuaikan
antara dialog dan kritis saja tetapi menemukan bagaimana Allah hadir
dalam situasi konkret mengakui pluralitas teologi lokal, hal ini tidak
hanya ada satu bentuk teologi, tetapi banyak yang sesuai dengan konteks.
% oleh kerena itu, melalui model ini mampu menjelaskan pesan kedalam
budaya lokal dan juga mampu menyesesuaikan tradisi yang ada dalam
membangun teologi dari sebuah pengalaman hidup dalam menjaga
kesinambungan ajaran gereja yang mudah untuk dipraktikkan
membutuhkan komunikasi secara baru, hal ini lebih relevan dengan

adanya pengalaman Masyarakat dan juga sifat menghargai akan identitas

39Robert J. Scheiter, Rancang Bangun Teologi Lokal (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 18-19.



32
budaya dan realitas sosial untuk lebih peka terhadap keadilan,
kemarginalan serta pembebasan. Model adaptasi menyadari kesulitan
dan kelemahan jangka panjang model penerjemahan, sehingga berupaya
membangun hubungan yang lebih mendasar antara kekristenan dan
budaya. Model ini muncul pada tahap kedua perkembangan teologi lokal
dan menerima budaya setempat dengan lebih serius.

Selain dari itu juga terdapat dua model adaptasi yang acapkali
digunakan yakni:

Pada tahap awal, pihak luar yang berinteraksi dengan para pemimpin
lokal cenderung menyusun suatu pandangan filosofis atau pemahaman
mengenai dunia budaya setempat. Pandangan tersebut kemudian
berkembang seiring dengan model filsafat maupun kerangka antropologi
budaya yang digunakan dalam teologi Barat sebagai dasar perumusan
teologi. Pendekatan adaptif semacam ini memiliki kekuatan tersendiri,
terutama karena mudah diterima oleh para pemimpin lokal. Selain itu,
pendekatan ini dinilai efektif dalam mencapai dua tujuan sekaligus, yakni
menjaga keaslian dalam konteks budaya setempat serta membangun sikap
hormat dan penerimaan di kalangan Gereja secara luas.*’ Lebih dari itu,

pendekatan ini membuat dialog antara atlantik dan Gereja dalam rangka

32.

“0Robert . Scheiter, Rancang Bangun Teologi Lokal (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 26-



33
memudahkan dasar kerangka-kerangka kerja yang serupa kesamaan status
gereja tua dan mapan.

Pendekatan kedua menolak ketergantungan pada model filsafat Barat
maupun konsep reformasi tentang gereja mula-mula. Ekspresi iman yang satu
dipahami dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk, sesuai dengan bahasa,
gaya, cara berpikir, dan latar budaya umat yang menghayatinya. Oleh karena
itu, keberagaman tertentu tidak hanya dianggap sah, tetapi juga dipandang
sebagai sesuatu yang diharapkan. Dalam kerangka ini, penyesuaian
kehidupan Kristen dalam praktik penggembalaan, ritual, pengajaran, dan
spiritualitas bukan sekadar pilihan, melainkan kebutuhan yang dikehendaki
oleh Gereja. Pendekatan tersebut dengan sadar memberikan ruang dan waktu
bagi proses perkembangan, serta berupaya menjaga keseimbangan antara
kesetiaan pada tradisi kerasulan dan penghargaan terhadap tradisi budaya
setempat. Dengan demikian, teologi yang dihasilkan tidak hanya bersifat

lokal, tetapi juga kontekstual secara mendalam.



