BAB II

KERANGKA TEORI

A. Teologi Etis dan Kebudaya

Dalam penelitian sebelumya, ada sebagian orang yang membahas dan
melakukan penelitian tantang teologi etis dan budaya (simbol-simbol budaya). Di
antaranya ada toko yang bernama Paul Tillich, H. Richard Niebuhr, Stanley
Hauerwas, dan Gustavo Gutierrez melihat teologi etis atau teologi etika tidak
dapat dipisahkan dari budaya karena budaya tempat konkret manusia hidup,
bertanya, berjuang, dan mengambil keputusan moral. Teologi etis hadir untuk
menafsirkan, mengkritisi, membentuk, dan mengarahkan budaya menuju nilai-
nilai kerajaan Allah seperti keadilan, kasih, dan pembaharuan hidup.* Paul Tillich
menjelaskan metode korelasi antara pertanyaan eksistensial dalam budaya dan
jawaban dari wahyu Kristen dan pemikiran teologis Tillich ditandai oleh upaya
untuk menjembatani kesenjangan antara Kristen dan budaya.

Bagi Tillich, hubungan antara agama dan budaya keduanya
mencerminkan struktur teologi korelasi dimana teologi ini memiliki implikasi
yang melampaui metafisika. Agama sebagai keadaan budaya, dan budaya
menjadi bentuk ekspresi diri agama.> H. Richard Niebuhr menekankan bahwa

hubungan antara iman Kristen dan budaya tidak tunggal tetapi bisa Christ against

4 Paul Tillich, Theology of Culture (New York: Oxford University Press, 1959), 3-10.

5 Amandea Praja Putra Mahardika, Akhir Jaman Penuh Harapan “Eskatologi Yohanes dari
Damaskus dalam Lensa Jurgen Moltmann”, (Yogyakarta: Sanata Dharman University Press, 2018), 43-
44.

8



cultur. Dalam pandangan etis Niebuhr mengajak gereja untuk menyadari posisi
etisnya dalam budaya dan memprosesnya secara bertanggung jawab. Etika
Kristen tidak terutama soal aturan moral, tetapi pembentukan karakter dan
praktis hidup itulah yang dilihat oleh Stanley Hauerwas. Dia juga melihat budaya
dipandang sebagai konteks yang memengaruhi moralitas, sehingga gereja harus
menjadi counter-culture dimana menjadi cara hidup yang mencerminkan Injil.
Gustavo Gutierrez menekankan pertemuan antara iman dan realitas sosial budaya
harus sejalan dengan menjunjung nilai-nilai moralitas yang berlaku di
masyarakat.

Dalam dekade terakhir sekitar 10 tahun yang lalu sampai sekarang
terdapat sejumlah studi lokal yang menelaah atau meneliti berbagai aspek budaya
seperti Tongkonan dan praktik kultural Toraja dari arsitektur dan estetika, fungsi
sosial, sampai peran ritual budaya. Studi-studi ini penting karena menunjukkan
beragam cara masyarakat Toraja memaknai rumah adat dan simbol-simbolnya,
namun sedikit yang meneliti yang secara khusus meneliti batu lettong dalam
konteks perspektif teologi etis.

Menurut Geerts, budaya merupakan sistem dari & makna yang disusun
pada makna untuk supaya orang mengerti pendefinisian dunianya, lalu
mengevaluasi dan menyampaikan perasaannya serta menggabungkan tindakan
demi menghadapi permasalahan hidup (Geertz, 1957). Budaya adalah sebagai
pola makna yang diwariskan dari segi historis serta direalisasikan melalui simbol.

Begitu juga dengan posisi dari rumah adat tongkonan yang begitu bermakna



10
untuk masyarakat Toraja dan menggambarkan tentang beragam nilai kehidupan
mereka lewat ukiran yang mengelilingi rumah tongkonan itu.® Rumah tersebut
dianggap sebagai hak milik dan sebuah pusaka turun menurun, pada rumah itu
dipenuhi ukiran yang bermakna dan menunjukkan tentang status sosial dari
pemiliknya merupakan kelas di atas pada masyarakat Toraja (Kobong, 2008).

Dr. S. Randa, Pdt. Dr. . Sombolinggi, Pdt. Dr. A. Tangdilintin, dan Dr. Litha
S., mereka menegaskan bahwa budaya Toraja merupakan identitas pemberian
Allah yang membentuk karakter, solidaritas, dan tanggung jawab sosial.
Mengandung nilai-nilai etis seperti kekeluargaan, kesetiaan, penghormatan, serta
komitmen terhadap komunitas. Perlu disaring dan dipurifikasi, sehingga hal-hal
yang bertentangan dengan iman dapat diperbaiki tanpa menghilangkan makna
budaya. Dapat menjadi sarana pendidikan moral bagi gereja dan masyarakat,
khususnya dalam konteks kehidupan komunal Toraja.

Dr. S. Randa (teolog Toraja etika dan budaya) menekankan bahwa budaya
Toraja termasuk tongkonan, aluk, dan ritus adat memuat nilai moral yang dapat
dipertanggungjawabkan secara teologis. Randa melihat bahwa teologi etis harus
menilai budaya berdasarkan nilai kasih, keadilan, dan tanggung jawab, bukan
menolaknya secara total. Bagi Randa, budaya Toraja dapat menjadi media
pendidikan moral, sejauh tidak bertentangan dengan iman Kristen. Pdt. Dr. J.

Sombolinggi mengatakan bahwa budaya Toraja adalah bagian dari identitas

¢ Efendi P,.dkk, Passura’ Tongkonan dan Etos Kerja Masyarakat Toraja: Analisi Verstehen Max
Weber (Indramayu Jawa Barat: PT. Adab Indonesia, 2024), 25-28.



11
pemberian Allah. Teologi etis menuntut penyucian (purifikasi) dan pemaknaan
ulang budaya, bukan penghapusan. Menekankan hubungan etis antara budaya
dan gereja: budaya harus menopang nilai kekeluargaan, kejujuran, dan
pengorbanan, yang selaras dengan Injil. Pdt. Dr. A. Tangdilintin (budaya dan
tokoh Gereja Toraja) melihat nilai budaya Toraja sebagai warisan leluhur yang
etis, yang membangun kohesi sosial. Ia menekankan bahwa budaya seperti batu
lettong, tongkonan, dan ritus persaudaraan adalah simbol moral yang meneguhkan
kesetiaan, kebersamaan, dan tanggung jawab komunal. Teologi etis harus
menghargai simbol-simbol ini sebagai alat membentuk karakter kristiani, bukan
penghalang iman. Dr. Litha S. R, peneliti kontemporer Toraja menggarisbawahi
bahwa banyak budaya Toraja memiliki fungsi etis sosial: memperkuat relasi,
menjaga keseimbangan sosial, dan memelihara perdamaian komunitas. Teologi
etis perlu membaca budaya Toraja secara simbolik, bukan sekadar ritual, sehingga
gereja dapat memetik nilai moralnya.

Budaya Toraja tidak bertentangan dengan iman Kristen secara otomatis,
tetapi perlu dimaknai kembali secara etis. Nilai budaya persaudaraan, kesetiaan,
tanggung jawab, penghormatan leluhur mendukung pembentukan etika Kristen.
Gereja perlu melakukan dialog etis dengan budaya, bukan sikap menolak atau
menerima secara buta. Budaya berfungsi sebagai ruang pendidikan moral dan
identitas kristiani orang Toraja.

Tongkonan yaitu sebuah persekutuan yang pada kehidupan menjamin

kebahagiaan, namun terkhusus untuk kehidupan yang berlangsung di seberang,



12
umposundun aluk yaitu menyempurnakan aluk yang merupakan kewajiban semua
persekutuan yang memiliki pusat terhadap Tongkonan tersebut.” Tongkonan
adalah sebuah lambang dan pusat pa’rapuan, bukan hanya digambarkan sebagai
sebuah bangunan melainkan lebih daripada itu bahwa tongkonan merupakan
sentral dari seluruh aktivitas orang Toraja dalam bertindak dan melakukan
sesuatu.

Penulis memiliki fokus terhadap penulisan ini yakni mengenai diri
terhadap bagaimana pemetaan batu lettong diinterpretasikan secara teologis oleh
masyarakat Jemaat Sion Langsa’ , serta implikasi etis dari pemaknaan batu lettong
tersebut terhadap kehidupan iman dan sosial mereka. Pendekatan teologi etis
pada simbol budaya lokal dimana penelitian ini menawarkan perspektif baru
dengan menggabungkan analisis teologi etis (nilai moral, tanggung jawab, relasi,
dan kebaikan) terhadap simbol budaya Toraja seperti batu lettong, yang selama ini
lebih banyak dikaji melalui antropologi atau sejarah, bukan etika teologis.
Membangun dialog baru antara teologi Kristen dan budaya Toraja penelitian ini
menghadirkan kerangka dialog etis yang belum banyak dipakai dalam studi
budaya Toraja. Analisis dilakukan bukan hanya pada makna simbolik budaya,
tetapi bagaimana simbol tersebut dapat berfungsi sebagai sumber pembentukan

moral Kristen di jemaat masa kini.

7 Theodorus Kobong. Injil dan Tongkonan: Inkarnasi,Kontekstualisasi, transformasi. Jakarta:
BPK Gunung Mulia.2008. h.34.



13

1. Teologi Etis
a. Pengertian Teologi Etis

Etika teologis (dari kata Yunani: theos: Allah, dan logos: pengetahuan)
adalah etika yang bertolak dari asumsi-asumsi teologis. Etika teologis disebut juga
etika transenden karena Allah yang dibicarakannya melampaui akal dan perasaan
manusia.Etika teologis bertumpu pada wahyu atau penyataan Allah. Teologi etis
adalah cabang teologi yang mempelajari bagaimana iman Kristen diwujudkan
dalam tindakan moral dan praksis hidup sehari-hari. Teologi ini berupaya
memahami hubungan antara nilai-nilai Alkitab, kehendak Allah, dan realitas
kehidupan manusia dalam konteks sosial-budaya. Menurut H. Richard Niebuhr,
etika Kristen tidak dapat dipisahkan dari respons manusia terhadap tindakan
Allah di dalam sejarah. Etika Kristen adalah "respons yang bertanggung jawab"
terhadap panggilan Allah dalam kehidupan.®

Sementara itu Paul Tillich menegaskan bahwa etika Kristen harus berakar
pada "ultimate concern" (keprihatinan yang ultim), yaitu orientasi hidup manusia
kepada Allah sebagai pusat makna. Teologi etis menuntun umat untuk
mengarahkan tindakan moral berdasarkan nilai kerajaan Allah seperti kasih,
keadilan, dan tanggung jawab. Menurut Guthrie, etika Kristen hanya dapat

dimengerti dalam kerangka anugerah Ilahi. Etika Kristen tidak diajukan sebagai

8 Lolita Luciana Ririhena, Buku Ajaran Etika Kristen (Indramayu Jawa Barat: CV Adanu
Abimata, 2022), 22-25.
° Paul Tillich, Theology of Culture (New York: Oxford University Press, 1959),3-10.



14
dasar bagi kehidupan moral masyarakat duniawi, tetapi dirancang untuk mereka
yang sudah menyambut Injil dan yang berikrar akan melayani Allah. 10

Tuntutan etika Kristen hanya akan dianggap mungkin oleh mereka yang
mau dengan sepenuhnya menyambut (dan mendukung) misi penyelamatan
Yesus. Meskipun demikian, kebajikan yang dibahas dalam buku ini tidak terbatas
pada kebajikan atau norma-norma yang dituntut dari komunitas Kristen (interaksi
orang Kristen dengan sesamanya orang Kristen) saja. Kasih adalah kebajikan yang
bahkan menjangkau orang-orang di luar komunitas Kristen.

Dalam sub bidang Etika, kita mempelajari tentang yang benar dan yang
salah dalam pemikiran, perkataan dan perbuatan manusia dan masyarakat. Ini
tidak berarti bahwa dalam etika kita hanya berpikir sebatas "yang baik dan buruk"
atau "yang benar dan salah" secara umum. Namun tidak demikian, pada etikajuga
dikasih mengenai apa yang benar dan salah, apa yang baik serta jahat, apa yang
seharusnya dilakukan oleh manusia sebagai pribadi di masyarakat. Itu yang
menjadikan sifat dari etika Kristen tidak sekedar deskriptif yang menjelaskan,
menerangkan dan menguraikan mengenai apa yang baik serta jahat, apa yang
benar serta tidak benar pada kehidupan manusia.!’ Etika Kristen juga bersifat

preskriptif/normatif, ya itu mewajibkan manusia melakukan apa yang benar serta

10 Tawara Rintis Purwantara, Sepuluh Ajaran yang Keliru Tentang Kasih (Yogyakarta: ANDI
(Penerbit Buku dan Majalah Rohani), 2018), 10-12.

11 B. F. Drewes & Julianus Mojau, Apa Itu Teologi (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2007), 136-
137.



15
baik dan menjauhkan diri manusia dari perbuatan salah dan jahat pada
kehidupannya. Misalnya, bagaimana seharusnya hubungan etis antarpribadi;
bagaimana seharusnya relasi etis antara pemerintah dengan rakyat; atau masalah
etika dalam pembangunan dan modernisasi.

b. Prinsip-prinsip Dasar Teologi Etis

Teologi sebagai dasar untuk pengambilan keputusan etis. Teologi adalah
studi tentang sifat Allah dan kepercayaan keagamaan. Sebagai dasar untuk
pengambilan keputusan etis, teologi memainkan peran penting, karena
menetapkan prinsip-prinsip dan nilai-nilai moral berdasarkan pemahaman
tentang Allah dan interpretasi ajaran-ajaran agama. Dalam kerangka teologi,
berbagai agama dan tradisi tradisi memiliki pandangan mereka sendiri mengenai
apa yang benar serta salah, dan pedoman spesifik. Misalnya, beberapa tradisi
agama dapat menekankan pentingnya keadilan sosial dan perhatian terhadap
yang membutuhkan, sementara yang lain mungkin fokus pada ketaatan pada
serangkaian perintah atau hukum Ilahi tertentu.!?

Saat menghadapi dilema etis, orang-orang yang mengandalkan teologi
dapat merujuk pada kitab suci, interpretasi teologis, dan ajaran-ajaran agama
untuk mendapatkan bimbingan tentang bagaimana bertindak secara etis. Sumber-
sumber ini dapat memberikan prinsip-prinsip moral, contoh tokoh agama, dan

kisah-kisah yang menggambarkan kebajikan dan nilai-nilai yang harus

12 Vinicius Ribeiro, Diluar Pengetahuan Manusia Menemukan Sifat Tuhan (Bone: eBooks.World
(Erlangga PTPenerbit) ,2024).



16
diikuti.Teologi tidak selalu menjadi satu-satunya sumber untuk keputusan etis,
dan individu dapat menggunakan kerangka etis lain, seperti filsafat moral atau
akal sehat, untuk melengkapi pendekatan mereka. Teologi, pada gilirannya dapat
memberikan konteks religius dan spiritual yang spesifik untuk membimbing
pengambilan keputusan etis berdasarkan keyakinan dan komitmen pribadi
masing-masing individu.

1) Iman yang Diwujudkan dalam Tindakan
Teologi etis menegaskan bahwa iman harus tampak dalam
perbuatan nyata yang mencerminkan kehendak Allah.
2) Tanggung Jawab Moral di Hadapan Allah
Setiap tindakan manusia dipertanggungjawabkan kepada Allah
sebagai dasar penilaian moral.
3) Kasih sebagai Norma Utama
Kasih (agape) menjadi prinsip tertinggi yang mengarahkan
semua keputusan etis dalam relasi dengan Allah, sesama, dan ciptaan.
4) Nilai Kerajaan Allah sebagai Dasar Etika
Keadilan, kebenaran, perdamaian, dan belas kasih menjadi
pedoman moral dalam kehidupan.
5) Kontekstualitas
Etika Kristen harus diterapkan sesuai konteks budaya, sosial,

dan pengalaman masyarakat setempat.



17
6) Komunitas sebagai Pembentuk Moral
Gereja dan masyarakat menjadi ruang pembentukan karakter
dan tindakan etis.
7) Keadilan dan Keberpihakan kepada yang Lemah
Etika Kristen berpihak pada pembebasan, perlindungan, dan
pemulihan martabat mereka yang tersisihkan.
8) Integritas dan Kekudusan Hidup
Hidup etis menuntut kejujuran, kesetiaan, dan karakter yang
mencerminkan kekudusan Allah.
c. Teologi Etis dan Kebudayaan
Teologi etis dan kebudayaan adalah usaha memahami bagaimana ajaran
moral Kristen bertemu dengan nilai-nilai budaya lokal. Tujuannya bukan menolak
budaya, melainkan menghargai, menyeleksi, mengkritisi, mengintegrasikan, dan
memperbarui budaya dalam terang kasih, keadilan, dan kebenaran Allah.
Manusia yang ditempatkan oleh Allah di taman Eden yaitu memiliki
tujuan memelihara dan mengusahakan taman tersebut, selain memenuhi bumi
dan untuk beranak cucu. Kondisi ini bisa dimaknai jika kebudayaan merupakan
perintah atau mandat supaya manusia bisa menaklukkan, memenubhi,
menggerakkan, menguasai, memelihara dan mengusahakan semua ciptaan dari
Allah. Kebudayaan juga dimaknai sebagai perintah dari Allah supaya bertambah
banyak gema beranak cucu serta untuk mengelola atau puasa ciptaan tuhan yang

lainnya. Perintah diberikan oleh Tuhan terhadap manusia supaya mengusahakan



18
budaya yang mewujudkan kemuliaan pada Allah. Tetapi kejatuhan dari manusia
pada dosa adalah sebuah wujud pemberontakan manusia terhadap Allah.
Manusia seringkali hanya ikut kehendak dari dirinya, kondisi ini memperlihatkan
jika manusia justru tunduk dan takluk dan dikuasai dari berbagai kebudayaan
tertentu.’® Manusia justru lebih memiliki ketaatan terhadap produk budaya
dibandingkan dengan perintah maupun larangan dari Allah.

2. Budaya dan Simbol dalam Masyarakat

Budaya merupakan semua hal yang kompleks di dalamnya kaitannya
terhadap pengetahuan, kepercayaan, hukum, kesenian adat istiadat moral dan
kemampuan lain yang didapatkan manusia pada posisi anggota masyarakat.
Bahasa serta budaya saling berkaitan, wujud budaya yang berupa ide dan gagasan
bisa disampaikan melalui simbol verbal maupun nonverbal yang dipahami
masyarakat. Berbagai simbol sistem budaya mengontrol hubungan antarmanusia
dalam suatu masyarakat, dalam hal ini termasuk bahasa sebagai suatu sistem
simbolnya misalnya simbol dalam masyarakat di Gereja Toraja Jemaat Sion
Langsa’ adalah batu lettong.'* Selanjutnya, sistem sosial mengawasi perkembangan
kepribadian anggota masyarakat itu dan akhirnya sistem kepribadian akan
mengatur tingkah laku individu dalam masyarakat. Dengan kata lain, bahwa

perilaku masyarakat sesungguhnya ditentukan oleh sistem budaya yang dianut

13 Yulia Anouw, Rumah Tangga Suku Moi ( Gowa: CV. Ruang Tentor, 2023), 63-66.
14 Dimas Ario Sumilih, Pengantar Ilmu Budaya: Buku Ajaran ( Yogyakarta: PT. Star Digital
Publishing, 2025), 104-106.



19
oleh masyarakat tersebut. Tingkah laku di sini menyangkut baik tingkah laku
verbal maupun nonverbal.

Simbol merupakan kata yang dari segi etimologis asalnya yakni pada
bahasa Yunani symbolon yang memiliki arti 'tanda’ atau 'isyarat'. Dalam konteks
budaya, simbol adalah sesuatu yang melambangkan atau mewakili hal yang lain
yaitu bisa berwujud ide, pemikiran, nilai, kepercayaan maupun identitas
kelompok. Simbol atau tanda merupakan sesuatu yang digunakan untuk
mewakili atau melambangkan makna tertentu yang disepakati oleh kelompok
masyarakat. Simbol dapat berupa kata, gambar, gerakan, benda atau tindakan
yang memiliki arti lebih dari sekadar bentuk fisiknya.'> Pada sejumlah tiga unsur
dasar yang menjadi penentu tanda-tanda yang bisa ditangkap sendiri, yang
ditunjuknya serta tanda baru di pikiran sang penerima tanda tersebut. Terdapat
relasi antara tanda yang ditunjukkan, serta tanda mempunyai sifat yang mewakili.
Representasi dan tanda mengarahkan terhadap pengertian, tanda memiliki sifat
yang interpretatif. Dapat dikatakan jadi ciri khas dari tanda adalah interpretasi
dan representasi.

Budaya atau kultur dimaknai merupakan berbagai pola, tingkah laku,
keyakinan serta semua produk pada kelompok masyarakat tertentu yang dari

generasi ke generasi selalu diwariskan. Konsep budaya menunjukkan pola arti

15 Dimas Ario Sumilih, Pengantar Ilmu Budaya: Buku Ajaran (Yogyakarta: PT. Star Digital
Publishing, 2025) 105.



20
yang diwariskan dari segi historis dan termuat pada sistem konsepsi, simbol dan
diungkapkan serta diwariskan melalui wujud simbolik pada saat komunikasi
dilakukan oleh manusia untuk mengembangkan dan melestarikan ilmu serta
sikapnya mengenai kehidupan. Lewat bahasa, pembentukan dari budaya bisa
dikembangkan dan dibina serta bisa diwariskan pada generasi yang akan datang.
Manfaat bahasa untuk manusia yaitu menjabarkan mengenai ketidaktahuan dari
manusia terhadap hal tertentu. Jadi bahasa bisa memperkaya ilmu dari manusia,
memperluas pemikiran manusia dan melanggengkan adanya budaya.

Pentingnya memaknai berbagai simbol pada sebuah budaya, karena
budaya dan manusia adalah satu kesatuan yang tidak bisa dipisahkan, karena
manusia merupakan makhluk berbudaya yang melakukan segala hal dan tidak
lepas dengan penggunaan berbagai simbol kepala gagasan, berbagai nilai dan
norma yang merupakan hasil karya dari manusia itu sendiri, maka bisa
diungkapkan mengenai kekeratan hubungan manusia terhadap berbagai simbol
karena manusia berbahasaan, berpikir serta memiliki sikap terhadap berbagai
ungkapan simbolis.

Simbol berperan begitu krusial dalam menyampaikan makna budaya
memungkinkan setiap individu dapat mengkomunikasikan gagasan dan nilai
yang kompleks secara ringkas dan kuat. Berbagai simbol pada budaya bisa
digunakan dalam mempresentasikan konsep abstrak, seperti kebiasaan,
kebebasan, keadilan, atau untuk menandakan keanggotaan dalam suatu

kelompok atau komunitas tertentu. Simbol dapat juga digunakan untuk



21
menyampaikan norma dan nilai budaya, seperti pentingnya menghormati dan
menghargai orang yang lebih tua atau menghargai peran perempuan dalam
masyarakat.1®

Toraja memiliki beragam pesona yang menjadikan orang penasaran
terhadap masyarakat yang tinggal di Toraja. Kearifan lokal masyarakat setempat
menjadikan Toraja menjadi tempat yang ramai dikunjungi wisatawan. Banyak
yang ingin tahu tentang sejarah masyarakat Toraja karena kekentalan tradisi yang
mereka jaga hingga saat ini. Di tengah perkembangan teknologi yang kian maju,
masyarakat Toraja tetap mempertahankan tradisi dan adat istiadat mereka. 17

Meski mayoritas masyarakat Toraja beragama, tapi kerukunan dan
perdamaian di sini sangat terjaga. Sejak dulu, masyarakat Toraja hidup dalam
beragam agama, suku, dan ras. Kearifan lokal yang mereka miliki sudah menjadi
tradisi turun-temurun. Salah satunya ialah batu lettong yang dipercaya masyarakat
Gereja Toraja Jemaat Sion Langsa’ sebagai pengikat tali persaudaraan bahwa
nenek moyang mereka terikat satu dengan yang lain serta tidak bisa keluar dari

jemaat tersebut karena mereka terdiri dari satu kesatuan.

16 Subrian Munis,Komunikasi dalam Perspektif Sosial Budaya ( Yogyakarta: PT. Green Pustaka
Indonesia, 2025), 41-44.

17 Fajar Nugroho, Kebudayaan Masyarakat Toraja (Surabaya: JP Books PT. Jepe Press Media
Utama, 2015), 2-4.



22
3. Integritas Teologi Etis dan Makna Batu Lettong
a. Integritas Teologi Etis

Dalam konteks pelayanan Tuhan, etika menjadi fondasi utama yang tidak
bisa diabaikan. Prinsip etika ini berakar kuat pada Firman Tuhan, yang menjadi
sumber utama panduan moral dan spiritual bagi setiap pelayan. Firman Allah
menegaskan bahwa pelayanan harus dilakukan dengan hati yang tulus dan penuh
kasih, mencerminkan karakter Kristus yang rendah hati dan penuh kasih (Matius
22:37-40; Filipi 2:3-4). Prinsip kasih menjadi landasan utama dalam etika Kristen,
menuntut pelayan untuk mengutamakan kepentingan orang lain dibandingkan
dengan kepentingan pribadi, dan menjalankan tugas dengan integritas dan
kejujuran.

Secara praktis, penerapan etika Kristen dalam pelayanan dapat dilihat
melalui contoh nyata seperti pelayanan Paulus yang selalu menegaskan bahwa
motivasi utama adalah kemuliaan Allah dan kasih kepada sesama. Paulus
menunjukkan bahwa pelayanan harus dilakukan dengan integritas dan ketulusan
hati, tanpa motif mencari keuntungan pribadi. Pelayanan yang berlandaskan etika
ini tidak hanya membangun kepercayaan jemaat, tetapi juga memperkuat
kesaksian iman di tengah masyarakat. Dengan demikian, prinsip-prinsip etika
berdasarkan ajaran Firman Tuhan dan dipandu oleh Roh Kudus menjadi landasan

mutlak dalam menjalankan pelayanan yang berkarakter dan berintegritas.

18 Elizama Gulo, Etika Pelayanan Tuhan, Berakar Dalam Firman, Melayani dalam Kasih (Jakarta
Barat:PT Indonesia Delapan Kreasi Nusa,2025), 13-15.



23

Nilai-nilai etis yang diperlukan dalam memimpin organisasi keagamaan
mencakup berbagai aspek yang saling terkait. Wright (2010) mengidentifikasi
beberapa nilai kunci, termasuk integritas, akuntabilitas, kerendahan hati, dan
kasih.” Integritas mengacu pada konsistensi antara keyakinan dan tindakan,
sesuai dengan firman Tuhan dalam Yakobus 1:22, "Tetapi hendaklah kamu
menjadi pelaku firman dan bukan hanya pendengar saja; sebab jika tidak
demikian kamu menipu diri sendiri."

Lakuntabilitas melibatkan kemauan untuk bertanggung jawab terhadap
keputusan dan tindakannya, baik kepada Tuhan maupun kepada komunitas yang
dipimpinnya. Kristus mencontohkan tindakan rendah hati (Filipi 2:5-8), adalah
sikap yang mengakui keterbatasan diri dan kebutuhan akan bimbingan ilahi.
Kasih, sebagai nilai tertinggi (1 Korintus 13:13), harus menjadi motivasi utama
dalam setiap aspek kepemimpinan Kristen.

Penerapan nilai-nilai etis ini dalam konteks organisasi ke-agamaan
memiliki tantangan tersendiri. Pemimpin harus mampu me-nyeimbangkan antara
tuntutan spiritual dan operasional, sambil tetap menjaga integritas dan kesaksian
Kristen. Nouwen (1989) menekankan pentingnya "kepemimpinan kontemplatif
yang menggabungkan ref-leksi spiritual mendalam dengan tindakan praktis. Ini

melibatkan praktik-praktik seperti doa, meditasi Alkitab, dan refleksi teologis

19 Arimurti Kriswibowo & Abdon Arnolus Amtiran, Buku Ajaran Teologi Kepemimpinan
Kristen Membentuk Pemimpin yang Alkitabiah di Era Modern”(Sumedang: CV. Mega Press Nusantara,
2024), 22-24.



24
sebagai bagian integral dari proses pengambilan keputusan dan pengelolaan
organisasi.

Integritas Teologi etis adalah keselarasan penuh antara kebenaran teologis
dan perilaku moral. Teologi etis yang berintegritas,setia pada Injil, konsisten
dalam tindakan, jujur secara moral dan akademik, sangat peka pada konteks
budaya dan sosial, menghasilkan transformasi hidup dan masyarakat. Konsep ini
sangat penting terutama ketika membahas hubungan antara teologi etis dan
budaya, serta ketika menilai praktik-praktik budaya tertentu seperti batu lettong,
simbol budaya, atau tradisi komunitas.

b. Makna Batu Lettong

Batu lettong adalah batu yang secara harfiah berarti "batu yang diletakkan"
dan memiliki peran penting dalam arsitektur tradisional dan upacara adat di Tana
Toraja.

Makna dan fungsi batu lettong dalam budaya Toraja meliputi, elemen
arsitektur tradisional. Batu lettong adalah salah satu bahan yang digunakan dan
diletakkan di bawah kayu kaki rumah tradisional Toraja (tongkonan). Ini
berfungsi sebagai fondasi atau penopang struktur bangunan. Simbol stabilitas dan
kekuatan pada batu lettong dimana penggunaan batu sebagai fondasi
melambangkan stabilitas, kekuatan, dan ketahanan rumah serta keluarga yang
mendiaminya. Batu lettong biasanya dapat dilihat pada peletakan batu pertama
misalnya peletakannya sering kali terkait dengan upacara adat pendirian rumah

(Ma'bangun-bangun) dan pembayaran atau kesepakatan adat tertentu, di mana



25
biaya untuk pengadaannya bisa dibayar setelah pesta selesai. Dalam konteks yang
lebih luas, elemen-elemen dalam upacara adat dan arsitektur Toraja sering kali
mencerminkan strata sosial (Tana’) dalam masyarakat, meskipun fungsi spesifik
batu lettong lebih berkaitan dengan struktur bangunan dan ritual pendiriannya.

Secara ringkas batu lettong adalah batu fondasi penting yang memegang
peranan struktural dan simbolis dalam kehidupan masyarakat Tana Toraja secara
khusus di jemaat Sion Langsa’, menghubungkan aspek fisik bangunan dengan
nilai-nilai budaya dan spiritual mereka. Batu lettong berada di lokasi yang mudah
dikenali dan memiliki makna penting bagi masyarakat Jemaat Sion Langsa’.
Lokasi batu lettong umumnya berada di area yang berkaitan dengan kehidupan
sosial dan adat masyarakat seperti di bawah kolong rumah atau lumbung
sehingga mudah di jumpai dan diketahui oleh warga jemaat. Penempatan batu
lettong di lokasi tersebut menunjukkan bahwa simbol ini memiliki posisi strategis
dalam ruang hidup masyarakat dan bukan ditempatkan secara sembarangan.
Keberadaan batu lettong di lingkungan masyarakat memperlihatkan bahwa simbol
ini dimaksudkan untuk terus diingat dan menjadi pengingat kolektif akan ikatan
persaudaraan dan identitas bersama masyarakat.

Bagi masyarakat di jemaat Sion Langsa’ , batu lettong tidak langsung
menunjuk kepada rumah tongkonan atau tongkonan tetapi merujuk kepada
kehidupan mereka yang hidup terikat dari satu dengan yang lain yang terdiri dari
satu nenek moyang. Batu lettong menurut mereka anggap sebagai tongkonan bagi

mereka dimana di dalamnya merupakan persekutuan yang menjamin damai



26
sejahtera. Orang-orang yang dipanggil untuk melakukan aktivitasnya berpusat
pada Kristus. Batu lettong berfungsi sebagai simbol dan alat pengikat tali
persaudaraan atau kekeluargaan dimana sebagai tanda bahwa pihak-pihak yang
terikat oleh batu itu lahir dari nenek moyang yang sama. Batu lettong juga sebagai
benda warisan budaya, batu ini bukan sekadar objek fisik tetapi memuat memori
kolektif, klaim asal-usul, dan norma-norma kewajiban saling menjaga
antaranggota kelompok. Ketika batu lettong dipakai dalam ritual, sumpah, atau
pertemuan adat, ia menegaskan identitas bersama, memperkuat rasa memiliki,
dan memberi landasan moral bagi perilaku etis antaranggota (saling tolong,
bertanggung jawab terhadap keluarga besar, dan menjaga nama baik leluhur).

Dalam perspektif teologi etis, batu lettong dapat dibaca sebagai manifestasi
etika relasional dimana moralitas yang muncul bukan dari aturan tertentu tetapi
dari relasi kekerabatan dan kewajiban terhadap asal-usul. Konsep “lahir dari
nenek moyang yang sama” menuntut tanggung jawab solidaritas etika yang
menekankan kesetiaan, pemeliharaan komunitas, dan penghormatan pada tradisi
sebagai sumber norma. Di sini agama/iman bisa berinteraksi dengan adat (ritual)
yang melibatkan batu lettong memberi legitimasi religio-moral pada norma-norma
sosial.

c. Peran gereja dalam Menafsirkan Budaya

Dalam hal ini Gereja Toraja Jemaat Sion Langsa” memiliki posisi strategis

sebagai komunitas iman yang hidup di tengah masyarakat yang masih

memelihara nlai-nilai budaya lokal, termasuk simbol-simbol tradisional seperti



27

batu lettong. Dalam konteks ini, gereja berfungsi sebagai penafsir, pendamping,

sekaligus penyaring terhadap budaya sehingga selaras dengan nilai-nilai Injil.

Peran tersebut dapat dijelaskan melalui beberapa aspek berikut;

D)

2)

Gereja Sebagai Penafsir Teologis terhadap Budaya

Gereja menolong jemaat memahami makna budaya melalui
kacamata teologi Kristen. Gereja memberikan pemaknaan ulang
(reinterpretasi) terhadap simbol atau praktik budaya agar tidak
bertentangan dengan iman Kristen. Pendekatan ini sejalan dengan teologi
kontekstual misalnya Injil hadir dalam kebudayaan dan memberikan
makna baru tanpa merusak identitas lokal. Dalam hal batu lettong, gereja
dapat menegaskan sisi positif seperti nilai persaudaraan, kesatuan
keluarga, dan penghargaan kepada leluhur tanpa menekankan unsur
mistis yang dapat bertentangan dengan iman.
Gereja Sebagai Pembimbing Etis

Sebagai gereja yang hidup di tengah budaya Toraja, Gereja Toraja
Jemaat Sion Langsa’” memiliki peran etis. Misalnya menyaring mana
unsur budaya yang membangun karakter kristiani (solidaritas, gotong
royong, penghormatan keluarga), mengkritisi unsur-unsur budaya yang
mengarah pada takhayul atau praktik yang bertentangan dengan iman,
memberikan pedoman etis berdasarkan Alkitab sehingga budaya tetap

menghormati martabat manusia dan hubungan dengan Tuhan.



3)

4)

5)

28

Gereja Sebagai Pelestari Identitas Budaya

Sebagai bagian dari Gereja Toraja (Gereja suku), jemaat Sion
Langsa’ juga berperan menjaga kekayaan budaya Toraja misalnya
memberikan ruang bagi ekspresi budaya dalam perayaan gerejawi
seperti liturgi, nyanyian daerah, bahasa Toraja, serta simbol-simbol yang
telah dikristenkan maknanya, menjadi wadah dialog antara generasi tua
dan generasi muda agar nilai-nilai luhur budaya tidak hilang.
Gereja sebagai Mediator Dialog antara Iman dan Tradisi Leluhur

Gereja menengahi hubungan antara kepercayaan tradisional dan
iman Kristen misalnya membangun pendekatan dialogis dan edukatif,
bukan menolak budaya secara total, tetapi mengolahnya menjadi sarana
pemberitaan Injil. Gereja mengajak jemaat memahami sejarah budaya
mereka sebagai bagian dari perjalanan identitas, sekaligus
menempatkannya di bawah terang Kristus.
Gereja Sebagai Penguat Persaudaraan Jemaat

Banyak unsur budaya Toraja, termasuk keberadaan batu lettong,
berkaitan dengan ikatan kekeluargaan. Gereja mendukung nilai ini
dengan mengembangkan pelayanan berbasis kekeluargaan dan
kebersamaan, menjadikan nilai budaya sebagai kekuatan sosial yang
memperkokoh kehidupan berjemaat (fellowship) dan memfasilitasi acara

adat yang tetap mengikuti prinsip iman Kristen.



6)

29
Gereja sebagai Pengajar dan Penjaga Pemahaman yang Benar

Melalui khotbah, persekutuan kategorial, dan pembinaan jemaat,
gereja berperan misalnya mengajar pemahaman teologis tentang budaya,
menghindarkan jemaat dari salah tafsir terhadap simbol adat sehingga
tidak disalahgunakan dalam praktik keagamaan yang sinkretis dan
meneguhkan jemaat agar budaya dilihat sebagai anugerah Allah yang
harus dipakai dengan hikmat.

Gereja Toraja Jemaat Sion Langsa’ berperan penting dalam
menafsirkan budaya dengan pendekatan teologi etis dan kontekstual.
Gereja bukan hanya pelestari budaya, tetapi juga penyaring,
pembimbing, dan penafsir yang memastikan bahwa budaya dipahami
secara benar, dihargai, dan diberi makna baru dalam terang Injil. Melalui
peran tersebut, gereja membantu jemaat hidup sebagai orang Toraja yang

tetap setia kepada Kristus tanpa kehilangan identitas budaya.



