
 

8 
 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

 

A. Teologi Etis dan Kebudaya 

Dalam penelitian sebelumya, ada sebagian orang yang membahas dan 

melakukan penelitian tantang teologi etis  dan budaya (simbol-simbol budaya). Di 

antaranya ada toko yang bernama Paul Tillich, H. Richard Niebuhr, Stanley 

Hauerwas, dan Gustavo Gutierrez melihat teologi etis atau teologi etika tidak 

dapat dipisahkan dari budaya karena budaya tempat konkret manusia hidup, 

bertanya, berjuang, dan mengambil keputusan moral. Teologi etis hadir untuk 

menafsirkan, mengkritisi, membentuk, dan mengarahkan budaya menuju nilai-

nilai kerajaan Allah seperti keadilan, kasih, dan pembaharuan hidup.4  Paul Tillich 

menjelaskan metode korelasi antara pertanyaan eksistensial dalam budaya dan 

jawaban dari wahyu Kristen dan pemikiran teologis Tillich ditandai oleh upaya 

untuk menjembatani kesenjangan antara Kristen dan budaya.  

Bagi Tillich, hubungan antara agama dan budaya keduanya 

mencerminkan struktur teologi korelasi dimana teologi ini memiliki implikasi 

yang melampaui metafisika. Agama sebagai keadaan budaya, dan budaya 

menjadi bentuk ekspresi diri agama.5 H. Richard Niebuhr menekankan bahwa 

hubungan antara iman Kristen dan budaya tidak tunggal tetapi bisa Christ against 

                                                           
4 Paul Tillich, Theology of Culture (New York: Oxford University Press, 1959), 3-10. 
5 Amandea Praja Putra Mahardika, Akhir Jaman Penuh Harapan “Eskatologi Yohanes dari 

Damaskus dalam Lensa Jurgen Moltmann”, (Yogyakarta: Sanata Dharman University Press, 2018), 43-

44. 



9 

 
 

cultur. Dalam pandangan etis Niebuhr mengajak gereja untuk menyadari posisi 

etisnya dalam budaya dan memprosesnya secara bertanggung jawab. Etika 

Kristen tidak terutama soal aturan moral, tetapi pembentukan karakter dan 

praktis hidup itulah yang dilihat oleh Stanley Hauerwas. Dia juga melihat budaya 

dipandang sebagai konteks yang memengaruhi moralitas, sehingga gereja harus 

menjadi counter-culture dimana menjadi cara hidup yang mencerminkan Injil. 

Gustavo Gutierrez menekankan pertemuan antara iman dan realitas sosial budaya 

harus sejalan dengan menjunjung nilai-nilai moralitas yang berlaku di 

masyarakat.   

Dalam dekade terakhir sekitar 10 tahun yang lalu sampai sekarang 

terdapat sejumlah studi lokal yang menelaah  atau meneliti berbagai aspek budaya 

seperti Tongkonan dan praktik kultural Toraja dari arsitektur dan estetika, fungsi 

sosial, sampai peran ritual budaya. Studi-studi ini penting karena menunjukkan 

beragam cara masyarakat Toraja memaknai rumah adat dan simbol-simbolnya, 

namun sedikit yang meneliti yang secara khusus meneliti batu lettong dalam 

konteks perspektif teologi etis.   

Menurut Geerts, budaya merupakan sistem dari & makna yang disusun 

pada makna untuk supaya orang mengerti pendefinisian dunianya, lalu 

mengevaluasi dan menyampaikan perasaannya serta menggabungkan tindakan 

demi menghadapi permasalahan hidup (Geertz, 1957). Budaya adalah sebagai 

pola makna yang diwariskan dari segi historis serta direalisasikan melalui simbol. 

Begitu juga dengan posisi dari rumah adat tongkonan yang begitu bermakna 



10 

 
 

untuk masyarakat Toraja dan menggambarkan tentang beragam nilai kehidupan 

mereka lewat ukiran yang mengelilingi rumah tongkonan itu.6 Rumah tersebut 

dianggap sebagai hak milik dan sebuah pusaka turun menurun, pada rumah itu 

dipenuhi ukiran yang bermakna dan menunjukkan tentang status sosial dari 

pemiliknya merupakan kelas di atas pada masyarakat Toraja (Kobong, 2008). 

Dr. S. Randa, Pdt. Dr. J. Sombolinggi, Pdt. Dr. A. Tangdilintin, dan Dr. Litha 

S., mereka menegaskan bahwa budaya Toraja merupakan identitas pemberian 

Allah yang membentuk karakter, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. 

Mengandung nilai-nilai etis seperti kekeluargaan, kesetiaan, penghormatan, serta 

komitmen terhadap komunitas. Perlu disaring dan dipurifikasi, sehingga hal-hal 

yang bertentangan dengan iman dapat diperbaiki tanpa menghilangkan makna 

budaya. Dapat menjadi sarana pendidikan moral bagi gereja dan masyarakat, 

khususnya dalam konteks kehidupan komunal Toraja. 

Dr. S. Randa (teolog Toraja   etika dan budaya) menekankan bahwa budaya 

Toraja termasuk tongkonan, aluk, dan ritus adat memuat nilai moral yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara teologis. Randa melihat bahwa teologi etis harus 

menilai budaya berdasarkan nilai kasih, keadilan, dan tanggung jawab, bukan 

menolaknya secara total. Bagi Randa, budaya Toraja dapat menjadi media 

pendidikan moral, sejauh tidak bertentangan dengan iman Kristen. Pdt. Dr. J. 

Sombolinggi mengatakan bahwa budaya Toraja adalah bagian dari identitas 

                                                           
6 Efendi P,.dkk, Passura’ Tongkonan dan Etos Kerja Masyarakat Toraja: Analisi Verstehen Max 

Weber (Indramayu Jawa Barat: PT. Adab Indonesia, 2024), 25-28.  



11 

 
 

pemberian Allah. Teologi etis menuntut penyucian (purifikasi) dan pemaknaan 

ulang budaya, bukan penghapusan. Menekankan hubungan etis antara budaya 

dan gereja: budaya harus menopang nilai kekeluargaan, kejujuran, dan 

pengorbanan, yang selaras dengan Injil. Pdt. Dr. A. Tangdilintin (budaya dan 

tokoh Gereja Toraja)  melihat nilai budaya Toraja sebagai warisan leluhur yang 

etis, yang membangun kohesi sosial. Ia menekankan bahwa budaya seperti batu 

lettong, tongkonan, dan ritus persaudaraan adalah simbol moral yang meneguhkan 

kesetiaan, kebersamaan, dan tanggung jawab komunal. Teologi etis harus 

menghargai simbol-simbol ini sebagai alat membentuk karakter kristiani, bukan 

penghalang iman. Dr. Litha S. R, peneliti kontemporer Toraja menggarisbawahi 

bahwa banyak budaya Toraja memiliki fungsi etis sosial: memperkuat relasi, 

menjaga keseimbangan sosial, dan memelihara perdamaian komunitas. Teologi 

etis perlu membaca budaya Toraja secara simbolik, bukan sekadar ritual, sehingga 

gereja dapat memetik nilai moralnya. 

Budaya Toraja tidak bertentangan dengan iman Kristen secara otomatis, 

tetapi perlu dimaknai kembali secara etis. Nilai budaya persaudaraan, kesetiaan, 

tanggung jawab, penghormatan leluhur mendukung pembentukan etika Kristen. 

Gereja perlu melakukan dialog etis dengan budaya, bukan sikap menolak atau 

menerima secara buta. Budaya berfungsi sebagai ruang pendidikan moral dan 

identitas kristiani orang Toraja.  

Tongkonan yaitu sebuah persekutuan yang pada kehidupan menjamin 

kebahagiaan, namun terkhusus untuk kehidupan yang berlangsung di seberang, 



12 

 
 

umposundun aluk yaitu menyempurnakan aluk yang merupakan kewajiban semua 

persekutuan yang memiliki pusat terhadap Tongkonan tersebut.7 Tongkonan 

adalah sebuah lambang dan pusat pa’rapuan, bukan hanya digambarkan sebagai 

sebuah bangunan melainkan lebih daripada itu bahwa tongkonan merupakan 

sentral dari seluruh aktivitas orang Toraja dalam bertindak dan melakukan 

sesuatu. 

Penulis memiliki fokus terhadap penulisan ini yakni mengenai diri 

terhadap bagaimana pemetaan batu lettong diinterpretasikan secara teologis oleh 

masyarakat Jemaat Sion Langsa’ , serta implikasi etis dari pemaknaan batu lettong 

tersebut terhadap kehidupan iman dan sosial mereka.  Pendekatan teologi etis 

pada simbol budaya lokal dimana penelitian ini menawarkan perspektif baru 

dengan menggabungkan analisis teologi etis (nilai moral, tanggung jawab, relasi, 

dan kebaikan) terhadap simbol budaya Toraja seperti batu lettong, yang selama ini 

lebih banyak dikaji melalui antropologi atau sejarah, bukan etika teologis. 

Membangun dialog baru antara teologi Kristen dan budaya Toraja penelitian ini 

menghadirkan kerangka dialog etis yang belum banyak dipakai dalam studi 

budaya Toraja. Analisis dilakukan bukan hanya pada makna simbolik budaya, 

tetapi bagaimana simbol tersebut dapat berfungsi sebagai sumber pembentukan 

moral Kristen di jemaat masa kini. 

 

                                                           
7 Theodorus Kobong. Injil dan Tongkonan: Inkarnasi,Kontekstualisasi, transformasi. Jakarta: 

BPK Gunung Mulia.2008. h.34. 



13 

 
 

1. Teologi Etis 

a. Pengertian Teologi Etis 

Etika teologis (dari kata Yunani: theos: Allah, dan logos: pengetahuan) 

adalah etika yang bertolak dari asumsi-asumsi teologis. Etika teologis disebut juga 

etika transenden karena Allah yang dibicarakannya melampaui akal dan perasaan 

manusia.Etika teologis bertumpu pada wahyu atau penyataan Allah. Teologi etis 

adalah cabang teologi yang mempelajari bagaimana iman Kristen diwujudkan 

dalam tindakan moral dan praksis hidup sehari-hari. Teologi ini berupaya 

memahami hubungan antara nilai-nilai Alkitab, kehendak Allah, dan realitas 

kehidupan manusia dalam konteks sosial-budaya. Menurut H. Richard Niebuhr, 

etika Kristen tidak dapat dipisahkan dari respons manusia terhadap tindakan 

Allah di dalam sejarah. Etika Kristen adalah "respons yang bertanggung jawab" 

terhadap panggilan Allah dalam kehidupan.8 

Sementara itu Paul Tillich menegaskan bahwa etika Kristen harus berakar 

pada "ultimate concern" (keprihatinan yang ultim), yaitu orientasi hidup manusia 

kepada Allah sebagai pusat makna. Teologi etis menuntun umat untuk 

mengarahkan tindakan moral berdasarkan nilai kerajaan Allah seperti kasih, 

keadilan, dan tanggung jawab.9 Menurut Guthrie, etika Kristen hanya dapat 

dimengerti dalam kerangka anugerah Ilahi. Etika Kristen tidak diajukan sebagai 

                                                           
8 Lolita Luciana Ririhena, Buku Ajaran Etika Kristen (Indramayu Jawa Barat: CV Adanu 

Abimata, 2022), 22-25.  
9 Paul Tillich, Theology of Culture (New York: Oxford University Press, 1959),3-10. 



14 

 
 

dasar bagi kehidupan moral masyarakat duniawi, tetapi dirancang untuk mereka 

yang sudah menyambut Injil dan yang berikrar akan melayani Allah. 10 

Tuntutan etika Kristen hanya akan dianggap mungkin oleh mereka yang 

mau dengan sepenuhnya menyambut (dan mendukung) misi penyelamatan 

Yesus. Meskipun demikian, kebajikan yang dibahas dalam buku ini tidak terbatas 

pada kebajikan atau norma-norma yang dituntut dari komunitas Kristen (interaksi 

orang Kristen dengan sesamanya orang Kristen) saja. Kasih adalah kebajikan yang 

bahkan menjangkau orang-orang di luar komunitas Kristen.  

Dalam sub bidang Etika, kita mempelajari tentang yang benar dan yang 

salah dalam pemikiran, perkataan dan perbuatan manusia dan masyarakat. Ini 

tidak berarti bahwa dalam etika kita hanya berpikir sebatas "yang baik dan buruk" 

atau "yang benar dan salah" secara umum. Namun tidak demikian, pada etika juga 

dikasih mengenai apa yang benar dan salah, apa yang baik serta jahat, apa yang 

seharusnya dilakukan oleh manusia sebagai pribadi di masyarakat. Itu yang 

menjadikan sifat dari etika Kristen tidak sekedar deskriptif yang menjelaskan, 

menerangkan dan menguraikan mengenai apa yang baik serta jahat, apa yang 

benar serta tidak benar pada kehidupan manusia.11 Etika Kristen juga bersifat 

preskriptif/normatif, ya itu mewajibkan manusia melakukan apa yang benar serta 

                                                           
10 Iawara Rintis Purwantara, Sepuluh Ajaran yang Keliru Tentang Kasih (Yogyakarta: ANDI 

(Penerbit Buku dan Majalah Rohani), 2018), 10-12.  

 

 
11 B. F. Drewes & Julianus Mojau, Apa Itu Teologi (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2007), 136-

137.  

 



15 

 
 

baik dan menjauhkan diri manusia dari perbuatan salah dan jahat pada 

kehidupannya. Misalnya, bagaimana seharusnya hubungan etis antarpribadi; 

bagaimana seharusnya relasi etis antara pemerintah dengan rakyat; atau masalah 

etika dalam pembangunan dan modernisasi. 

b. Prinsip-prinsip Dasar Teologi Etis 

 Teologi sebagai dasar untuk pengambilan keputusan etis. Teologi adalah 

studi tentang sifat Allah dan kepercayaan keagamaan. Sebagai dasar untuk 

pengambilan keputusan etis, teologi memainkan peran penting, karena 

menetapkan prinsip-prinsip dan nilai-nilai moral berdasarkan pemahaman 

tentang Allah dan interpretasi ajaran-ajaran agama. Dalam kerangka teologi, 

berbagai agama dan tradisi tradisi memiliki pandangan mereka sendiri mengenai 

apa yang benar serta salah, dan pedoman spesifik. Misalnya, beberapa tradisi 

agama dapat menekankan pentingnya keadilan sosial dan perhatian terhadap 

yang membutuhkan, sementara yang lain mungkin fokus pada ketaatan pada 

serangkaian perintah atau hukum Ilahi tertentu.12 

Saat menghadapi dilema etis, orang-orang yang mengandalkan teologi 

dapat merujuk pada kitab suci, interpretasi teologis, dan ajaran-ajaran agama 

untuk mendapatkan bimbingan tentang bagaimana bertindak secara etis. Sumber-

sumber ini dapat memberikan prinsip-prinsip moral, contoh tokoh agama, dan 

kisah-kisah yang menggambarkan kebajikan dan nilai-nilai yang harus 

                                                           
12 Vinicius Ribeiro, Diluar Pengetahuan Manusia Menemukan Sifat Tuhan (Bone: eBooks.World 

(Erlangga PTPenerbit) ,2024).  



16 

 
 

diikuti.Teologi tidak selalu menjadi satu-satunya sumber untuk keputusan etis, 

dan individu dapat menggunakan kerangka etis lain, seperti filsafat moral atau 

akal sehat, untuk melengkapi pendekatan mereka. Teologi, pada gilirannya dapat 

memberikan konteks religius dan spiritual yang spesifik untuk membimbing 

pengambilan keputusan etis berdasarkan keyakinan dan komitmen pribadi 

masing-masing individu.  

1) Iman yang Diwujudkan dalam Tindakan 

Teologi etis menegaskan bahwa iman harus tampak dalam 

perbuatan nyata yang mencerminkan kehendak Allah.  

2) Tanggung Jawab Moral di Hadapan Allah 

Setiap tindakan manusia dipertanggungjawabkan kepada Allah 

sebagai dasar penilaian moral. 

3) Kasih sebagai Norma Utama 

Kasih (agape) menjadi prinsip tertinggi yang mengarahkan 

semua keputusan etis dalam relasi dengan Allah, sesama, dan ciptaan. 

4) Nilai Kerajaan Allah sebagai Dasar Etika 

Keadilan, kebenaran, perdamaian, dan belas kasih menjadi 

pedoman moral dalam kehidupan. 

5) Kontekstualitas 

Etika Kristen harus diterapkan sesuai konteks budaya, sosial, 

dan pengalaman masyarakat setempat. 

 



17 

 
 

6) Komunitas sebagai Pembentuk Moral 

Gereja dan masyarakat menjadi ruang pembentukan karakter 

dan tindakan etis. 

7) Keadilan dan Keberpihakan kepada yang Lemah 

Etika Kristen berpihak pada pembebasan, perlindungan, dan 

pemulihan martabat mereka yang tersisihkan. 

8) Integritas dan Kekudusan Hidup 

Hidup etis menuntut kejujuran, kesetiaan, dan karakter yang 

mencerminkan kekudusan Allah. 

c. Teologi Etis dan Kebudayaan 

Teologi etis dan kebudayaan adalah usaha memahami bagaimana ajaran 

moral Kristen bertemu dengan nilai-nilai budaya lokal. Tujuannya bukan menolak 

budaya, melainkan menghargai, menyeleksi, mengkritisi, mengintegrasikan, dan 

memperbarui budaya dalam terang kasih, keadilan, dan kebenaran Allah. 

 Manusia yang ditempatkan oleh Allah di taman Eden yaitu memiliki 

tujuan memelihara dan mengusahakan taman tersebut, selain memenuhi bumi 

dan untuk beranak cucu. Kondisi ini bisa dimaknai jika kebudayaan merupakan 

perintah atau mandat supaya manusia bisa menaklukkan, memenuhi, 

menggerakkan, menguasai, memelihara dan mengusahakan semua ciptaan dari 

Allah. Kebudayaan juga dimaknai sebagai perintah dari Allah supaya bertambah 

banyak gema beranak cucu serta untuk mengelola atau puasa ciptaan tuhan yang 

lainnya. Perintah diberikan oleh Tuhan terhadap manusia supaya mengusahakan 



18 

 
 

budaya yang mewujudkan kemuliaan pada Allah. Tetapi kejatuhan dari manusia 

pada dosa adalah sebuah wujud pemberontakan manusia terhadap Allah. 

Manusia seringkali hanya ikut kehendak dari dirinya, kondisi ini memperlihatkan 

jika manusia justru tunduk dan takluk dan dikuasai dari berbagai kebudayaan 

tertentu.13 Manusia justru lebih memiliki ketaatan terhadap produk budaya 

dibandingkan dengan perintah maupun larangan dari Allah. 

2. Budaya dan Simbol dalam Masyarakat 

 Budaya merupakan semua hal yang kompleks di dalamnya kaitannya 

terhadap pengetahuan, kepercayaan, hukum, kesenian adat istiadat moral dan 

kemampuan lain yang didapatkan manusia pada posisi anggota masyarakat. 

Bahasa serta budaya saling berkaitan, wujud budaya yang berupa ide dan gagasan 

bisa disampaikan melalui simbol verbal maupun nonverbal yang dipahami 

masyarakat. Berbagai simbol sistem budaya mengontrol hubungan antarmanusia 

dalam suatu masyarakat, dalam hal ini termasuk bahasa sebagai suatu sistem 

simbolnya misalnya simbol dalam masyarakat di Gereja Toraja Jemaat Sion 

Langsa’ adalah batu lettong.14 Selanjutnya, sistem sosial mengawasi perkembangan 

kepribadian anggota masyarakat itu dan akhirnya sistem kepribadian akan 

mengatur tingkah laku individu dalam masyarakat. Dengan kata lain, bahwa 

perilaku masyarakat sesungguhnya ditentukan oleh sistem budaya yang dianut 

                                                           
13 Yulia Anouw, Rumah Tangga Suku Moi ( Gowa: CV. Ruang Tentor, 2023),  63-66. 
14 Dimas Ario Sumilih, Pengantar Ilmu Budaya: Buku Ajaran ( Yogyakarta: PT. Star Digital 

Publishing, 2025), 104-106. 



19 

 
 

oleh masyarakat tersebut. Tingkah laku di sini menyangkut baik tingkah laku 

verbal maupun nonverbal. 

 Simbol merupakan kata yang dari segi etimologis asalnya yakni pada 

bahasa Yunani symbolon yang memiliki arti 'tanda' atau 'isyarat'. Dalam konteks 

budaya, simbol adalah sesuatu yang melambangkan atau mewakili hal yang lain 

yaitu bisa berwujud ide, pemikiran, nilai, kepercayaan maupun identitas 

kelompok. Simbol atau tanda merupakan sesuatu yang digunakan untuk 

mewakili atau melambangkan makna tertentu yang disepakati oleh kelompok 

masyarakat. Simbol dapat berupa kata, gambar, gerakan, benda atau tindakan 

yang memiliki arti lebih dari sekadar bentuk fisiknya.15 Pada sejumlah tiga unsur 

dasar yang menjadi penentu tanda-tanda yang bisa ditangkap sendiri, yang 

ditunjuknya serta tanda baru di pikiran sang penerima tanda tersebut. Terdapat 

relasi antara tanda yang ditunjukkan, serta tanda mempunyai sifat yang mewakili. 

Representasi dan tanda mengarahkan terhadap pengertian, tanda memiliki sifat 

yang interpretatif. Dapat dikatakan jadi ciri khas dari tanda adalah interpretasi 

dan representasi. 

Budaya atau kultur dimaknai merupakan berbagai pola, tingkah laku, 

keyakinan serta semua produk pada kelompok masyarakat tertentu yang dari 

generasi ke generasi selalu diwariskan. Konsep budaya menunjukkan pola arti 

                                                           
15 Dimas Ario Sumilih, Pengantar Ilmu Budaya: Buku Ajaran (Yogyakarta: PT. Star Digital 

Publishing, 2025) 105. 

 



20 

 
 

yang diwariskan dari segi historis dan termuat pada sistem konsepsi, simbol dan 

diungkapkan serta diwariskan melalui wujud simbolik pada saat komunikasi 

dilakukan oleh manusia untuk mengembangkan dan melestarikan ilmu serta 

sikapnya mengenai kehidupan. Lewat bahasa, pembentukan dari budaya bisa 

dikembangkan dan dibina serta bisa diwariskan pada generasi yang akan datang. 

Manfaat bahasa untuk manusia yaitu menjabarkan mengenai ketidaktahuan dari 

manusia terhadap hal tertentu. Jadi bahasa bisa memperkaya ilmu dari manusia, 

memperluas pemikiran manusia dan melanggengkan adanya budaya. 

Pentingnya memaknai berbagai simbol pada sebuah budaya, karena 

budaya dan manusia adalah satu kesatuan yang tidak bisa dipisahkan, karena 

manusia merupakan makhluk berbudaya yang melakukan segala hal dan tidak 

lepas dengan penggunaan berbagai simbol kepala gagasan, berbagai nilai dan 

norma yang merupakan hasil karya dari manusia itu sendiri, maka bisa 

diungkapkan mengenai kekeratan hubungan manusia terhadap berbagai simbol 

karena manusia berbahasaan, berpikir serta memiliki sikap terhadap berbagai 

ungkapan simbolis. 

Simbol berperan begitu krusial dalam menyampaikan makna budaya 

memungkinkan setiap individu dapat mengkomunikasikan gagasan dan nilai 

yang kompleks secara ringkas dan kuat. Berbagai simbol pada budaya bisa 

digunakan dalam mempresentasikan konsep abstrak, seperti kebiasaan, 

kebebasan, keadilan, atau untuk menandakan keanggotaan dalam suatu 

kelompok atau komunitas tertentu. Simbol dapat juga digunakan untuk 



21 

 
 

menyampaikan norma dan nilai budaya, seperti pentingnya menghormati dan 

menghargai orang yang lebih tua atau menghargai peran perempuan dalam 

masyarakat.16 

Toraja memiliki beragam pesona yang menjadikan orang penasaran 

terhadap masyarakat yang tinggal di Toraja. Kearifan lokal masyarakat setempat 

menjadikan Toraja menjadi tempat yang ramai dikunjungi wisatawan. Banyak 

yang ingin tahu tentang sejarah masyarakat Toraja karena kekentalan tradisi yang 

mereka jaga hingga saat ini. Di tengah perkembangan teknologi yang kian maju, 

masyarakat Toraja tetap mempertahankan tradisi dan adat istiadat mereka. 17 

Meski mayoritas masyarakat Toraja beragama, tapi kerukunan dan 

perdamaian di sini sangat terjaga. Sejak dulu, masyarakat Toraja hidup dalam 

beragam agama, suku, dan ras. Kearifan lokal yang mereka miliki sudah menjadi 

tradisi turun-temurun. Salah satunya ialah batu lettong yang dipercaya masyarakat 

Gereja Toraja Jemaat Sion Langsa’ sebagai pengikat tali persaudaraan bahwa 

nenek moyang mereka terikat satu dengan yang lain serta tidak bisa keluar dari 

jemaat tersebut karena mereka terdiri dari satu kesatuan.  

 

 

 

                                                           
16 Subrian Munis,Komunikasi dalam Perspektif Sosial Budaya ( Yogyakarta: PT. Green Pustaka 

Indonesia, 2025), 41-44. 
17 Fajar Nugroho, Kebudayaan Masyarakat Toraja (Surabaya: JP Books PT. Jepe Press Media 

Utama, 2015), 2-4. 



22 

 
 

3. Integritas Teologi Etis dan Makna Batu Lettong  

a. Integritas Teologi Etis 

Dalam konteks pelayanan Tuhan, etika menjadi fondasi utama yang tidak 

bisa diabaikan. Prinsip etika ini berakar kuat pada Firman Tuhan, yang menjadi 

sumber utama panduan moral dan spiritual bagi setiap pelayan. Firman Allah 

menegaskan bahwa pelayanan harus dilakukan dengan hati yang tulus dan penuh 

kasih, mencerminkan karakter Kristus yang rendah hati dan penuh kasih (Matius 

22:37-40; Filipi 2:3-4). Prinsip kasih menjadi landasan utama dalam etika Kristen, 

menuntut pelayan untuk mengutamakan kepentingan orang lain dibandingkan 

dengan kepentingan pribadi, dan menjalankan tugas dengan integritas dan 

kejujuran. 18 

 Secara praktis, penerapan etika Kristen dalam pelayanan dapat dilihat 

melalui contoh nyata seperti pelayanan Paulus yang selalu menegaskan bahwa 

motivasi utama adalah kemuliaan Allah dan kasih kepada sesama. Paulus 

menunjukkan bahwa pelayanan harus dilakukan dengan integritas dan ketulusan 

hati, tanpa motif mencari keuntungan pribadi. Pelayanan yang berlandaskan etika 

ini tidak hanya membangun kepercayaan jemaat, tetapi juga memperkuat 

kesaksian iman di tengah masyarakat. Dengan demikian, prinsip-prinsip etika 

berdasarkan ajaran Firman Tuhan dan dipandu oleh Roh Kudus menjadi landasan 

mutlak dalam menjalankan pelayanan yang berkarakter dan berintegritas. 

                                                           
18 Elizama Gulo, Etika Pelayanan Tuhan, Berakar Dalam Firman, Melayani dalam Kasih (Jakarta 

Barat:PT Indonesia Delapan Kreasi Nusa,2025), 13-15.  



23 

 
 

Nilai-nilai etis yang diperlukan dalam memimpin organisasi keagamaan 

mencakup berbagai aspek yang saling terkait. Wright (2010) mengidentifikasi 

beberapa nilai kunci, termasuk integritas, akuntabilitas, kerendahan hati, dan 

kasih.19 Integritas mengacu pada konsistensi antara keyakinan dan tindakan, 

sesuai dengan firman Tuhan dalam Yakobus 1:22, "Tetapi hendaklah kamu 

menjadi pelaku firman dan bukan hanya pendengar saja; sebab jika tidak 

demikian kamu menipu diri sendiri." 

Lakuntabilitas melibatkan kemauan untuk bertanggung jawab terhadap 

keputusan dan tindakannya, baik kepada Tuhan maupun kepada komunitas yang 

dipimpinnya. Kristus mencontohkan tindakan rendah hati (Filipi 2:5-8), adalah 

sikap yang mengakui keterbatasan diri dan kebutuhan akan bimbingan ilahi. 

Kasih, sebagai nilai tertinggi (1 Korintus 13:13), harus menjadi motivasi utama 

dalam setiap aspek kepemimpinan Kristen. 

Penerapan nilai-nilai etis ini dalam konteks organisasi ke-agamaan 

memiliki tantangan tersendiri. Pemimpin harus mampu me-nyeimbangkan antara 

tuntutan spiritual dan operasional, sambil tetap menjaga integritas dan kesaksian 

Kristen. Nouwen (1989) menekankan pentingnya "kepemimpinan kontemplatif 

yang menggabungkan ref-leksi spiritual mendalam dengan tindakan praktis. Ini 

melibatkan praktik-praktik seperti doa, meditasi Alkitab, dan refleksi teologis 

                                                           
19 Arimurti Kriswibowo & Abdon Arnolus Amtiran, Buku Ajaran Teologi Kepemimpinan 

Kristen Membentuk Pemimpin yang Alkitabiah di Era Modern”(Sumedang: CV. Mega Press Nusantara, 

2024), 22-24. 



24 

 
 

sebagai bagian integral dari proses pengambilan keputusan dan pengelolaan 

organisasi. 

Integritas Teologi etis adalah keselarasan penuh antara kebenaran teologis 

dan perilaku moral. Teologi etis yang berintegritas,setia pada Injil, konsisten 

dalam tindakan, jujur secara moral dan akademik, sangat peka pada konteks 

budaya dan sosial, menghasilkan transformasi hidup dan masyarakat. Konsep ini 

sangat penting terutama ketika membahas hubungan antara teologi etis dan 

budaya, serta ketika menilai praktik-praktik budaya tertentu seperti batu lettong, 

simbol budaya, atau tradisi komunitas. 

b. Makna Batu Lettong 

Batu lettong adalah batu yang secara harfiah berarti "batu yang diletakkan" 

dan memiliki peran penting dalam arsitektur tradisional dan upacara adat di Tana 

Toraja.  

Makna dan fungsi batu lettong dalam budaya Toraja meliputi, elemen 

arsitektur tradisional. Batu lettong adalah salah satu bahan yang digunakan dan 

diletakkan di bawah kayu kaki rumah tradisional Toraja (tongkonan). Ini 

berfungsi sebagai fondasi atau penopang struktur bangunan. Simbol stabilitas dan 

kekuatan pada batu lettong dimana penggunaan batu sebagai fondasi 

melambangkan stabilitas, kekuatan, dan ketahanan rumah serta keluarga yang 

mendiaminya. Batu lettong biasanya dapat dilihat pada peletakan batu pertama 

misalnya peletakannya sering kali terkait dengan upacara adat pendirian rumah 

(Ma'bangun-bangun) dan pembayaran atau kesepakatan adat tertentu, di mana 



25 

 
 

biaya untuk pengadaannya bisa dibayar setelah pesta selesai. Dalam konteks yang 

lebih luas, elemen-elemen dalam upacara adat dan arsitektur Toraja sering kali 

mencerminkan strata sosial (Tana') dalam masyarakat, meskipun fungsi spesifik 

batu lettong lebih berkaitan dengan struktur bangunan dan ritual pendiriannya.  

Secara ringkas batu lettong adalah batu fondasi penting yang memegang 

peranan struktural dan simbolis dalam kehidupan masyarakat Tana Toraja secara 

khusus di jemaat Sion Langsa’, menghubungkan aspek fisik bangunan dengan 

nilai-nilai budaya dan spiritual mereka. Batu lettong berada di lokasi yang mudah 

dikenali dan memiliki makna penting bagi masyarakat Jemaat Sion Langsa’. 

Lokasi batu lettong umumnya berada di area yang berkaitan dengan kehidupan 

sosial dan adat masyarakat seperti di bawah kolong rumah atau lumbung 

sehingga mudah di jumpai dan diketahui oleh warga jemaat. Penempatan batu 

lettong di lokasi tersebut menunjukkan bahwa simbol ini memiliki posisi strategis 

dalam ruang hidup masyarakat dan bukan ditempatkan secara sembarangan. 

Keberadaan batu lettong di lingkungan masyarakat memperlihatkan bahwa simbol 

ini dimaksudkan untuk terus diingat dan menjadi pengingat kolektif akan ikatan 

persaudaraan dan identitas bersama masyarakat. 

Bagi masyarakat di jemaat Sion Langsa’ , batu lettong  tidak langsung 

menunjuk kepada rumah tongkonan atau tongkonan tetapi merujuk kepada  

kehidupan mereka yang hidup terikat dari satu dengan yang lain yang terdiri dari 

satu nenek moyang. Batu lettong menurut mereka anggap sebagai tongkonan bagi 

mereka dimana di dalamnya merupakan persekutuan yang menjamin damai 



26 

 
 

sejahtera. Orang-orang yang dipanggil untuk melakukan aktivitasnya berpusat 

pada Kristus. Batu lettong berfungsi sebagai simbol dan alat pengikat tali 

persaudaraan atau kekeluargaan dimana sebagai tanda bahwa pihak-pihak yang 

terikat oleh batu itu lahir dari nenek moyang yang sama. Batu lettong juga sebagai 

benda warisan budaya, batu ini bukan sekadar objek fisik tetapi memuat memori 

kolektif, klaim asal-usul, dan norma-norma kewajiban saling menjaga 

antaranggota kelompok. Ketika batu lettong dipakai dalam ritual, sumpah, atau 

pertemuan adat, ia menegaskan identitas bersama, memperkuat rasa memiliki, 

dan memberi landasan moral bagi perilaku etis antaranggota (saling tolong, 

bertanggung jawab terhadap keluarga besar, dan menjaga nama baik leluhur). 

 Dalam perspektif teologi etis, batu lettong dapat dibaca sebagai manifestasi 

etika relasional dimana moralitas yang muncul bukan dari aturan tertentu tetapi 

dari relasi kekerabatan dan kewajiban terhadap asal-usul. Konsep “lahir dari 

nenek moyang yang sama” menuntut tanggung jawab solidaritas etika yang 

menekankan kesetiaan, pemeliharaan komunitas, dan penghormatan pada tradisi 

sebagai sumber norma. Di sini agama/iman bisa berinteraksi dengan adat (ritual) 

yang melibatkan batu lettong memberi legitimasi religio-moral pada norma-norma 

sosial. 

c. Peran gereja dalam Menafsirkan Budaya 

Dalam hal ini Gereja Toraja Jemaat Sion Langsa’ memiliki posisi strategis 

sebagai komunitas iman yang hidup di tengah masyarakat yang masih 

memelihara nlai-nilai budaya lokal, termasuk simbol-simbol tradisional seperti 



27 

 
 

batu lettong. Dalam konteks ini, gereja berfungsi sebagai penafsir, pendamping, 

sekaligus penyaring terhadap budaya sehingga selaras dengan nilai-nilai Injil. 

Peran tersebut dapat dijelaskan melalui beberapa aspek berikut; 

1) Gereja Sebagai Penafsir Teologis terhadap Budaya 

Gereja menolong jemaat memahami makna budaya melalui 

kacamata teologi Kristen. Gereja memberikan pemaknaan ulang 

(reinterpretasi) terhadap simbol atau praktik budaya agar tidak 

bertentangan dengan iman Kristen. Pendekatan ini sejalan dengan teologi 

kontekstual misalnya Injil hadir dalam kebudayaan dan memberikan 

makna baru tanpa merusak identitas lokal. Dalam hal batu lettong, gereja 

dapat menegaskan sisi positif seperti nilai persaudaraan, kesatuan 

keluarga, dan penghargaan kepada leluhur tanpa menekankan unsur 

mistis yang dapat bertentangan dengan iman. 

2) Gereja Sebagai Pembimbing Etis 

Sebagai gereja yang hidup di tengah budaya Toraja, Gereja Toraja 

Jemaat Sion Langsa’ memiliki peran etis. Misalnya menyaring mana 

unsur budaya yang membangun karakter kristiani (solidaritas, gotong 

royong, penghormatan keluarga), mengkritisi unsur-unsur budaya yang 

mengarah pada takhayul atau praktik yang bertentangan dengan iman, 

memberikan pedoman etis berdasarkan Alkitab sehingga budaya tetap 

menghormati martabat manusia dan hubungan dengan Tuhan. 

 



28 

 
 

3) Gereja Sebagai Pelestari Identitas Budaya 

Sebagai bagian dari Gereja Toraja (Gereja suku), jemaat Sion 

Langsa’ juga berperan menjaga kekayaan budaya Toraja misalnya 

memberikan ruang bagi ekspresi budaya dalam perayaan gerejawi 

seperti liturgi, nyanyian daerah, bahasa Toraja, serta simbol-simbol yang 

telah dikristenkan maknanya, menjadi wadah dialog antara generasi tua 

dan generasi muda agar nilai-nilai luhur budaya tidak hilang. 

4) Gereja sebagai Mediator Dialog antara Iman dan Tradisi Leluhur 

Gereja menengahi hubungan antara kepercayaan tradisional dan 

iman Kristen misalnya membangun pendekatan dialogis dan edukatif, 

bukan menolak budaya secara total, tetapi mengolahnya menjadi sarana 

pemberitaan Injil. Gereja mengajak jemaat memahami sejarah budaya 

mereka sebagai bagian dari perjalanan identitas, sekaligus 

menempatkannya di bawah terang Kristus. 

5) Gereja Sebagai Penguat Persaudaraan Jemaat 

Banyak unsur budaya Toraja, termasuk keberadaan batu lettong, 

berkaitan dengan ikatan kekeluargaan. Gereja mendukung nilai ini 

dengan mengembangkan pelayanan berbasis kekeluargaan dan 

kebersamaan, menjadikan nilai budaya sebagai kekuatan sosial yang 

memperkokoh kehidupan berjemaat (fellowship) dan memfasilitasi acara 

adat yang tetap mengikuti prinsip iman Kristen. 

 



29 

 
 

6) Gereja sebagai Pengajar dan Penjaga Pemahaman yang Benar 

Melalui khotbah, persekutuan kategorial, dan pembinaan jemaat, 

gereja berperan misalnya mengajar pemahaman teologis tentang budaya, 

menghindarkan jemaat dari salah tafsir terhadap simbol adat sehingga 

tidak disalahgunakan dalam praktik keagamaan yang sinkretis dan 

meneguhkan jemaat agar budaya dilihat sebagai anugerah Allah yang 

harus dipakai dengan hikmat. 

Gereja Toraja Jemaat Sion Langsa’ berperan penting dalam 

menafsirkan budaya dengan pendekatan teologi etis dan kontekstual. 

Gereja bukan hanya pelestari budaya, tetapi juga penyaring, 

pembimbing, dan penafsir yang memastikan bahwa budaya dipahami 

secara benar, dihargai, dan diberi makna baru dalam terang Injil. Melalui 

peran tersebut, gereja membantu jemaat hidup sebagai orang Toraja yang 

tetap setia kepada Kristus tanpa kehilangan identitas budaya. 

 

 

 

 

 


