BAB II

LANDASAN TEORI

A. Pengertian Tentang Budaya

Pengertian budaya secara etimologi, istilah kebudayaan berasal dari
bahasa Sanskerta buddhayah, yang merupakan bentuk jamak dari kata
buddhi yang berarti akal atau budi. Budaya dapat dipahami sebagai pola
kehidupan yang tumbuh dan berkembang dalam suatu kelompok
masyarakat, dimiliki bersama, serta diwariskan dari satu generasi ke
generasi berikutnya. Kebudayaan terbentuk dari berbagai unsur yang
kompleks, seperti sistem kepercayaan dan politik, adat istiadat, bahasa,
peralatan hidup, pakaian, bangunan, hingga karya seni. Bahasa dan
kebudayaan merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan
manusia, sehingga sering kali budaya dianggap sebagai sesuatu yang
diwariskan secara alami. Namun, kenyataannya ketika seseorang
berinteraksi dan menyesuaikan diri dengan orang-orang dari latar budaya
yang berbeda, hal tersebut menunjukkan bahwa budaya diperoleh melalui
proses pembelajaran.’® Oleh karena itu, budaya dapat dimaknai sebagai
segala sesuatu yang berkaitan dengan akal budi dan cara hidup manusia

yang senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan seiring waktu.

10 Bainudin, dkk, Mosaik Peradaban: Interaksi Manusia Dan Kebudayaan (Padang: Penerbit
CV. Gita Lentera, 2025), 33.

10



11

Pandangan lain menyatakan bahwa kata budaya berasal dari
gabungan kata budi dan daya, yang bermakna kekuatan dari akal budi
manusia. Menurut Ki Hajar Dewantara, kebudayaan merupakan hasil cipta,
rasa, dan karsa manusia sebagai buah dari perjuangannya menghadapi dua
pengaruh utama, yaitu alam dan zaman (kodrat serta masyarakat).
Kebudayaan menjadi bukti keberhasilan manusia dalam mengatasi berbagai
tantangan dan kesulitan dalam kehidupannya.

Sementara itu, Prof. Dr. Koentjaraningrat mendefinisikan
kebudayaan sebagai keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya
manusia dalam kehidupan bermasyarakat yang dimiliki melalui proses
belajar. Definisi ini menegaskan bahwa hampir seluruh perilaku manusia
merupakan bagian dari kebudayaan, karena hanya sedikit tindakan yang
tidak memerlukan proses pembelajaran, seperti gerak naluriah, refleks, atau
reaksi fisiologis tertentu.!"" Bahkan kemampuan dasar yang bersifat naluriah,
seperti makan, minum, dan berjalan, dalam praktiknya telah mengalami

proses pembudayaan sehingga menjadi tindakan yang bernilai budaya.

. Aspek-aspek Budaya
Aspek budaya adalah elemen-elemen yang membentuk cara hidup
suatu komunitas, mencakup nilai, kepercayaan, bahasa, norma, adat istiadat,

seni, simbol, dan tradisi, yang memengaruhi perilaku, interaksi sosial, dan

1 Maman Lesmana, Memahami Budaya Secara Sederhana (Depok, 2023), 20.



12
identitas kelompok tersebut, seperti upacara adat, pakaian tradisional,
makanan khas, hingga sistem pengetahuan dan teknologi yang dipelajari
secara turun-temurun.!?

1. Ide/gagasan
Gagasan pokok budaya adalahide atau konsep dasar yang
menjadi inti dari suatu kebudayaan, atau gagasan bahwa budaya adalah
seperangkat gagasan bersama (nilai, norma, keyakinan) yang mengatur
kehidupan sosial suatu komunitas. Gagasan ini bisa berupa nilai etika,
norma, adat istiadat, mitos, atau hukum yang menjadi pedoman perilaku
dan pandangan hidup masyarakat.
2. Benda-benda budaya
Kaso sebagai salah satu benda budaya Toraja merupakan balok
atau kayu penggangga utama dalam pembangunan lantang atau pondok
sementara pada pelaksanaan upacara Rambu Solo” dan Rambu Tuka’.
Secara fungsional, kaso berperan sebagai penyangga struktur atap dan
rangka bangunan agar pondok ritual dapat berdiri kokoh selama upacara
berlangsung. Namun, dalam perspektif antropologi simbolik Victor
Turner, benda budaya seperti kaso tidak hanya dipahami secara teknis,
melainkan juga sebagai simbol material yang memungkinkan terjadinya

proses ritual dan transformasi sosial. Turner menegaskan bahwa ritual

12 Anastasia Baan, Refleksi Budaya Dalam Berbahasa: Penggunaan Bahasa Dalam Konteks
Budaya Masyarakat (Cakrawala Indonesia, 2021), 25.



13
selalu berlangsung dalam ruang liminal, yakni ruang peralihan antara
keadaan lama dan keadaan baru, dan ruang ini tidak mungkin tercipta
tanpa adanya struktur fisik yang menopangnya. Dalam konteks Toraja,
kaso menopang terbentuknya ruang liminal tersebut, yakni ruang adat
tempat keluarga dan masyarakat menjalani masa duka dalam Rambu Solo’
atau masa syukur dalam Rambu Tuka’. Lebih jauh, keberadaan kaso juga
memungkinkan munculnya communitas, yaitu kebersamaan sosial tanpa
sekat status, karena di bawah pondok yang ditopang kaso seluruh
anggota masyarakat berkumpul, bekerja sama, dan mengambil bagian
dalam ritus. Dengan demikian, kaso tidak hanya berfungsi sebagai
penggangga bangunan, tetapi juga sebagai simbol penyangga proses
sosial, religius, dan kultural dalam rangkaian ritual Toraja.

Aktifitas budaya

Aktivitas budaya dalam masyarakat Toraja tampak nyata dalam
rangkaian kegiatan membangun pondok upacara yang ditopang oleh
kaso, khususnya dalam pelaksanaan Rambu Solo” dan Rambu Tuka’'.
Pemasangan kaso bukan sekadar pekerjaan teknis, melainkan sebuah
aktivitas sosial kolektif yang melibatkan kerja sama keluarga, kerabat,
dan masyarakat sekitar. Melalui aktivitas membangun dan memasang
kaso, terjadi pembentukan communitas, yakni kebersamaan tanpa sekat
status sosial, karena semua orang bekerja bersama tanpa memandang

kedudukan. Aktivitas ini juga menandai dimulainya proses transformasi



14
sosial, baik dalam situasi duka (Rambu Solo’) maupun sukacita (Rambu

Tuka’).

C. Teologi Kontekstual

1.

Pengertian Teologi Kontekstual

Teologi kontekstual adalah pendekatan teologi yang menegaskan
bahwa iman Kristen wajib dipahami, difatsirkan, dan dihidupi pada
konteks budaya, sosial, dan pengalaman kongkret umat, artinya teologi
ini mampu dilepaskan berdasarkan budaya lokal, nilai adat, simbol,
budaya hidup, pola hidup, dan pengalaman tertentu.’* Teologi
kontekstual memandang bahwa Allah bekerja pada dan melalui konteks,
bukan pada luar konteks. Karena itu, iman tidak lagi bersifat abstrak,
tetapi hadir dalam praktik budaya masyarakat.

Fokus utama teologi kontekstual adalah membaca iman melalui
budaya lewat adat,simbol, dan ritus dilihat sebagai “bahasa” yang
menyatakan karya Allah, menghargai budaya lokal, yang dimana budaya
bukan penghalang injil tetapi tempat dimana Injil bertumbuh, dan
menemukan pesan Allah di dalam praktik kehidupan sehari-hari,
termasuk dalam ritus adat, struktur sosial, kepercayaan lokal dan simbol
arsitektur seperti tongkonan maupun pemasangan kaso, dengan model

antropologis.

13 Jgnas Kleden, “Ilmu-Ilmu Sosial Dan Teologi Kontekstual,” (2021), 15.



15

2. Sumber-Sumber Teologi Kontekstual

a.

Sumber-sumber teologi kontekstual meliputi:

Alkitab

Alkitab adalah sumber utama dalam teologi kontekstual,
berfungsi sebagai dasar normatif bagi semua refleksi iman Kristen.
Dalam pendekatan kontekstual, Alkitab dipahami secara dinamis
melalui dialog dengan konteks sosial-budaya pembacanya, bukan
sebagai teks statis. Penafsiran dilakukan dengan memperhatikan
latar belakang pembaca, situasi umat, serta kebutuhan pastoral yang
senantiasa berubah. Dengan pendekatan ini, Alkitab tidak hanya
dianggap sebagai dokumen sejarah, tetapi sebagai firman yang hidup
dan memiliki relevansi nyata dalam kehidupan masyarakat masa
kini.
Tradisi Gereja

Tradisi gereja merupakan elemen penting yang memberikan
kesinambungan historis terhadap iman Kristen dari era para rasul
hingga sekarang. Tradisi meliputi berbagai elemen seperti liturgi,
ajaran bapa gereja, kredo, keputusan konsili, serta pengalaman
teologis komunitas umat sepanjang sejarah. Dalam konteks teologi
kontekstual, tradisi dilihat bukan sebagai beban masa lalu, tetapi

sebagai warisan berharga yang memungkinkan evaluasi apakah



16
penafsiran kontekstual tetap selaras dengan iman gereja universal.!*
Tradisi berperan sebagai alat koreksi, panduan, dan penghubung
antara perspektif lokal dan iman secara global.

Konteks Sosial-Budaya

Konteks sosial-budaya menjadi landasan utama dalam
teologi kontekstual karena budaya mencerminkan ruang di mana
Allah berkarya dan berkomunikasi. Setiap masyarakat memiliki nilai-
nilai, simbol-simbol, bahasa, serta kebiasaan adat yang membentuk
cara berpikir dan berperilaku. Teologi kontekstual bertujuan
memahami dan berinteraksi dengan budaya ini agar pesan Injil dapat
disampaikan secara autentik dan mudah diterima oleh masyarakat.'®
Sebagai contoh, di Indonesia, tradisi seperti rambu tuka” dan rambu
solo” dari Toraja atau pola kekerabatan lokal bisa digunakan untuk
menginternalisasi pesan keimanan dengan cara yang lebih relevan.
Pengalaman Hidup Umat

Pengalaman hidup umat, baik dalam bentuk penderitaan
maupun kebahagiaan, menjadi elemen penting dalam refleksi
teologis. Teologi kontekstual melihat pengalaman manusia sebagai
arena pewahyuan di mana Allah hadir dalam dinamika sehari-hari

umat. Berbagai isu seperti ketidakadilan, kemiskinan, keterpinggiran,

25.

14 Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002),hlm 17-

15 Emanuel Gerrit Singgih, Berteologi Dalam Konteks: Pemikiran-Pemikiran Mengenai

Kontekstualisasi Teologi Di Indonesia (Yogyakarta: Kanisius, 2000), 25.



17
hingga persoalan gender maupun ekonomi dijadikan bahan refleksi
untuk memahami bagaimana Injil bekerja di tengah kenyataan hidup.
Dengan begitu, pengalaman umat tidak sekadar dianggap sebagai
data sosial, tetapi menjadi sarana untuk mengenali kehadiran dan
karya Allah dalam kehidupan mereka.

e. Tradisi Lokal dan Religiusitas Pribumi
Kearifan lokal, kepercayaan tradisional, simbol adat, dan
nilai-nilai religius yang diwariskan antar generasi juga berperan
dalam teologi kontekstual. Identitas lokal ini membantu umat
memahami diri mereka sendiri dalam terang iman Kristen. Tradisi-
tradisi lokal yang tidak bertentangan dengan doktrin Kristen dapat
dimanfaatkan sebagai sarana untuk menyampaikan Injil secara lebih
dekat dengan kehidupan masyarakat. Dengan melakukan dialog
antara agama Kristen dan kekayaan budaya lokal, teologi kontekstual
memungkinkan gereja mengembangkan identitas yang berakar kuat
pada budaya setempat.'
f. Ilmu Pengetahuan dan Analisis Sosial
Disiplin ilmu sosial seperti antropologi, sosiologi, psikologi,
linguistik, hingga studi budaya memainkan peran penting dalam
teologi kontekstual. Ilmu pengetahuan membantu gereja memahami

struktur sosial, dinamika budaya, hubungan kekuasaan, serta pola

16 Robert J. Schreiter, Membangun Teologi Lokal (Maumere: Ledalero, 1994),hlm 5-10.



18
perubahan sosial secara mendalam. Pendekatan ilmiah menyediakan
alat analisis untuk menafsirkan konteks secara objektif sehingga
dialog antara iman dan budaya dapat berjalan lebih bijaksana dan
tidak naif.”” Dengan demikian, ilmu pengetahuan menjadi jembatan
penting yang menyelaraskan refleksi teologis dengan realitas empiris
yang dihadapi komunitas umat.

3. Model-Model Teologi Kontekstual'®

Menurut Stephen B. Bevans, teologi kontekstual berangkat dari
kesadaran bahwa Injil selalu diwartakan dalam situasi konkret tertentu.
Salah satu pendekatan yang ia tawarkan adalah model terjemahan. Model
ini menegaskan bahwa inti pewartaan Kristen yaitu Injil dan kebenaran
iman bersifat tetap, wuniversal, dan normatif, namun cara
penyampaiannya harus disesuaikan dengan konteks budaya, bahasa, dan
situasi hidup umat setempat. Dengan demikian, kontekstualisasi
dipahami sebagai proses menerjemahkan pesan Injil agar dapat dipahami

oleh masyarakat lokal tanpa mengubah substansinya.
Model terjemahan berakar kuat pada tradisi misi Gereja, terutama
dalam usaha pewartaan Injil lintas budaya. Bevans melihat bahwa dalam
model ini, konteks tidak dipahami sebagai sumber utama teologi, melainkan

sebagai ruang penerimaan Injil. Injil diibaratkan sebagai pesan ilahi yang

7 B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual,hlm 25-26.
18 Stephen B. Bevans, Model Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 63—



19
sudah lengkap, sementara budaya dan konteks lokal berfungsi sebagai
sarana komunikasi. Oleh karena itu, tugas teologi adalah menemukan
bahasa, simbol, dan konsep yang tepat agar pesan Injil dapat dimengerti
secara efektif oleh masyarakat setempat.

Dalam praktiknya, model terjemahan menekankan pentingnya
inkulturasi. Inkulturasi di sini berarti upaya memasukkan Injil ke dalam
budaya lokal tanpa kehilangan makna dasarnya. Contohnya, istilah-istilah
teologis seperti Allah, keselamatan, atau dosa dijelaskan menggunakan
konsep yang sudah dikenal dalam budaya setempat. Demikian pula dalam
liturgi, unsur-unsur budaya lokal seperti musik, tarian, atau bahasa daerah
dapat digunakan sejauh tidak bertentangan dengan ajaran iman Kristen.

Kekuatan utama model terjemahan terletak pada komitmennya
untuk menjaga kesetiaan terhadap tradisi iman Kristen. Model ini
membantu Gereja mempertahankan kontinuitas ajaran dari satu konteks ke
konteks lain. Selain itu, pendekatan ini relatif aman secara doktrinal karena
tidak mempertanyakan atau mengubah isi iman, melainkan hanya
menyesuaikan cara penyampaiannya. Karena itu, model terjemahan sering
diterima dengan baik oleh otoritas Gereja dan lembaga teologis resmi.

Namun, Bevans juga menunjukkan beberapa keterbatasan model
terjemahan. Salah satunya adalah kecenderungan melihat konteks secara
pasif, seolah-olah budaya lokal hanya berfungsi sebagai “wadah kosong”

bagi Injil. Akibatnya, pengalaman hidup umat, persoalan sosial, dan struktur



20
ketidakadilan dalam masyarakat kurang mendapat perhatian serius. Model
ini juga bisa jatuh pada pola pewartaan yang bersifat satu arah, di mana Injil
datang “dari luar” tanpa dialog yang mendalam dengan konteks.

Kritik lain terhadap model terjemahan adalah risiko munculnya sikap
teologis yang terlalu Euro-sentris atau Barat-sentris, terutama jika Injil selalu
dipahami melalui rumusan teologi klasik tanpa refleksi kritis. Dalam situasi
seperti ini, kontekstualisasi hanya berhenti pada tingkat bahasa dan simbol,
tetapi tidak menyentuh cara berpikir dan struktur budaya masyarakat
setempat. Hal ini dapat membuat Injil terasa asing atau kurang menyentuh
realitas konkret umat.

Meskipun memiliki keterbatasan, model terjemahan tetap memiliki
peran penting dalam teologi kontekstual. Model ini membantu Gereja
menyadari bahwa pewartaan Injil membutuhkan kepekaan budaya dan
komunikasi yang tepat. Dalam konteks tertentu, terutama di lingkungan
yang masih kuat memegang tradisi Gereja, model terjemahan menjadi
langkah awal yang penting sebelum melangkah ke pendekatan kontekstual
yang lebih dialogis. Dengan demikian, model terjemahan tetap relevan
sebagai salah satu cara memahami hubungan antara Injil dan konteks
menurut Stephen Bevans.

Menurut Stephen B. Bevans, teologi kontekstual menekankan bahwa
Injil selalu diwartakan dalam situasi konkret tertentu. Salah satu pendekatan

yang ditawarkan adalah model terjemahan, yang menegaskan bahwa inti



21
Injil dan kebenaran iman bersifat tetap, universal, dan normatif, tetapi cara
penyampaiannya harus disesuaikan dengan konteks budaya, bahasa, dan
pengalaman hidup umat setempat. Dengan demikian, kontekstualisasi
bukan berarti mengubah substansi Injil, melainkan menerjemahkan pesan
Injil agar dapat dipahami oleh masyarakat lokal, termasuk melalui simbol-
simbol budaya yang sudah dikenal, seperti pemasangan kaso dalam upacara
Rambu Tuka’” dan Rambu Solo” di Toraja. Sebagaimana tertulis dalam 1
Korintus 9:22, “Aku telah menjadi segala sesuatu bagi semua orang, supaya
aku sedapat mungkin memenangkan beberapa orang,” prinsip ini
menunjukkan pentingnya menyesuaikan cara penyampaian Injil agar lebih
relevan dengan budaya dan pengalaman lokal.

Dalam praktik model terjemahan, budaya berperan sebagai sarana
komunikasi, sedangkan Injil tetap menjadi pesan utama. Konsep ini terlihat
dalam pemasangan kaso, di mana simbol budaya dipakai untuk
mengungkapkan makna iman Kristen: pada Rambu Tuka’, kaso yang
dipasang menghadap ke atas melambangkan kehidupan dan pertumbuhan,
sedangkan pada Rambu Solo’, kaso terbalik melambangkan keterbatasan
manusia dan pengharapan akan hidup kekal. Pendekatan ini merupakan
bentuk inkulturasi, yaitu memasukkan Injil ke dalam budaya lokal tanpa
kehilangan makna dasarnya. Unsur budaya seperti simbol kaso berfungsi

sebagai “bahasa” yang menjembatani pengalaman hidup masyarakat



22
dengan pengajaran iman Kristen, sehingga iman dapat dihayati secara lebih
konkret dalam kehidupan sehari-hari.

Kekuatan utama model terjemahan Bevans terletak pada kesetiaan
terhadap Injil sekaligus kepekaan terhadap budaya lokal. Dengan
menggunakan simbol-simbol budaya, pesan Injil dapat disampaikan dengan
cara yang dekat dengan pengalaman masyarakat, tanpa mengurangi
substansi iman. Dalam konteks pemasangan kaso, hal ini menegaskan
bahwa praktik adat bukanlah penghalang bagi pewartaan Injil, melainkan
media untuk mengungkapkan syukur, harapan, dan pengharapan akan
Tuhan. Dengan demikian, model terjemahan menunjukkan bahwa
pewartaan Injil dapat hidup secara kontekstual, menjaga kontinuitas ajaran

Kristen sambil tetap menghargai dan memanfaatkan budaya lokal.



