
 

10 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Pengertian Tentang Budaya 

Pengertian budaya secara etimologi, istilah kebudayaan berasal dari 

bahasa Sanskerta buddhayah, yang merupakan bentuk jamak dari kata 

buddhi yang berarti akal atau budi. Budaya dapat dipahami sebagai pola 

kehidupan yang tumbuh dan berkembang dalam suatu kelompok 

masyarakat, dimiliki bersama, serta diwariskan dari satu generasi ke 

generasi berikutnya. Kebudayaan terbentuk dari berbagai unsur yang 

kompleks, seperti sistem kepercayaan dan politik, adat istiadat, bahasa, 

peralatan hidup, pakaian, bangunan, hingga karya seni. Bahasa dan 

kebudayaan merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan 

manusia, sehingga sering kali budaya dianggap sebagai sesuatu yang 

diwariskan secara alami. Namun, kenyataannya ketika seseorang 

berinteraksi dan menyesuaikan diri dengan orang-orang dari latar budaya 

yang berbeda, hal tersebut menunjukkan bahwa budaya diperoleh melalui 

proses pembelajaran.10 Oleh karena itu, budaya dapat dimaknai sebagai 

segala sesuatu yang berkaitan dengan akal budi dan cara hidup manusia 

yang senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan seiring waktu.  

                                                           
10 Bainudin, dkk,  Mosaik Peradaban: Interaksi Manusia Dan Kebudayaan (Padang: Penerbit 

CV. Gita Lentera, 2025), 33. 



11 

 

 

 

Pandangan lain menyatakan bahwa kata budaya berasal dari 

gabungan kata budi dan daya, yang bermakna kekuatan dari akal budi 

manusia. Menurut Ki Hajar Dewantara, kebudayaan merupakan hasil cipta, 

rasa, dan karsa manusia sebagai buah dari perjuangannya menghadapi dua 

pengaruh utama, yaitu alam dan zaman (kodrat serta masyarakat). 

Kebudayaan menjadi bukti keberhasilan manusia dalam mengatasi berbagai 

tantangan dan kesulitan dalam kehidupannya. 

Sementara itu, Prof. Dr. Koentjaraningrat mendefinisikan 

kebudayaan sebagai keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya 

manusia dalam kehidupan bermasyarakat yang dimiliki melalui proses 

belajar. Definisi ini menegaskan bahwa hampir seluruh perilaku manusia 

merupakan bagian dari kebudayaan, karena hanya sedikit tindakan yang 

tidak memerlukan proses pembelajaran, seperti gerak naluriah, refleks, atau 

reaksi fisiologis tertentu.11 Bahkan kemampuan dasar yang bersifat naluriah, 

seperti makan, minum, dan berjalan, dalam praktiknya telah mengalami 

proses pembudayaan sehingga menjadi tindakan yang bernilai budaya. 

 

B. Aspek-aspek Budaya 

Aspek budaya adalah elemen-elemen yang membentuk cara hidup 

suatu komunitas, mencakup nilai, kepercayaan, bahasa, norma, adat istiadat, 

seni, simbol, dan tradisi, yang memengaruhi perilaku, interaksi sosial, dan 

                                                           
11 Maman Lesmana, Memahami Budaya Secara Sederhana (Depok, 2023), 20. 



12 

 

 

 

identitas kelompok tersebut, seperti upacara adat, pakaian tradisional, 

makanan khas, hingga sistem pengetahuan dan teknologi yang dipelajari 

secara turun-temurun.12  

1. Ide/gagasan 

Gagasan pokok budaya adalah ide atau konsep dasar yang 

menjadi inti dari suatu kebudayaan,  atau gagasan bahwa budaya adalah 

seperangkat gagasan bersama (nilai, norma, keyakinan) yang mengatur 

kehidupan sosial suatu komunitas. Gagasan ini bisa berupa nilai etika, 

norma, adat istiadat, mitos, atau hukum yang menjadi pedoman perilaku 

dan pandangan hidup masyarakat.  

2. Benda-benda budaya 

Kaso sebagai salah satu benda budaya Toraja merupakan balok 

atau kayu penggangga utama dalam pembangunan lantang atau pondok 

sementara pada pelaksanaan upacara Rambu Solo’ dan Rambu Tuka’. 

Secara fungsional, kaso berperan sebagai penyangga struktur atap dan 

rangka bangunan agar pondok ritual dapat berdiri kokoh selama upacara 

berlangsung. Namun, dalam perspektif antropologi simbolik Victor 

Turner, benda budaya seperti kaso tidak hanya dipahami secara teknis, 

melainkan juga sebagai simbol material yang memungkinkan terjadinya 

proses ritual dan transformasi sosial. Turner menegaskan bahwa ritual 

                                                           
12 Anastasia Baan, Refleksi Budaya Dalam Berbahasa: Penggunaan Bahasa Dalam Konteks 

Budaya Masyarakat (Cakrawala Indonesia, 2021), 25. 



13 

 

 

 

selalu berlangsung dalam ruang liminal, yakni ruang peralihan antara 

keadaan lama dan keadaan baru, dan ruang ini tidak mungkin tercipta 

tanpa adanya struktur fisik yang menopangnya. Dalam konteks Toraja, 

kaso menopang terbentuknya ruang liminal tersebut, yakni ruang adat 

tempat keluarga dan masyarakat menjalani masa duka dalam Rambu Solo’ 

atau masa syukur dalam Rambu Tuka’. Lebih jauh, keberadaan kaso juga 

memungkinkan munculnya communitas, yaitu kebersamaan sosial tanpa 

sekat status, karena di bawah pondok yang ditopang kaso seluruh 

anggota masyarakat berkumpul, bekerja sama, dan mengambil bagian 

dalam ritus. Dengan demikian, kaso tidak hanya berfungsi sebagai 

penggangga bangunan, tetapi juga sebagai simbol penyangga proses 

sosial, religius, dan kultural dalam rangkaian ritual Toraja. 

3. Aktifitas budaya 

Aktivitas budaya dalam masyarakat Toraja tampak nyata dalam 

rangkaian kegiatan membangun pondok upacara yang ditopang oleh 

kaso, khususnya dalam pelaksanaan Rambu Solo’ dan Rambu Tuka’. 

Pemasangan kaso bukan sekadar pekerjaan teknis, melainkan sebuah 

aktivitas sosial kolektif yang melibatkan kerja sama keluarga, kerabat, 

dan masyarakat sekitar. Melalui aktivitas membangun dan memasang 

kaso, terjadi pembentukan communitas, yakni kebersamaan tanpa sekat 

status sosial, karena semua orang bekerja bersama tanpa memandang 

kedudukan. Aktivitas ini juga menandai dimulainya proses transformasi 



14 

 

 

 

sosial, baik dalam situasi duka (Rambu Solo’) maupun sukacita (Rambu 

Tuka’).  

 

C. Teologi Kontekstual 

1. Pengertian Teologi Kontekstual 

Teologi kontekstual  adalah  pendekatan teologi yang menegaskan 

bahwa iman Kristen wajib dipahami, difatsirkan, dan dihidupi pada 

konteks budaya, sosial, dan pengalaman kongkret umat, artinya teologi 

ini mampu dilepaskan berdasarkan budaya lokal, nilai adat, simbol, 

budaya hidup, pola hidup, dan pengalaman tertentu.13 Teologi 

kontekstual memandang bahwa Allah bekerja pada dan melalui konteks, 

bukan pada luar konteks. Karena itu, iman tidak lagi bersifat abstrak, 

tetapi hadir dalam praktik budaya masyarakat.  

Fokus utama teologi kontekstual adalah membaca iman melalui 

budaya lewat adat,simbol, dan ritus dilihat sebagai “bahasa” yang 

menyatakan karya Allah, menghargai budaya lokal, yang dimana budaya 

bukan penghalang injil tetapi tempat dimana Injil bertumbuh,  dan 

menemukan pesan Allah di dalam praktik kehidupan sehari-hari, 

termasuk dalam ritus adat, struktur sosial, kepercayaan lokal dan simbol 

arsitektur seperti tongkonan maupun pemasangan kaso, dengan model 

antropologis. 

                                                           
13 Ignas Kleden, “Ilmu-Ilmu Sosial Dan Teologi Kontekstual,” (2021), 15. 



15 

 

 

 

2. Sumber-Sumber Teologi Kontekstual 

Sumber-sumber teologi kontekstual meliputi: 

a. Alkitab 

Alkitab adalah sumber utama dalam teologi kontekstual, 

berfungsi sebagai dasar normatif bagi semua refleksi iman Kristen. 

Dalam pendekatan kontekstual, Alkitab dipahami secara dinamis 

melalui dialog dengan konteks sosial-budaya pembacanya, bukan 

sebagai teks statis. Penafsiran dilakukan dengan memperhatikan 

latar belakang pembaca, situasi umat, serta kebutuhan pastoral yang 

senantiasa berubah. Dengan pendekatan ini, Alkitab tidak hanya 

dianggap sebagai dokumen sejarah, tetapi sebagai firman yang hidup 

dan memiliki relevansi nyata dalam kehidupan masyarakat masa 

kini. 

b. Tradisi Gereja 

Tradisi gereja merupakan elemen penting yang memberikan 

kesinambungan historis terhadap iman Kristen dari era para rasul 

hingga sekarang. Tradisi meliputi berbagai elemen seperti liturgi, 

ajaran bapa gereja, kredo, keputusan konsili, serta pengalaman 

teologis komunitas umat sepanjang sejarah. Dalam konteks teologi 

kontekstual, tradisi dilihat bukan sebagai beban masa lalu, tetapi 

sebagai warisan berharga yang memungkinkan evaluasi apakah 



16 

 

 

 

penafsiran kontekstual tetap selaras dengan iman gereja universal.14 

Tradisi berperan sebagai alat koreksi, panduan, dan penghubung 

antara perspektif lokal dan iman secara global. 

c. Konteks Sosial-Budaya 

Konteks sosial-budaya menjadi landasan utama dalam 

teologi kontekstual karena budaya mencerminkan ruang di mana 

Allah berkarya dan berkomunikasi. Setiap masyarakat memiliki nilai-

nilai, simbol-simbol, bahasa, serta kebiasaan adat yang membentuk 

cara berpikir dan berperilaku. Teologi kontekstual bertujuan 

memahami dan berinteraksi dengan budaya ini agar pesan Injil dapat 

disampaikan secara autentik dan mudah diterima oleh masyarakat.15 

Sebagai contoh, di Indonesia, tradisi seperti rambu tuka’ dan rambu 

solo’ dari Toraja atau pola kekerabatan lokal bisa digunakan untuk 

menginternalisasi pesan keimanan dengan cara yang lebih relevan. 

d. Pengalaman Hidup Umat 

Pengalaman hidup umat, baik dalam bentuk penderitaan 

maupun kebahagiaan, menjadi elemen penting dalam refleksi 

teologis. Teologi kontekstual melihat pengalaman manusia sebagai 

arena pewahyuan di mana Allah hadir dalam dinamika sehari-hari 

umat. Berbagai isu seperti ketidakadilan, kemiskinan, keterpinggiran, 

                                                           
14 Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002),hlm 17-

25. 
15 Emanuel Gerrit Singgih, Berteologi Dalam Konteks: Pemikiran-Pemikiran Mengenai 

Kontekstualisasi Teologi Di Indonesia (Yogyakarta: Kanisius, 2000), 25. 



17 

 

 

 

hingga persoalan gender maupun ekonomi dijadikan bahan refleksi 

untuk memahami bagaimana Injil bekerja di tengah kenyataan hidup. 

Dengan begitu, pengalaman umat tidak sekadar dianggap sebagai 

data sosial, tetapi menjadi sarana untuk mengenali kehadiran dan 

karya Allah dalam kehidupan mereka. 

e. Tradisi Lokal dan Religiusitas Pribumi 

Kearifan lokal, kepercayaan tradisional, simbol adat, dan 

nilai-nilai religius yang diwariskan antar generasi juga berperan 

dalam teologi kontekstual. Identitas lokal ini membantu umat 

memahami diri mereka sendiri dalam terang iman Kristen. Tradisi-

tradisi lokal yang tidak bertentangan dengan doktrin Kristen dapat 

dimanfaatkan sebagai sarana untuk menyampaikan Injil secara lebih 

dekat dengan kehidupan masyarakat. Dengan melakukan dialog 

antara agama Kristen dan kekayaan budaya lokal, teologi kontekstual 

memungkinkan gereja mengembangkan identitas yang berakar kuat 

pada budaya setempat.16 

f. Ilmu Pengetahuan dan Analisis Sosial 

Disiplin ilmu sosial seperti antropologi, sosiologi, psikologi, 

linguistik, hingga studi budaya memainkan peran penting dalam 

teologi kontekstual. Ilmu pengetahuan membantu gereja memahami 

struktur sosial, dinamika budaya, hubungan kekuasaan, serta pola 

                                                           
16 Robert J. Schreiter, Membangun Teologi Lokal (Maumere: Ledalero, 1994),hlm 5-10. 



18 

 

 

 

perubahan sosial secara mendalam. Pendekatan ilmiah menyediakan 

alat analisis untuk menafsirkan konteks secara objektif sehingga 

dialog antara iman dan budaya dapat berjalan lebih bijaksana dan 

tidak naif.17 Dengan demikian, ilmu pengetahuan menjadi jembatan 

penting yang menyelaraskan refleksi teologis dengan realitas empiris 

yang dihadapi komunitas umat. 

3. Model-Model Teologi Kontekstual18 

Menurut Stephen B. Bevans, teologi kontekstual berangkat dari 

kesadaran bahwa Injil selalu diwartakan dalam situasi konkret tertentu. 

Salah satu pendekatan yang ia tawarkan adalah model terjemahan. Model 

ini menegaskan bahwa inti pewartaan Kristen yaitu Injil dan kebenaran 

iman bersifat tetap, universal, dan normatif, namun cara 

penyampaiannya harus disesuaikan dengan konteks budaya, bahasa, dan 

situasi hidup umat setempat. Dengan demikian, kontekstualisasi 

dipahami sebagai proses menerjemahkan pesan Injil agar dapat dipahami 

oleh masyarakat lokal tanpa mengubah substansinya. 

Model terjemahan berakar kuat pada tradisi misi Gereja, terutama 

dalam usaha pewartaan Injil lintas budaya. Bevans melihat bahwa dalam 

model ini, konteks tidak dipahami sebagai sumber utama teologi, melainkan 

sebagai ruang penerimaan Injil. Injil diibaratkan sebagai pesan ilahi yang 

                                                           
17 B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual,hlm 25-26. 
18

 Stephen B. Bevans, Model Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 63–
87. 



19 

 

 

 

sudah lengkap, sementara budaya dan konteks lokal berfungsi sebagai 

sarana komunikasi. Oleh karena itu, tugas teologi adalah menemukan 

bahasa, simbol, dan konsep yang tepat agar pesan Injil dapat dimengerti 

secara efektif oleh masyarakat setempat. 

Dalam praktiknya, model terjemahan menekankan pentingnya 

inkulturasi. Inkulturasi di sini berarti upaya memasukkan Injil ke dalam 

budaya lokal tanpa kehilangan makna dasarnya. Contohnya, istilah-istilah 

teologis seperti Allah, keselamatan, atau dosa dijelaskan menggunakan 

konsep yang sudah dikenal dalam budaya setempat. Demikian pula dalam 

liturgi, unsur-unsur budaya lokal seperti musik, tarian, atau bahasa daerah 

dapat digunakan sejauh tidak bertentangan dengan ajaran iman Kristen. 

Kekuatan utama model terjemahan terletak pada komitmennya 

untuk menjaga kesetiaan terhadap tradisi iman Kristen. Model ini 

membantu Gereja mempertahankan kontinuitas ajaran dari satu konteks ke 

konteks lain. Selain itu, pendekatan ini relatif aman secara doktrinal karena 

tidak mempertanyakan atau mengubah isi iman, melainkan hanya 

menyesuaikan cara penyampaiannya. Karena itu, model terjemahan sering 

diterima dengan baik oleh otoritas Gereja dan lembaga teologis resmi. 

Namun, Bevans juga menunjukkan beberapa keterbatasan model 

terjemahan. Salah satunya adalah kecenderungan melihat konteks secara 

pasif, seolah-olah budaya lokal hanya berfungsi sebagai “wadah kosong” 

bagi Injil. Akibatnya, pengalaman hidup umat, persoalan sosial, dan struktur 



20 

 

 

 

ketidakadilan dalam masyarakat kurang mendapat perhatian serius. Model 

ini juga bisa jatuh pada pola pewartaan yang bersifat satu arah, di mana Injil 

datang “dari luar” tanpa dialog yang mendalam dengan konteks. 

Kritik lain terhadap model terjemahan adalah risiko munculnya sikap 

teologis yang terlalu Euro-sentris atau Barat-sentris, terutama jika Injil selalu 

dipahami melalui rumusan teologi klasik tanpa refleksi kritis. Dalam situasi 

seperti ini, kontekstualisasi hanya berhenti pada tingkat bahasa dan simbol, 

tetapi tidak menyentuh cara berpikir dan struktur budaya masyarakat 

setempat. Hal ini dapat membuat Injil terasa asing atau kurang menyentuh 

realitas konkret umat. 

Meskipun memiliki keterbatasan, model terjemahan tetap memiliki 

peran penting dalam teologi kontekstual. Model ini membantu Gereja 

menyadari bahwa pewartaan Injil membutuhkan kepekaan budaya dan 

komunikasi yang tepat. Dalam konteks tertentu, terutama di lingkungan 

yang masih kuat memegang tradisi Gereja, model terjemahan menjadi 

langkah awal yang penting sebelum melangkah ke pendekatan kontekstual 

yang lebih dialogis. Dengan demikian, model terjemahan tetap relevan 

sebagai salah satu cara memahami hubungan antara Injil dan konteks 

menurut Stephen Bevans. 

Menurut Stephen B. Bevans, teologi kontekstual menekankan bahwa 

Injil selalu diwartakan dalam situasi konkret tertentu. Salah satu pendekatan 

yang ditawarkan adalah model terjemahan, yang menegaskan bahwa inti 



21 

 

 

 

Injil dan kebenaran iman bersifat tetap, universal, dan normatif, tetapi cara 

penyampaiannya harus disesuaikan dengan konteks budaya, bahasa, dan 

pengalaman hidup umat setempat. Dengan demikian, kontekstualisasi 

bukan berarti mengubah substansi Injil, melainkan menerjemahkan pesan 

Injil agar dapat dipahami oleh masyarakat lokal, termasuk melalui simbol-

simbol budaya yang sudah dikenal, seperti pemasangan kaso dalam upacara 

Rambu Tuka’ dan Rambu Solo’ di Toraja. Sebagaimana tertulis dalam 1 

Korintus 9:22, “Aku telah menjadi segala sesuatu bagi semua orang, supaya 

aku sedapat mungkin memenangkan beberapa orang,” prinsip ini 

menunjukkan pentingnya menyesuaikan cara penyampaian Injil agar lebih 

relevan dengan budaya dan pengalaman lokal. 

Dalam praktik model terjemahan, budaya berperan sebagai sarana 

komunikasi, sedangkan Injil tetap menjadi pesan utama. Konsep ini terlihat 

dalam pemasangan kaso, di mana simbol budaya dipakai untuk 

mengungkapkan makna iman Kristen: pada Rambu Tuka’, kaso yang 

dipasang menghadap ke atas melambangkan kehidupan dan pertumbuhan, 

sedangkan pada Rambu Solo’, kaso terbalik melambangkan keterbatasan 

manusia dan pengharapan akan hidup kekal. Pendekatan ini merupakan 

bentuk inkulturasi, yaitu memasukkan Injil ke dalam budaya lokal tanpa 

kehilangan makna dasarnya. Unsur budaya seperti simbol kaso berfungsi 

sebagai “bahasa” yang menjembatani pengalaman hidup masyarakat 



22 

 

 

 

dengan pengajaran iman Kristen, sehingga iman dapat dihayati secara lebih 

konkret dalam kehidupan sehari-hari. 

Kekuatan utama model terjemahan Bevans terletak pada kesetiaan 

terhadap Injil sekaligus kepekaan terhadap budaya lokal. Dengan 

menggunakan simbol-simbol budaya, pesan Injil dapat disampaikan dengan 

cara yang dekat dengan pengalaman masyarakat, tanpa mengurangi 

substansi iman. Dalam konteks pemasangan kaso, hal ini menegaskan 

bahwa praktik adat bukanlah penghalang bagi pewartaan Injil, melainkan 

media untuk mengungkapkan syukur, harapan, dan pengharapan akan 

Tuhan. Dengan demikian, model terjemahan menunjukkan bahwa 

pewartaan Injil dapat hidup secara kontekstual, menjaga kontinuitas ajaran 

Kristen sambil tetap menghargai dan memanfaatkan budaya lokal. 

 

 

 

 

 


