
 

 

13 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

 Teologi Kontekstual 

1. Pengertian Teologi Kontekstual 

Membahas mengenai Teologi Kotekstual, merupakan suatu 

istilah yang populer dan seringkali menjadi sesuatu yang didiskusikan 

dan diperdebatkan, terutama pada akhir akhir abad ke-XX.17 Teologi 

Kontekstual memiliki peranann yang sangat penting terlebih kepada 

kehidupan Gereja saat ini. Dalam tulisannya, Yawan dan Simson 

menjelaskan bahwa Teologi yang kontekstual menyadari adanya 

pemikiran-pemikiran kontemporer, Kebudayaan, Tradisi, Sejarah, harus 

diindahkan bersama dengan Kitab Suci.18 Teologi kontekstual 

merupakan suatu cara yang mengindahkan kedua hal yaitu: Pertama, 

mengindahkan pengalaman masa lalu di mana pengalaman yang 

diperoleh dari nenek moyang, kita juga mengalaminya secara Iman 

seperti tertuang pada tradisi doktrinal dan Alkitab yang menjadi 

kehidupan teologi Kristen. Kedua, mengindahkan pengalaman masa 

kini dengan kata lain konteks dimana kekristenan dari waktu ke waktu 

serta tempat untuk menemukan  

 
 17 Dr. Y. Tomatala, Teologi Kontekstual (Malang: Gandum Mas, 2007), 2. 

 18 Yawan Minaldi.P and Samson, “Teologi Kontekstual Model Antropologi Pada Budaya 

‘Mangoka’ Tuho’ Di Seko, Desa Hoyane,” in Berteologi Masa Kini Merayakan Kehidupan: Diskursus 

Teologi, Budaya Dan Kontemporer (Kalimantan Selatan: Ruang Karya, 2023), 235. 



14 

 

 
 

dirinya.19 Salah satu isu penting yang perlu dipertimbangkan dalam 

teologi kontekstual adalah hubungan antara hal-hal spesifik dan umum. 

Teologi kontekstual tidak hanya menerapkan gagasan umum pada 

situasi spesifik, tetapi juga melihat masalah dan isu lokal yang 

memengaruhi semua orang.20  

Munculnya kontekstualisasi teologis di Indonesia terkait erat 

dengan meningkatnya kesadaran akan perlunya menciptakan ruang 

bagi berbagai bentuk kearifan lokal, baik dari warisan budaya masa lalu 

maupun perjuangan masyarakat di masa kini. Upaya yang disengaja 

untuk menghadirkan kearifan dan pengalaman dari konteks lokal 

bukan hanya tindakan yang disengaja, tetapi juga upaya untuk 

memahami kontekstualisasi di Indonesia.21 Teologi kontesktual 

berangkat dari pengalaman kehadiran Allah dalam konteks kehidupan 

manusia dengan isi pengalaman iman, sehingga secara khusus istilah 

teologi kontekstual muncul karena teologi yang tersebut terjadi dari 

partikularitas, kemudian dimengerti sebagai bersifat universal.22 

Perdebatan mengenai apakah teologi kontekstual diperlukan 

pada dasarnya telah berakhir, dan hampir semua teolog sepakat bahwa 

teologi secara alami bersifat kontekstual. Meskipun pemahaman tentang 

 
 19 Stephen B. Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global (Maumere: Ledalero, 2013), 229–30. 

 20 J. B Banawiratma, “Emanuel Gerrit Singgih: Teolog Kontekstual,” Teks Dan Konteks: 

Berteologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 34. 
21 Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global, 229–30. 

 22 Wahju S. Wibowo, “Teologi Kontekstual Sebagai Transformasi Ganda,” in Teks Dan 

Konteks: Berteologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 109. 



15 

 

 
 

teologi kontekstual seringkali menimbulkan perdebatan ketika salah 

satu konteks memaksa konteks yang lain untuk menerimanya, teologi 

hanya relevan pada saat disajikan. Ketegangan muncul selama transisi 

yang melibatkan perubahan perspektif, karena ada kesadaran akan 

konteks Alkitab di satu sisi dan kesadaran akan konteks diri sendiri di 

sisi lain, yang mengarah pada paradigma baru di mana seseorang yang 

bukan Kristen menjadi Kristen.23 Jadi, teologi kontekstual sering kali 

diuji ketika mencoba berbicara dan berinteraksi dengan pengalaman 

yang berbeda, tetapi bagi Bevans unsur-unsur dalam interaksi tersebut 

tetap dipertahankan, sehingga kejujuran dan keterbukaan terhadap 

pengalaman sangatlah penting.24 

Penelitian ini mengemukakan sebuah penekanan baru: teologi 

yang berlandaskan konteks lebih dari sekadar proyek untuk 

menyesuaikan bentuk-bentuk iman tradisional dengan keadaan 

kontemporer. Alur pemikiran ini menggarisbawahi bahwa pengalaman 

lokal lebih banyak digunakan sebagai tempat di mana suatu bentuk 

iman yang hidup dapat dipahami daripada sebagai bahan untuk 

penerapan teologis. Dengan demikian, penelitian ini berdiri sebagai 

model proses di mana fokus pada kontekstualisasi tetap menjadi 

epistemologi yang berkelanjutan. 

 
 23 Ibid., 112–14. 

 24 Ibid., 118. 



16 

 

 
 

Dari pemahaman diatas, penulis memahami secara konseptual 

dimana penekanan yang diberikan pada teologi kontekstual merupakan 

suatu proyek teologis yang menyatukan kearifan lokal dengan 

pengalaman iman di antara masyarakat. Berbeda dengan dipandang 

sebagai sesuatu yang tambahan dalam studi budaya lokal, studi ini lebih 

berpendapat bahwa budaya dan perjuangan masyarakat merupakan 

sumber yang valid menuju pemikiran teologis reflektif. Hal ini dapat 

dianggap sebagai penyimpangan besar dari suatu bentuk teologi 

universalis menuju pengakuan bahwa pengalaman-pengalaman tertentu 

dapat diterapkan untuk tujuan teologis. 

Penulis juga menyimpulkan bahwa aspek yang baru ditemukan 

ini berkaitan dengan pengakuan bahwa ketegangan dalam teologi 

kontekstual terjadi bukan hanya karena perbedaan metode, tetapi juga 

sebagai konsekuensi dari pergeseran paradigma yang terjadi ketika 

identitas dan pengalaman pribadi bertransformasi dari latar belakang 

non-Kristen menjadi latar belakang Kristen. Dengan menggunakan 

model paradigma Bevans untuk studi ini, penekanan penelitian ini 

menunjukkan bahwa ketulusan dan keterbukaan terhadap pengalaman 

merupakan komponen penting untuk membangun bentuk teologi 

kontekstual yang sejati. Hal ini menunjukkan bahwa universalitas 

agama tercapai ketika tingkat fokus tertentu diarahkan pada 

pengalaman. 



17 

 

 
 

2. Model-Model Teologi Kontekstual 

Dalam bukunya Bevans membagi beberapa model Teologi 

Kontekstual yakni: 

a. Model Terjemahan 

Model terjemahan menyangkut teologi kontekstual sehingga 

seringkali merupakan model paling umum digunakan dan biasanya 

merupakan model yang sering dibatangkan seseorang yang 

memikirkan ihwal berteologi dalam konteks. Praktisi model 

terjemahan seringkali menunjukkan bahwa model ini kemungkinan 

cara yang paling tua mengindahkan konteks berteologi dengan 

sungguh-sungguh. Keistimewaan model terjemahan terletak pada 

penekanan terhadap pewartaan injil sebagai pewartaan yang tidak 

berubah. Pemikiran sebuah kebudayaan dan sturktur perubahan 

sosial tidak dapat dipahami sebagai baik dalam dirinya sendiri, 

namun sebagai wahana yang nyaman bagi kazanah kebenaran yang 

hakiki.25 

Model terjemahan secara khusus lebih berfokus terhadap 

mengindahkan pewartaan agama Kristen sebagaimana terekam 

dalam kitab suci diteruskan kedalam tradisi. Model terjemahan 

memberikan kesaksian kenyataan bahwa agama Kristen memiliki 

sesuatu yang dapat disampaikan terhadap dunia ini. Menurut para 

 
 25 Stepen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 63–64. 



18 

 

 
 

praktisi model terjemahan, seseorang yang menggunakan model 

terjemahan dapat menerima nilai-nilai yang terkandung dalam 

semua kebudayaan ataupun konteks sambil menruh terhadap 

kuasa injil yang membarui dan menantang.26  

Berdasarkan uraian tersebut, penulis memahami bahwa 

model terjemahan dalam teologi kontekstual merupakan 

pendekatan yang paling lazim digunakan karena menempatkan 

konteks sebagai ruang penerimaan pewartaan Injil tanpa mengubah 

inti kebenaran teologisnya. Model ini memandang bahwa 

kebudayaan dan dinamika sosial bukanlah sumber kebenaran itu 

sendiri, melainkan wadah yang layak dan efektif untuk 

menyampaikan kebenaran Injil yang bersifat tetap. Dengan 

demikian, konteks diperlakukan bukan sebagai penentu isi teologi, 

tetapi sebagai medium yang memfasilitasi pemahaman dan 

komunikasi iman. 

Penulis juga memahami bahwa model terjemahan bekerja 

dengan menegaskan kesinambungan antara pesan Kitab Suci, 

tradisi gereja, dan pewartaan masa kini. Melalui pendekatan ini, 

agama Kristen dilihat memiliki pesan universal yang dapat 

dihadirkan ke dalam berbagai budaya tanpa kehilangan 

substansinya. Namun demikian, model ini tetap memberi ruang 

 
 26 Ibid., 73–74. 



19 

 

 
 

bagi nilai-nilai kultural sebagai bagian dari proses penerimaan Injil, 

sambil tetap menempatkan kuasa Injil sebagai unsur utama yang 

mentransformasi dan menantang setiap konteks. 

Menurut pemahaman penulis, model terjemahan 

mencerminkan sebuah pendekatan teologis yang berusaha menjaga 

kemurnian pewartaan Kristen sekaligus membuka diri terhadap 

keberagaman budaya. Pendekatan ini memadukan kesetiaan pada 

pesan iman dengan kepekaan terhadap realitas lokal, sehingga 

memungkinkan teologi kontekstual berkembang tanpa kehilangan 

dasar teologis yang mendasarinya. 

b. Model Praksis  

Model praktis ini digadang-gadang menjadi model teologi 

pembebasan, tetapi seringkali dimanfaatkan pada keilmuan teologi 

praktis yang merupakan pemberian sumbangsih dan pemindahan 

makna terhadap runtutan perubahan sosial, melalui penembakan 

ilhamnya dari berbagai tingkah laku dan teks klasik, namun pada 

kenyataannya sekarang serta peluang di kemudian hari.27 Para 

praktisi model praksis lebih menekankan aksi sebagai komponen 

utama teologi. Ketika para praktisi kembali membaca Kitab Suci 

dan tradisi Kristen, mereka menemukan banyak yang mungkin 

dilupakan tentang agama Kristen. Model praksis menegaskan 

 
 27 Ibid., 127–28. 



20 

 

 
 

bahwa teologi merupakan suatu proses iman yang mencari 

tindakan yang benar.28  

Berdasarkan uraian model praksis, penulis memahami 

bahwa pendekatan ini menempatkan teologi sebagai suatu proses 

yang berakar pada realitas konkret dan diarahkan pada 

transformasi sosial. Berbeda dari model-model teologi yang 

terutama bertumpu pada teks-teks klasik, model praksis 

menekankan bahwa sumber refleksi teologis tidak hanya berasal 

dari Kitab Suci dan tradisi gereja, melainkan dari pengalaman nyata 

dan pergulatan sosial umat pada masa kini. Dengan demikian, 

teologi tidak berhenti pada pemahaman, tetapi bergerak menuju 

tindakan yang membebaskan dan memulihkan. 

Penulis juga memahami bahwa model praksis menempatkan 

aksi sebagai unsur fundamental dalam proses berteologi. 

Pembacaan ulang terhadap Kitab Suci dan tradisi justru membuka 

kembali dimensi-dimensi iman Kristen yang selama ini kurang 

diperhatikan, terutama aspek keadilan, pembelaan terhadap yang 

tertindas, dan panggilan untuk mengubah keadaan. Dalam 

kerangka ini, teologi dipahami sebagai dinamika iman yang tidak 

hanya bersifat kontemplatif, tetapi aktif mencari bentuk tindakan 

yang benar dan relevan bagi kehidupan. Penulis melihat bahwa 

 
 28 Ibid., 133–34. 



21 

 

 
 

model praksis menegaskan hubungan erat antara refleksi teologis 

dan praksis sosial. Teologi tidak dimaknai sebagai disiplin yang 

berdiri sendiri, melainkan sebagai proses dialogis antara iman dan 

realitas hidup, yang bertujuan menghadirkan perubahan yang 

signifikan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa tindakan konkret 

merupakan wujud nyata dari pemahaman iman yang mendalam. 

c. Model Sintesis 

Model ini adalah sebagai model yang berupaya 

menyeimbangkan wawasan ketika modal dengan modal yang 

lainnya. Model sintesis merupaka model yang berada di jalan 

Tengah yaitu menekankan pada pengalaman masa lampau 

diantaranya tradisi dan kitab suci serta pengalaman saat ini 

diantaranya yaitu perubahan sosial, lokasi sosial, kebudayaan dan 

pengalaman. Model sintesis berfokus untuk menjaga keutuhan 

pewartaan tradisional namun, pada saat yang sama, mengakui 

pentingnya ihwal untuk mengindahkan semuanya dari konteks 

secara sungguh-sungguh.29 Model sintesis ini juga mempunyai 

penekanan yang komplementerritas dan begitu unik, karena itu 

merupakan jati diri individu yang terlihat pada pembicaraan yang 

mencakup keduanya. Para praktisi mengatakan bahwa hanya ketika 

 
 29 Ibid., 161–63. 



22 

 

 
 

konteks manusia tersebut saling berdialog, maka dapat mengalami 

pertumbuhan manusiawi yang sejati.30  

Berdasarkan uraian mengenai model sintesis, penulis 

memahami bahwa model ini berfungsi sebagai pendekatan yang 

menyeimbangkan berbagai wawasan teologis dengan tujuan 

menjaga keutuhan dan relevansi teologi kontekstual. Model sintesis 

berupaya memadukan dimensi berbagai pengalaman sekarang 

termasuk diantaranya budaya, konteks sosial serta dinamika 

tentang perubahan terhadap masa lalu yang terlihat pada tradisi 

gereja dan kitab suci. Dengan kata lain, model ini menekankan 

perlunya dialog yang simultan antara pewartaan tradisional dan 

konteks kontemporer, sehingga teologi tidak hanya setia pada 

doktrin, tetapi juga responsif terhadap realitas hidup manusia. 

Penulis memahami bahwa keunggulan model sintesis 

terletak pada kemampuannya untuk menampilkan keunikan 

sekaligus komplementaritas dalam proses berteologi. Dalam 

pendekatan ini, identitas seseorang atau suatu komunitas muncul 

melalui dialog antara pengalaman historis dan kontemporer, antara 

nilai-nilai tradisi dan dinamika lokal. Model ini menegaskan bahwa 

pertumbuhan manusiawi dan kedalaman iman hanya dapat dicapai 

ketika pengalaman masa lalu dan masa kini saling berdialog secara 

 
 30 Ibid., 165–66. 



23 

 

 
 

kritis dan konstruktif. Oleh karena itu, model sintesis tidak hanya 

berfokus pada pewartaan atau teks semata, tetapi pada proses 

integratif yang memungkinkan iman Kristen hidup secara autentik 

dalam konteks yang selalu berubah. 

Penulis juga memahami bahwa model sintesis memberikan 

kerangka reflektif yang komprehensif bagi praktisi teologi 

kontekstual. Model ini mendorong para teolog untuk mengakui 

nilai dari semua perspektif baik dari pengalaman manusia, budaya, 

maupun tradisi religius sebagai sumber pemahaman iman yang 

sah. Dengan demikian, model sintesis menegaskan bahwa teologi 

kontekstual tidak harus memilih antara mempertahankan warisan 

iman atau menanggapi realitas kontemporer, melainkan dapat 

menjembatani keduanya melalui dialog yang seimbang, terbuka, 

dan membangun. Pendekatan ini menegaskan posisi model sintesis 

sebagai jalan tengah yang strategis dan holistik, yang 

memungkinkan pembentukan teologi yang kaya, inklusif, dan 

relevan bagi kehidupan manusia masa kini. 

d. Model Transendental 

Penegasan yang ada pada model transien dental yaitu 

mengenai perancangan teologi kontekstual tidak sebagai ikhwal 

yang menghasilkan sejumlah kesatuan teks saja, tapi juga 

memperhatikan nalar dan perasaan pada subjek yang sudah 



24 

 

 
 

melampaui dirinya sehingga penekanannya adalah teologi tertentu 

yang dihasilkan, dan sang teolog yang menghasilkan sebab subjek 

autentik dan bertobat.31 Model transendental merujuk kepada 

kepada berteologi dengan menggunakan hal baru. Melalui 

fokusnya pada teologi menjadi sebuah tahapan, bukan teologi 

menjadi kandungan maupun isi tertentu. Membuat penandasan 

dari model transendental yaitu jika teologi tidak sekedar tentang 

menemukan sebuah jawaban, melainkan suatu pencarian saksama 

dengan penuh ungkapan jati diri agama dan budaya.32 

Berdasarkan uraian mengenai model transendental, penulis 

memahami bahwa pendekatan ini tidak berfokus pada produksi 

rumusan teologi tertentu, tetapi pada subjek yang menjalankan 

proses berteologi itu sendiri. Model ini menegaskan bahwa teologi 

kontekstual lahir bukan semata dari teks-teks yang dihasilkan, 

melainkan dari kesadaran, pengalaman batin, serta proses refleksi 

yang dijalani oleh seorang teolog sebagai pribadi yang autentik dan 

terus-menerus diperbaharui. Dengan demikian, pusat perhatian 

model transendental bukan pada formula teologis, tetapi pada 

transformasi subjek yang berpikir dan bertindak secara teologis. 

 
 31 Ibid., 191. 

 32 Ibid., 199–200. 



25 

 

 
 

Penulis juga memahami bahwa model transendental 

menawarkan cara berteologi yang baru, yaitu dengan menekankan 

teologi sebagai aktivitas, dinamika, dan proses pencarian makna 

yang berlangsung dalam diri manusia. Model ini tidak memandang 

teologi hanya sebagai kumpulan ajaran atau isi tertentu, tetapi 

sebagai gerak reflektif yang menghubungkan dimensi rasional, 

emosional, dan spiritual seseorang. Dalam pendekatan ini, iman 

dipahami sebagai proses kesadaran yang terus ditajamkan melalui 

keterlibatan eksistensial dengan pengalaman hidup. 

Penulis dapat menyimpulkan bahwa model transendental 

memandang teologi sebagai pencarian autentisitas yang bersifat 

personal dan kontekstual. Teologi tidak sekadar menjawab 

pertanyaan transkultural, tetapi membantu seseorang menemukan 

jati diri religius dan kulturalnya secara lebih mendalam. Model ini 

menekankan bahwa kualitas teologi sangat ditentukan oleh 

kedalaman proses internal sang teolog, yang dengan penuh 

kesungguhan mencari kebenaran iman dalam dialog antara 

pengalaman, budaya, dan kesadaran diri. 

e. Model Budaya Tandingan 

Pada budaya tandingan diakui jika manusia melalui 

penyampaian teologis pada kondisi tergolong baik secara historis 

maupun kultural. Beberapa orang menganggap model tersebut 



26 

 

 
 

mewanti-wanti bahwa konteks tersebut selalu diperhadapkan 

dengan semacam kecurigaan. Budaya tandingan menimba sumber 

yang kaya dan tidak ada habisnya dalam Kitab Suci dan tradisi.33 

Teologi kontekstual menurut model budaya tandingan, dapat 

dilakukan ketiak injil tersebut diwartakan berhadapan serta 

melawan konteks sehingga ketika konteks tersebut disingkirkan 

sebagai yang bermusuhan dengan injil.  

Model budaya tandingan juga memiliki dasar yang kuat, 

sehingga model budaya tandingan bermula dengan tujuan memberi 

pengakuan terhadap keabsahan dari kisah Kristen, pada berbagai 

pengalaman masa lampau di Alkitab serta tradisi yang menjadi 

petunjuk arti sejarah cosmos dan manusia. Kisah yang ada 

dijadikan sebuah lensa yang fungsinya dalam menelisik dan 

menafsir sehingga menantang dan membuka pengalaman sekarang 

ini serta berbagai dinamika sosial.34  

Berdasarkan pemaparan mengenai model budaya 

tandingan, penulis memahami bahwa pendekatan ini berangkat 

dari kesadaran bahwa setiap ungkapan teologis manusia selalu 

terikat pada kondisi historis dan kultural tertentu. Namun, berbeda 

dari model kontekstual lain yang membuka ruang dialog luas 

 
 33 Ibid., 218–20. 

 34 Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global, 256–58. 



27 

 

 
 

dengan budaya, model ini menempatkan konteks dengan sikap 

kewaspadaan karena dianggap dapat berpotensi bertentangan 

dengan pesan Injil. Sikap kritis ini menjadikan Injil bukan sekadar 

disesuaikan dengan konteks, tetapi diwartakan secara kontras 

sebagai kekuatan yang menantang dan mengoreksi budaya yang 

dianggap tidak sejalan dengan nilai-nilai Kristen. 

Penulis memahami bahwa model budaya tandingan 

menjadikan Kitab Suci dan tradisi gereja sebagai sumber primer 

yang kaya dan tidak pernah habis untuk menilai realitas 

kontemporer. Pendekatan ini menegaskan bahwa kisah Kristen 

yang diwariskan melalui Alkitab dan tradisi memiliki otoritas 

interpretatif yang dapat menyingkap makna manusia dan sejarah. 

Oleh karena itu, model ini menggunakan kisah Kristen sebagai 

lensa utama dalam memahami budaya, sehingga budaya tidak 

hanya dipahami atau diterima, tetapi juga diuji, disaring, dan 

bahkan ditentang apabila bertentangan dengan pesan Injil. 

Penulis menyimpulkan bahwa model budaya tandingan 

merupakan pendekatan teologis yang menempatkan Injil sebagai 

norma evaluatif terhadap konteks. Teologi kontekstual menurut 

model ini tidak hanya hadir melalui dialog, tetapi melalui 

konfrontasi terhadap nilai-nilai budaya yang dianggap merusak atau 

menyesatkan. Pendekatan ini menegaskan bahwa kontekstualisasi 



28 

 

 
 

tidak selalu berarti penerimaan, tetapi juga dapat berarti 

perlawanan demi menjaga keaslian pesan Kristen dalam 

menghadapi dinamika sosial masa kini. 

f. Model Antropologi 

Dalam sebuah pembagian yang berlawanan dengan model 

terjemahan, terdapat pula model antropologis yang berkaitan 

dengan teologi kontekstual. Jika model terjemahan berfokus 

terhadap pelestarian identitas Kekristenan, dengan tetap 

mempertimbangkan budaya, perubahan sosial, dan sejarah secara 

serius, model antropologis lebih berfokus kepada penegasan atau 

pelestarian identitas budaya yang dilakukan oleh kekristenan. Pada 

dasarnya, yang terpenting dalam model ini adalah pengakuan 

bahwa Kekristenan peduli terhadap pribadi dan keutuhannya, 

bukan berarti Injil tidak dapat menantang konteks; namun, 

tantangan semacam itu selalu dipandang dengan curiga karena 

dianggap bukan dari Tuhan, melainkan kecenderungan dan 

perspektif yang memaksakan nilainya sendiri pada budaya 

lainnya.35  

Model antropologi memiliki dua makna. Pertama, model ini 

berfokus pada nilai dan kebaikan manusia, atau antropos. Dengan 

kata lain, pengalaman manusia yang terbatas dipenuhi dalam suatu 

 
 35 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96. 



29 

 

 
 

budaya dan perubahan sosial, sehingga menjadi prinsip bagi 

ekspresi keagamaan. Kedua, model tersebut bersifat antropologis 

karena menggunakan pengetahuan dari ilmu-ilmu sosial, 

khususnya antropologi. Seorang praktisi model antropologi 

menggunakan disiplin ilmu ini untuk lebih memahami hubungan 

antar manusia dan nilai-nilai yang membentuk budaya tertentu. 

Oleh karena itu, dari kedua arti model antropologis ini dapat 

disimpulkan bahwa model ini lebih berfokus terhadap kebudayaan. 

Studi tentang penyamaan diri terhadap kebudayaan, bagi model 

tersebut kita dapat menemukan berupa simbol-simbol ataupun 

gagasan dalam merancang sebuah bahasa memadai terhadap 

iman.36 

Model antropologis lebih dari model-model lainnya, 

sebagaimana model tersebut lebih berpusat terhadap keabsahan 

manusia sebagai pewahyuan yang ilahi dan sebagai sumber teologi, 

dengan menggunakan dua sumber lain yakni: Kitab Suci dan 

Tradisi. Model antropologis menekankan bahwa kebudayaan inilah 

seseorang dapat menemukan pewahyuan Allah, bukan suatu 

pewartaan yang terpisah, melainkan kepemilikan budaya itu 

sendiri. Seorang praktisi model antropologi memahami Kitab Suci 

adalah pengalaman religius yang dibentuk secara sosial dan 

 
 36 Ibid., 77–78. 



30 

 

 
 

kultural tersebut muncul dari kehidupan Kristen itu sendiri. Kalau 

seseorang menggunakan model terjemahan dengan melihat dirinya 

sendiri sebagai orang yang mebawa suatu pewartaan yang 

menyelamatkan kedalam satu konteks, maka seorang praktisi 

model antropologi mencari pewahyuan dan manifestasi diri Allah 

dengan menggunakan pola relasi dan keprihatinan tersembunyi 

dalam sebuah konteks.37 

Berdasarkan pembahasan tentang model antropologis, 

penulis memahami bahwa model ini menempatkan kebudayaan 

dan pengalaman manusia sebagai pusat dari refleksi teologis. 

Berbeda dengan model terjemahan yang menekankan pelestarian 

identitas Kekristenan sambil mengadaptasi konteks, model 

antropologis menegaskan bahwa Kekristenan harus menghormati 

dan memelihara identitas budaya manusia. Dalam kerangka ini, 

pewahyuan Allah tidak hanya hadir dalam pewartaan atau teks-

teks suci yang diterapkan ke dalam konteks, tetapi Allah dapat 

ditemukan melalui praktik, nilai, dan pengalaman budaya manusia 

itu sendiri. Pendekatan ini menekankan keabsahan manusia sebagai 

subjek yang dapat menjadi wahana pewahyuan ilahi, sehingga 

iman dan kebudayaan tidak lagi dipahami secara terpisah, 

melainkan saling melengkapi. 

 
 37 Ibid., 99–100. 



31 

 

 
 

Penulis juga memahami bahwa model antropologis memiliki 

dua dimensi penting. Pertama, model ini menekankan nilai-nilai 

anthropos, yakni pengalaman manusia sebagai pusat kehidupan 

religius. Pengalaman ini meliputi realitas sosial, budaya, dan 

dinamika kehidupan sehari-hari yang membentuk pola pikir, 

simbol, dan perilaku manusia. Kedua, model ini bersifat 

antropologis dalam arti menggunakan wawasan ilmu sosial, 

khususnya antropologi, untuk memahami relasi manusia dengan 

lingkungannya dan nilai-nilai yang membentuk budaya. Dengan 

demikian, seorang teolog yang menggunakan model ini tidak hanya 

menafsirkan Kitab Suci dan tradisi secara normatif, tetapi juga 

menempatkan pengalaman manusia sebagai sumber teologis yang 

sah dan relevan. 

Penulis memahami bahwa model antropologi menekankan 

Kitab Suci dan tradisi gereja harus dilihat sebagai produk dari 

pengalaman keagamaan yang dibentuk oleh konteks sosial dan 

budaya. Dengan pendekatan ini, praktisi teologi tidak sekadar 

membawa pewartaan yang bersifat menyelamatkan ke dalam 

konteks tertentu, seperti pada model terjemahan, tetapi mencari 

manifestasi Allah yang hadir melalui pola relasi, simbol, dan nilai 

yang hidup dalam kebudayaan itu sendiri. Model ini menegaskan 

bahwa teologi kontekstual harus berpijak pada pengalaman 



32 

 

 
 

manusia secara utuh, sehingga proses pengungkapan iman selalu 

bersifat dialogis dengan budaya dan bukan hanya sebagai 

penerapan doktrin. Dengan demikian, penulis menyimpulkan 

bahwa model antropologis menekankan pentingnya kepekaan 

terhadap nilai-nilai budaya dan pengalaman manusia, menjadikan 

teologi tidak sekadar sebagai teori atau pewartaan, tetapi sebagai 

proses reflektif yang menghargai dan menegaskan identitas 

manusia.  

 

 Gereja Dan Budaya 

Gereja dan budaya merupakan dua entitas yang selalu berada dalam 

interaksi dinamis, di mana keduanya saling memengaruhi dan membentuk. 

Gereja, sebagai komunitas iman Kristen, memiliki tugas utama untuk 

mewartakan Injil dan membimbing umat dalam kehidupan rohani. Namun, 

misi ini tidak terjadi dalam ruang hampa gereja hadir dalam konteks budaya 

tertentu, sehingga pewartaan dan praktik iman selalu dipengaruhi oleh nilai-

nilai, tradisi, dan simbol-simbol budaya setempat.  

Budaya sendiri dapat dipahami sebagai permadani kehidupan dalam 

nilai-nilai, aturan, bahasa, seni, dan simbol-simbol yang diwariskan dari satu 

generasi ke generasi selanjutya. Budaya membentuk cara orang berpikir dan 

kemudian berperilaku, sehingga menghubungkan seseorang dan 

masyarakat dengan akarnya. Dalam teologi kontekstual, budaya bukan 



33 

 

 
 

sekadar latar belakang budaya merupakan saluran vital untuk 

mengomunikasikan iman. Gereja yang tidak menyadari latar budayanya 

berisiko mewartakan pesan yang terasa asing atau mungkin ditolak oleh 

orang-orang yang ingin dijangkaunya.  

Interaksi gereja dengan budaya dapat berlangsung dalam berbagai 

bentuk. Salah satunya adalah inkulturasi, yaitu proses menafsirkan dan 

mengekspresikan iman Kristen dalam bahasa, simbol, dan praktik budaya 

setempat, tanpa kehilangan inti Injil. Inkulturasi memungkinkan gereja 

untuk hadir secara relevan dalam kehidupan masyarakat, menjembatani 

tradisi iman dengan pengalaman lokal. Selain itu, gereja juga memiliki 

fungsi kritis terhadap budaya, yakni menilai dan menantang praktik-praktik 

budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai Kristen, seperti ketidakadilan, 

diskriminasi, atau praktik yang merugikan manusia.38 

Secara Teologis, hubungan antara gereja dan budaya mencerminkan 

dinamika antara universalitas iman Kristen dan partikularitas pengalaman 

manusia. Gereja membawa pesan universal tentang kasih, keadilan, dan 

keselamatan, tetapi pesan ini harus diartikulasikan melalui medium budaya 

agar dapat dipahami dan diterima. Dengan demikian, gereja tidak hanya 

sekadar menyesuaikan diri dengan budaya, tetapi juga membentuk budaya 

melalui pewartaan yang transformatif, menghadirkan nilai-nilai iman dalam 

 
 38 Sulastri Emanuel Martasudjita, “Teologi Inkulturasi: Perayaan Injil Yesus Kristus Di 

Bumi Indonesia,” Didakhe Jurnal Ilmiah Mahasiswa Vol. 2 No.2 (2024). 



34 

 

 
 

kehidupan sosial dan kultural masyarakat.39 Gereja dan budaya memiliki 

hubungan yang dialogis dan dialektis. Gereja hadir untuk membawa Injil ke 

dalam konteks budaya, sementara budaya menjadi medium dan tantangan 

bagi pewartaan iman. Pendekatan yang bijaksana menuntut gereja untuk 

sensitif terhadap budaya, kritis terhadap praktik yang merusak, dan kreatif 

dalam mengekspresikan iman, sehingga pewartaan Kristen dapat relevan, 

autentik, dan transformatif dalam setiap konteks masyarakat.40 

 

 Pertobatan Dan Pengakuan Dosa 

Dalam perspektif teologis, perlu dicatat bahwa pertobatan 

merupakan salah satu tema pesan Alkitab. Para nabi dalam Perjanjian Lama 

seringkali menyerukan agar umat Israel berbalik dari perbuatan jahat 

mereka “tetapi sekarang berbaliklah Kepada-Ku segenap hatimu” (Yoel 

2:12). Demikian pula dalam Perjanjian Baru dimana dalam kitab injil, seruan 

pertobatan juga seringkali diwatakan “Bertobatlah Kerajaan sorga sudah 

dekat” (Matius 3:1-2).41  

 Dalam tulisannya, Albertus menyebutkan bahwa Jelas pertobatan 

adalah seruan yang harus selalu ditekankan dalam ajaran Kristen. Namun, 

yang tidak jelas adalah bagaimana pertobatan sebenarnya dipraktikkan di 

 
 39 Fransiska Angela Sampouw, Tonny Andrian Stefanus, and Maria Titik Windarti, 

“Relevansi Budaya Dan Adat Indonesia Terhadap Teologi Kristen,” Jurnal Silih Asuh: Teologi Dan 

Misi Vol. 2 No.1 (January 2025). 

 40 Sundoro Tanuwidjaja and Samuel Udau, “Iman Kristen Dan Kebudayaan,” Jurnal 

Teologi Kontekstual Indonesia Vol. 1 No. 1 (June 2020). 
41 Alkitab Terjemahan Baru (Jakarta: LAI, 2014). 



35 

 

 
 

dalam Gereja.42 Sepanjang sejarah, Gereja telah memanggil dan melayani 

semua orang dengan pesan pertobatan agar mereka semua memperoleh 

keselamatan kekal. Namun, karena kelemahan manusia, orang-orang 

akhirnya jatuh ke dalam dosa, yang menjauhkan mereka dari Tuhan, dan 

mereka hidup dalam kedurhakaan. Meskipun demikian, Tuhan tetap setia 

kepada umat manusia dan ingin menguduskan umat manusia melalui 

pertobatan. Pertobatan merupakan langkah untuk memulihkan hubungan 

antara manusia dan Tuhan.43 

 Keterbatasan manusia dan keraguan terhadap kebaikan Tuhan 

seringkali menuntun manusia kedalam dosa. Dosa menyebabkan hubungan 

antara manusia dan Tuhan terputus, tetapi Tuhan tidak tinggal diam. Tuhan 

mengambil inisiatif untuk memperbaiki hubungan melalui penebusan, yang 

ditunjukkan melalui pengorbanan Yesus dikayu salib. Tindakan penebusan 

ini dirayakan dalam liturgi gereja melalui pengakuan dan pengampunan 

dosa. Karena itu, pengakuan dosa memiliki makna penting dalam liturgi 

dan dalam kehidupan manusia. Namun dalam kehidupan gereja saat ini, 

pengakuan dosa seringkali dianggap sebagai rutinitas tanpa memahami 

makna sebenarnya.44 

 
 42 Albertus Sujoko, Praktek Sakramen Pertobatan Dalam Gereja Katolik (Yogyakarta: Kanisius, 

2008), 133–34. 

 43 Yohanes Anjar Donobakti and Stanislaus Kotska B.D.Atmaja, “Pertobatan Sebagai 

Sarana Menjadi Manusia Baru Suatu Uraian Spiritualitas- Belajar Dari Pengalaman Hidup Paulus,” 

Logos, Jurnal Filsafat Teologi Vol.15 No.2 (June 2018). 

 44 Selestyani and Nuban Timo, “Tinjauan Teologis Mengenai Makna Pengakuan Dosa 

Dalam Liturgi Gereja Protestan Di Indonesia Bagian Barat (GPIB).” 



36 

 

 
 

 Berpaling dari dosa merupakan langkah terpenting yang harus 

diambil seseorang jika mereka ingin terbebas dari kebingungan. Dalam hal 

ini, Allah memerintahkan manusia untuk berpaling dari dosa-dosa mereka 

dan setuju dengan Allah tanpa kecuali, mereka yang telah melakukan dosa. 

Manusia harus mengakui dan memahami bahwa mereka telah berdosa 

terhadap Allah. Mengakui dosa dalam ibadah seringkali hanya dianggap 

sebagai hal sepele, tanpa benar-benar memahami makna mengakui dosa.45 

 

 

 
 45 Yonathan Mangolo and Agustina TodingSangbara, “Tinjauan Teologis Tentang 

Pemahaman Warga Jemaat Mengenai Akta Pengakuan Dosa Dalam Ibadah Hari Minggu Di Jemaat 

Pangleon, Klasis Rembon Sado’ko,” KINA: Jurnal Teologi Vol. 5 No.1 (2020). 


