BAB II

LANDASAN TEORI

A. Teologi Kontekstual
1. Pengertian Teologi Kontekstual

Membahas mengenai Teologi Kotekstual, merupakan suatu
istilah yang populer dan seringkali menjadi sesuatu yang didiskusikan
dan diperdebatkan, terutama pada akhir akhir abad ke-XX.” Teologi
Kontekstual memiliki peranann yang sangat penting terlebih kepada
kehidupan Gereja saat ini. Dalam tulisannya, Yawan dan Simson
menjelaskan bahwa Teologi yang kontekstual menyadari adanya
pemikiran-pemikiran kontemporer, Kebudayaan, Tradisi, Sejarah, harus
diindahkan bersama dengan Kitab Suci.'® Teologi kontekstual
merupakan suatu cara yang mengindahkan kedua hal yaitu: Pertama,
mengindahkan pengalaman masa lalu di mana pengalaman yang
diperoleh dari nenek moyang, kita juga mengalaminya secara Iman
seperti tertuang pada tradisi doktrinal dan Alkitab yang menjadi
kehidupan teologi Kristen. Kedua, mengindahkan pengalaman masa
kini dengan kata lain konteks dimana kekristenan dari waktu ke waktu

serta tempat untuk menemukan

7 Dr. Y. Tomatala, Teologi Kontekstual (Malang: Gandum Mas, 2007), 2.

18 Yawan Minaldi.P and Samson, “Teologi Kontekstual Model Antropologi Pada Budaya
‘Mangoka’” Tuho” Di Seko, Desa Hoyane,” in Berteologi Masa Kini Merayakan Kehidupan: Diskursus
Teologi, Budaya Dan Kontemporer (Kalimantan Selatan: Ruang Karya, 2023), 235.

13



14
dirinya.”” Salah satu isu penting yang perlu dipertimbangkan dalam
teologi kontekstual adalah hubungan antara hal-hal spesifik dan umum.
Teologi kontekstual tidak hanya menerapkan gagasan umum pada
situasi spesifik, tetapi juga melihat masalah dan isu lokal yang
memengaruhi semua orang.?

Munculnya kontekstualisasi teologis di Indonesia terkait erat
dengan meningkatnya kesadaran akan perlunya menciptakan ruang
bagi berbagai bentuk kearifan lokal, baik dari warisan budaya masa lalu
maupun perjuangan masyarakat di masa kini. Upaya yang disengaja
untuk menghadirkan kearifan dan pengalaman dari konteks lokal
bukan hanya tindakan yang disengaja, tetapi juga upaya untuk
memahami kontekstualisasi di Indonesia.?? Teologi kontesktual
berangkat dari pengalaman kehadiran Allah dalam konteks kehidupan
manusia dengan isi pengalaman iman, sehingga secara khusus istilah
teologi kontekstual muncul karena teologi yang tersebut terjadi dari
partikularitas, kemudian dimengerti sebagai bersifat universal.?

Perdebatan mengenai apakah teologi kontekstual diperlukan
pada dasarnya telah berakhir, dan hampir semua teolog sepakat bahwa

teologi secara alami bersifat kontekstual. Meskipun pemahaman tentang

19 Stephen B. Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global (Maumere: Ledalero, 2013), 229-30.

20 J. B Banawiratma, “Emanuel Gerrit Singgih: Teolog Kontekstual,” Teks Dan Konteks:
Berteologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 34.

21 Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global, 229-30.

2 Wahju S. Wibowo, “Teologi Kontekstual Sebagai Transformasi Ganda,” in Teks Dan
Konteks: Berteologi Lintas Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 109.



15
teologi kontekstual seringkali menimbulkan perdebatan ketika salah
satu konteks memaksa konteks yang lain untuk menerimanya, teologi
hanya relevan pada saat disajikan. Ketegangan muncul selama transisi
yang melibatkan perubahan perspektif, karena ada kesadaran akan
konteks Alkitab di satu sisi dan kesadaran akan konteks diri sendiri di
sisi lain, yang mengarah pada paradigma baru di mana seseorang yang
bukan Kristen menjadi Kristen.?® Jadi, teologi kontekstual sering kali
diuji ketika mencoba berbicara dan berinteraksi dengan pengalaman
yang berbeda, tetapi bagi Bevans unsur-unsur dalam interaksi tersebut
tetap dipertahankan, sehingga kejujuran dan keterbukaan terhadap
pengalaman sangatlah penting.?

Penelitian ini mengemukakan sebuah penekanan baru: teologi
yang berlandaskan konteks lebih dari sekadar proyek untuk
menyesuaikan bentuk-bentuk iman tradisional dengan keadaan
kontemporer. Alur pemikiran ini menggarisbawahi bahwa pengalaman
lokal lebih banyak digunakan sebagai tempat di mana suatu bentuk
iman yang hidup dapat dipahami daripada sebagai bahan untuk
penerapan teologis. Dengan demikian, penelitian ini berdiri sebagai
model proses di mana fokus pada kontekstualisasi tetap menjadi

epistemologi yang berkelanjutan.

% Ibid., 112-14.
2 Ibid., 118.



16

Dari pemahaman diatas, penulis memahami secara konseptual
dimana penekanan yang diberikan pada teologi kontekstual merupakan
suatu proyek teologis yang menyatukan kearifan lokal dengan
pengalaman iman di antara masyarakat. Berbeda dengan dipandang
sebagai sesuatu yang tambahan dalam studi budaya lokal, studi ini lebih
berpendapat bahwa budaya dan perjuangan masyarakat merupakan
sumber yang valid menuju pemikiran teologis reflektif. Hal ini dapat
dianggap sebagai penyimpangan besar dari suatu bentuk teologi
universalis menuju pengakuan bahwa pengalaman-pengalaman tertentu
dapat diterapkan untuk tujuan teologis.

Penulis juga menyimpulkan bahwa aspek yang baru ditemukan
ini berkaitan dengan pengakuan bahwa ketegangan dalam teologi
kontekstual terjadi bukan hanya karena perbedaan metode, tetapi juga
sebagai konsekuensi dari pergeseran paradigma yang terjadi ketika
identitas dan pengalaman pribadi bertransformasi dari latar belakang
non-Kristen menjadi latar belakang Kristen. Dengan menggunakan
model paradigma Bevans untuk studi ini, penekanan penelitian ini
menunjukkan bahwa ketulusan dan keterbukaan terhadap pengalaman
merupakan komponen penting untuk membangun bentuk teologi
kontekstual yang sejati. Hal ini menunjukkan bahwa universalitas
agama tercapai ketika tingkat fokus tertentu diarahkan pada

pengalaman.



17
2. Model-Model Teologi Kontekstual
Dalam bukunya Bevans membagi beberapa model Teologi
Kontekstual yakni:
a. Model Terjemahan

Model terjemahan menyangkut teologi kontekstual sehingga
seringkali merupakan model paling umum digunakan dan biasanya
merupakan model yang sering dibatangkan seseorang yang
memikirkan ihwal berteologi dalam konteks. Praktisi model
terjemahan seringkali menunjukkan bahwa model ini kemungkinan
cara yang paling tua mengindahkan konteks berteologi dengan
sungguh-sungguh. Keistimewaan model terjemahan terletak pada
penekanan terhadap pewartaan injil sebagai pewartaan yang tidak
berubah. Pemikiran sebuah kebudayaan dan sturktur perubahan
sosial tidak dapat dipahami sebagai baik dalam dirinya sendiri,
namun sebagai wahana yang nyaman bagi kazanah kebenaran yang
hakiki.?

Model terjemahan secara khusus lebih berfokus terhadap
mengindahkan pewartaan agama Kristen sebagaimana terekam
dalam kitab suci diteruskan kedalam tradisi. Model terjemahan
memberikan kesaksian kenyataan bahwa agama Kristen memiliki

sesuatu yang dapat disampaikan terhadap dunia ini. Menurut para

% Stepen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 63-64.



18
praktisi model terjemahan, seseorang yang menggunakan model
terjemahan dapat menerima nilai-nilai yang terkandung dalam
semua kebudayaan ataupun konteks sambil menruh terhadap
kuasa injil yang membarui dan menantang.?

Berdasarkan uraian tersebut, penulis memahami bahwa
model terjemahan dalam teologi kontekstual merupakan
pendekatan yang paling lazim digunakan karena menempatkan
konteks sebagai ruang penerimaan pewartaan Injil tanpa mengubah
inti kebenaran teologisnya. Model ini memandang bahwa
kebudayaan dan dinamika sosial bukanlah sumber kebenaran itu
sendiri, melainkan wadah yang layak dan efektif untuk
menyampaikan kebenaran Injil yang bersifat tetap. Dengan
demikian, konteks diperlakukan bukan sebagai penentu isi teologi,
tetapi sebagai medium yang memfasilitasi pemahaman dan
komunikasi iman.

Penulis juga memahami bahwa model terjemahan bekerja
dengan menegaskan kesinambungan antara pesan Kitab Suci,
tradisi gereja, dan pewartaan masa kini. Melalui pendekatan ini,
agama Kristen dilihat memiliki pesan universal yang dapat
dihadirkan ke dalam berbagai budaya tanpa kehilangan

substansinya. Namun demikian, model ini tetap memberi ruang

2 Ibid., 73-74.



19
bagi nilai-nilai kultural sebagai bagian dari proses penerimaan Injil,
sambil tetap menempatkan kuasa Injil sebagai unsur utama yang
mentransformasi dan menantang setiap konteks.

Menurut  pemahaman  penulis, model terjemahan
mencerminkan sebuah pendekatan teologis yang berusaha menjaga
kemurnian pewartaan Kristen sekaligus membuka diri terhadap
keberagaman budaya. Pendekatan ini memadukan kesetiaan pada
pesan iman dengan kepekaan terhadap realitas lokal, sehingga
memungkinkan teologi kontekstual berkembang tanpa kehilangan
dasar teologis yang mendasarinya.

b. Model Praksis

Model praktis ini digadang-gadang menjadi model teologi
pembebasan, tetapi seringkali dimanfaatkan pada keilmuan teologi
praktis yang merupakan pemberian sumbangsih dan pemindahan
makna terhadap runtutan perubahan sosial, melalui penembakan
ilhamnya dari berbagai tingkah laku dan teks klasik, namun pada
kenyataannya sekarang serta peluang di kemudian hari.?” Para
praktisi model praksis lebih menekankan aksi sebagai komponen
utama teologi. Ketika para praktisi kembali membaca Kitab Suci
dan tradisi Kristen, mereka menemukan banyak yang mungkin

dilupakan tentang agama Kristen. Model praksis menegaskan

7 Ibid., 127-28.



20
bahwa teologi merupakan suatu proses iman yang mencari
tindakan yang benar.?

Berdasarkan uraian model praksis, penulis memahami
bahwa pendekatan ini menempatkan teologi sebagai suatu proses
yang berakar pada realitas konkret dan diarahkan pada
transformasi sosial. Berbeda dari model-model teologi yang
terutama bertumpu pada teks-teks klasik, model praksis
menekankan bahwa sumber refleksi teologis tidak hanya berasal
dari Kitab Suci dan tradisi gereja, melainkan dari pengalaman nyata
dan pergulatan sosial umat pada masa kini. Dengan demikian,
teologi tidak berhenti pada pemahaman, tetapi bergerak menuju
tindakan yang membebaskan dan memulihkan.

Penulis juga memahami bahwa model praksis menempatkan
aksi sebagai unsur fundamental dalam proses berteologi.
Pembacaan ulang terhadap Kitab Suci dan tradisi justru membuka
kembali dimensi-dimensi iman Kristen yang selama ini kurang
diperhatikan, terutama aspek keadilan, pembelaan terhadap yang
tertindas, dan panggilan untuk mengubah keadaan. Dalam
kerangka ini, teologi dipahami sebagai dinamika iman yang tidak
hanya bersifat kontemplatif, tetapi aktif mencari bentuk tindakan

yang benar dan relevan bagi kehidupan. Penulis melihat bahwa

28 ITbid., 133-34.



21
model praksis menegaskan hubungan erat antara refleksi teologis
dan praksis sosial. Teologi tidak dimaknai sebagai disiplin yang
berdiri sendiri, melainkan sebagai proses dialogis antara iman dan
realitas hidup, yang bertujuan menghadirkan perubahan yang
signifikan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa tindakan konkret
merupakan wujud nyata dari pemahaman iman yang mendalam.

c. Model Sintesis

Model ini adalah sebagai model yang berupaya
menyeimbangkan wawasan ketika modal dengan modal yang
lainnya. Model sintesis merupaka model yang berada di jalan
Tengah yaitu menekankan pada pengalaman masa lampau
diantaranya tradisi dan kitab suci serta pengalaman saat ini
diantaranya yaitu perubahan sosial, lokasi sosial, kebudayaan dan
pengalaman. Model sintesis berfokus untuk menjaga keutuhan
pewartaan tradisional namun, pada saat yang sama, mengakui
pentingnya ihwal untuk mengindahkan semuanya dari konteks
secara sungguh-sungguh.? Model sintesis ini juga mempunyai
penekanan yang komplementerritas dan begitu unik, karena itu
merupakan jati diri individu yang terlihat pada pembicaraan yang

mencakup keduanya. Para praktisi mengatakan bahwa hanya ketika

2 Ibid., 161-63.



22
konteks manusia tersebut saling berdialog, maka dapat mengalami
pertumbuhan manusiawi yang sejati.>

Berdasarkan uraian mengenai model sintesis, penulis
memahami bahwa model ini berfungsi sebagai pendekatan yang
menyeimbangkan berbagai wawasan teologis dengan tujuan
menjaga keutuhan dan relevansi teologi kontekstual. Model sintesis
berupaya memadukan dimensi berbagai pengalaman sekarang
termasuk diantaranya budaya, konteks sosial serta dinamika
tentang perubahan terhadap masa lalu yang terlihat pada tradisi
gereja dan kitab suci. Dengan kata lain, model ini menekankan
perlunya dialog yang simultan antara pewartaan tradisional dan
konteks kontemporer, sehingga teologi tidak hanya setia pada
doktrin, tetapi juga responsif terhadap realitas hidup manusia.

Penulis memahami bahwa keunggulan model sintesis
terletak pada kemampuannya untuk menampilkan keunikan
sekaligus komplementaritas dalam proses berteologi. Dalam
pendekatan ini, identitas seseorang atau suatu komunitas muncul
melalui dialog antara pengalaman historis dan kontemporer, antara
nilai-nilai tradisi dan dinamika lokal. Model ini menegaskan bahwa
pertumbuhan manusiawi dan kedalaman iman hanya dapat dicapai

ketika pengalaman masa lalu dan masa kini saling berdialog secara

%0 Ibid., 165-66.



23
kritis dan konstruktif. Oleh karena itu, model sintesis tidak hanya
berfokus pada pewartaan atau teks semata, tetapi pada proses
integratif yang memungkinkan iman Kristen hidup secara autentik
dalam konteks yang selalu berubah.

Penulis juga memahami bahwa model sintesis memberikan
kerangka reflektif yang komprehensif bagi praktisi teologi
kontekstual. Model ini mendorong para teolog untuk mengakui
nilai dari semua perspektif baik dari pengalaman manusia, budaya,
maupun tradisi religius sebagai sumber pemahaman iman yang
sah. Dengan demikian, model sintesis menegaskan bahwa teologi
kontekstual tidak harus memilih antara mempertahankan warisan
iman atau menanggapi realitas kontemporer, melainkan dapat
menjembatani keduanya melalui dialog yang seimbang, terbuka,
dan membangun. Pendekatan ini menegaskan posisi model sintesis
sebagai jalan tengah yang strategis dan holistik, yang
memungkinkan pembentukan teologi yang kaya, inklusif, dan
relevan bagi kehidupan manusia masa kini.

Model Transendental

Penegasan yang ada pada model transien dental yaitu
mengenai perancangan teologi kontekstual tidak sebagai ikhwal
yang menghasilkan sejumlah kesatuan teks saja, tapi juga

memperhatikan nalar dan perasaan pada subjek yang sudah



24
melampaui dirinya sehingga penekanannya adalah teologi tertentu
yang dihasilkan, dan sang teolog yang menghasilkan sebab subjek
autentik dan bertobat.® Model transendental merujuk kepada
kepada berteologi dengan menggunakan hal baru. Melalui
fokusnya pada teologi menjadi sebuah tahapan, bukan teologi
menjadi kandungan maupun isi tertentu. Membuat penandasan
dari model transendental yaitu jika teologi tidak sekedar tentang
menemukan sebuah jawaban, melainkan suatu pencarian saksama
dengan penuh ungkapan jati diri agama dan budaya.®

Berdasarkan uraian mengenai model transendental, penulis
memahami bahwa pendekatan ini tidak berfokus pada produksi
rumusan teologi tertentu, tetapi pada subjek yang menjalankan
proses berteologi itu sendiri. Model ini menegaskan bahwa teologi
kontekstual lahir bukan semata dari teks-teks yang dihasilkan,
melainkan dari kesadaran, pengalaman batin, serta proses refleksi
yang dijalani oleh seorang teolog sebagai pribadi yang autentik dan
terus-menerus diperbaharui. Dengan demikian, pusat perhatian
model transendental bukan pada formula teologis, tetapi pada

transformasi subjek yang berpikir dan bertindak secara teologis.

31 Ibid., 191.
%2 Ibid., 199-200.



25

Penulis juga memahami bahwa model transendental
menawarkan cara berteologi yang baru, yaitu dengan menekankan
teologi sebagai aktivitas, dinamika, dan proses pencarian makna
yang berlangsung dalam diri manusia. Model ini tidak memandang
teologi hanya sebagai kumpulan ajaran atau isi tertentu, tetapi
sebagai gerak reflektif yang menghubungkan dimensi rasional,
emosional, dan spiritual seseorang. Dalam pendekatan ini, iman
dipahami sebagai proses kesadaran yang terus ditajamkan melalui
keterlibatan eksistensial dengan pengalaman hidup.

Penulis dapat menyimpulkan bahwa model transendental
memandang teologi sebagai pencarian autentisitas yang bersifat
personal dan kontekstual. Teologi tidak sekadar menjawab
pertanyaan transkultural, tetapi membantu seseorang menemukan
jati diri religius dan kulturalnya secara lebih mendalam. Model ini
menekankan bahwa kualitas teologi sangat ditentukan oleh
kedalaman proses internal sang teolog, yang dengan penuh
kesungguhan mencari kebenaran iman dalam dialog antara
pengalaman, budaya, dan kesadaran diri.

Model Budaya Tandingan

Pada budaya tandingan diakui jika manusia melalui

penyampaian teologis pada kondisi tergolong baik secara historis

maupun kultural. Beberapa orang menganggap model tersebut



26
mewanti-wanti bahwa konteks tersebut selalu diperhadapkan
dengan semacam kecurigaan. Budaya tandingan menimba sumber
yang kaya dan tidak ada habisnya dalam Kitab Suci dan tradisi.?
Teologi kontekstual menurut model budaya tandingan, dapat
dilakukan ketiak injil tersebut diwartakan berhadapan serta
melawan konteks sehingga ketika konteks tersebut disingkirkan
sebagai yang bermusuhan dengan injil.

Model budaya tandingan juga memiliki dasar yang kuat,
sehingga model budaya tandingan bermula dengan tujuan memberi
pengakuan terhadap keabsahan dari kisah Kristen, pada berbagai
pengalaman masa lampau di Alkitab serta tradisi yang menjadi
petunjuk arti sejarah cosmos dan manusia. Kisah yang ada
dijadikan sebuah lensa yang fungsinya dalam menelisik dan
menafsir sehingga menantang dan membuka pengalaman sekarang
ini serta berbagai dinamika sosial.>

Berdasarkan  pemaparan mengenai model budaya
tandingan, penulis memahami bahwa pendekatan ini berangkat
dari kesadaran bahwa setiap ungkapan teologis manusia selalu
terikat pada kondisi historis dan kultural tertentu. Namun, berbeda

dari model kontekstual lain yang membuka ruang dialog luas

3 Ibid., 218-20.
3 Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global, 256-58.



27
dengan budaya, model ini menempatkan konteks dengan sikap
kewaspadaan karena dianggap dapat berpotensi bertentangan
dengan pesan Injil. Sikap kritis ini menjadikan Injil bukan sekadar
disesuaikan dengan konteks, tetapi diwartakan secara kontras
sebagai kekuatan yang menantang dan mengoreksi budaya yang
dianggap tidak sejalan dengan nilai-nilai Kristen.

Penulis memahami bahwa model budaya tandingan
menjadikan Kitab Suci dan tradisi gereja sebagai sumber primer
yang kaya dan tidak pernah habis untuk menilai realitas
kontemporer. Pendekatan ini menegaskan bahwa kisah Kristen
yang diwariskan melalui Alkitab dan tradisi memiliki otoritas
interpretatif yang dapat menyingkap makna manusia dan sejarah.
Oleh karena itu, model ini menggunakan kisah Kristen sebagai
lensa utama dalam memahami budaya, sehingga budaya tidak
hanya dipahami atau diterima, tetapi juga diuji, disaring, dan
bahkan ditentang apabila bertentangan dengan pesan Injil.

Penulis menyimpulkan bahwa model budaya tandingan
merupakan pendekatan teologis yang menempatkan Injil sebagai
norma evaluatif terhadap konteks. Teologi kontekstual menurut
model ini tidak hanya hadir melalui dialog, tetapi melalui
konfrontasi terhadap nilai-nilai budaya yang dianggap merusak atau

menyesatkan. Pendekatan ini menegaskan bahwa kontekstualisasi



28
tidak selalu berarti penerimaan, tetapi juga dapat berarti
perlawanan demi menjaga keaslian pesan Kristen dalam
menghadapi dinamika sosial masa kini.

f.  Model Antropologi

Dalam sebuah pembagian yang berlawanan dengan model
terjemahan, terdapat pula model antropologis yang berkaitan
dengan teologi kontekstual. Jika model terjemahan berfokus
terhadap pelestarian identitas Kekristenan, dengan tetap
mempertimbangkan budaya, perubahan sosial, dan sejarah secara
serius, model antropologis lebih berfokus kepada penegasan atau
pelestarian identitas budaya yang dilakukan oleh kekristenan. Pada
dasarnya, yang terpenting dalam model ini adalah pengakuan
bahwa Kekristenan peduli terhadap pribadi dan keutuhannya,
bukan berarti Injil tidak dapat menantang konteks; namun,
tantangan semacam itu selalu dipandang dengan curiga karena
dianggap bukan dari Tuhan, melainkan kecenderungan dan
perspektif yang memaksakan nilainya sendiri pada budaya
lainnya.*®

Model antropologi memiliki dua makna. Pertama, model ini
berfokus pada nilai dan kebaikan manusia, atau antropos. Dengan

kata lain, pengalaman manusia yang terbatas dipenuhi dalam suatu

3% Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96.



29
budaya dan perubahan sosial, sehingga menjadi prinsip bagi
ekspresi keagamaan. Kedua, model tersebut bersifat antropologis
karena menggunakan pengetahuan dari ilmu-ilmu sosial,
khususnya antropologi. Seorang praktisi model antropologi
menggunakan disiplin ilmu ini untuk lebih memahami hubungan
antar manusia dan nilai-nilai yang membentuk budaya tertentu.
Oleh karena itu, dari kedua arti model antropologis ini dapat
disimpulkan bahwa model ini lebih berfokus terhadap kebudayaan.
Studi tentang penyamaan diri terhadap kebudayaan, bagi model
tersebut kita dapat menemukan berupa simbol-simbol ataupun
gagasan dalam merancang sebuah bahasa memadai terhadap
iman.36

Model antropologis lebih dari model-model lainnya,
sebagaimana model tersebut lebih berpusat terhadap keabsahan
manusia sebagai pewahyuan yang ilahi dan sebagai sumber teologi,
dengan menggunakan dua sumber lain yakni: Kitab Suci dan
Tradisi. Model antropologis menekankan bahwa kebudayaan inilah
seseorang dapat menemukan pewahyuan Allah, bukan suatu
pewartaan yang terpisah, melainkan kepemilikan budaya itu
sendiri. Seorang praktisi model antropologi memahami Kitab Suci

adalah pengalaman religius yang dibentuk secara sosial dan

% Ibid., 77-78.



30
kultural tersebut muncul dari kehidupan Kristen itu sendiri. Kalau
seseorang menggunakan model terjemahan dengan melihat dirinya
sendiri sebagai orang yang mebawa suatu pewartaan yang
menyelamatkan kedalam satu konteks, maka seorang praktisi
model antropologi mencari pewahyuan dan manifestasi diri Allah
dengan menggunakan pola relasi dan keprihatinan tersembunyi
dalam sebuah konteks.?”

Berdasarkan pembahasan tentang model antropologis,
penulis memahami bahwa model ini menempatkan kebudayaan
dan pengalaman manusia sebagai pusat dari refleksi teologis.
Berbeda dengan model terjemahan yang menekankan pelestarian
identitas Kekristenan sambil mengadaptasi konteks, model
antropologis menegaskan bahwa Kekristenan harus menghormati
dan memelihara identitas budaya manusia. Dalam kerangka ini,
pewahyuan Allah tidak hanya hadir dalam pewartaan atau teks-
teks suci yang diterapkan ke dalam konteks, tetapi Allah dapat
ditemukan melalui praktik, nilai, dan pengalaman budaya manusia
itu sendiri. Pendekatan ini menekankan keabsahan manusia sebagai
subjek yang dapat menjadi wahana pewahyuan ilahi, sehingga
iman dan kebudayaan tidak lagi dipahami secara terpisah,

melainkan saling melengkapi.

%7 Ibid., 99-100.



31
Penulis juga memahami bahwa model antropologis memiliki
dua dimensi penting. Pertama, model ini menekankan nilai-nilai
anthropos, yakni pengalaman manusia sebagai pusat kehidupan
religius. Pengalaman ini meliputi realitas sosial, budaya, dan
dinamika kehidupan sehari-hari yang membentuk pola pikir,
simbol, dan perilaku manusia. Kedua, model ini bersifat
antropologis dalam arti menggunakan wawasan ilmu sosial,
khususnya antropologi, untuk memahami relasi manusia dengan
lingkungannya dan nilai-nilai yang membentuk budaya. Dengan
demikian, seorang teolog yang menggunakan model ini tidak hanya
menafsirkan Kitab Suci dan tradisi secara normatif, tetapi juga
menempatkan pengalaman manusia sebagai sumber teologis yang
sah dan relevan.
Penulis memahami bahwa model antropologi menekankan
Kitab Suci dan tradisi gereja harus dilihat sebagai produk dari
pengalaman keagamaan yang dibentuk oleh konteks sosial dan
budaya. Dengan pendekatan ini, praktisi teologi tidak sekadar
membawa pewartaan yang bersifat menyelamatkan ke dalam
konteks tertentu, seperti pada model terjemahan, tetapi mencari
manifestasi Allah yang hadir melalui pola relasi, simbol, dan nilai
yang hidup dalam kebudayaan itu sendiri. Model ini menegaskan

bahwa teologi kontekstual harus berpijak pada pengalaman



32
manusia secara utuh, sehingga proses pengungkapan iman selalu
bersifat dialogis dengan budaya dan bukan hanya sebagai
penerapan doktrin. Dengan demikian, penulis menyimpulkan
bahwa model antropologis menekankan pentingnya kepekaan
terhadap nilai-nilai budaya dan pengalaman manusia, menjadikan
teologi tidak sekadar sebagai teori atau pewartaan, tetapi sebagai
proses reflektif yang menghargai dan menegaskan identitas

manusia.

Gereja Dan Budaya

Gereja dan budaya merupakan dua entitas yang selalu berada dalam
interaksi dinamis, di mana keduanya saling memengaruhi dan membentuk.
Gereja, sebagai komunitas iman Kristen, memiliki tugas utama untuk
mewartakan Injil dan membimbing umat dalam kehidupan rohani. Namun,
misi ini tidak terjadi dalam ruang hampa gereja hadir dalam konteks budaya
tertentu, sehingga pewartaan dan praktik iman selalu dipengaruhi oleh nilai-
nilai, tradisi, dan simbol-simbol budaya setempat.

Budaya sendiri dapat dipahami sebagai permadani kehidupan dalam
nilai-nilai, aturan, bahasa, seni, dan simbol-simbol yang diwariskan dari satu
generasi ke generasi selanjutya. Budaya membentuk cara orang berpikir dan
kemudian berperilaku, sehingga menghubungkan seseorang dan

masyarakat dengan akarnya. Dalam teologi kontekstual, budaya bukan



33
sekadar latar belakang budaya merupakan saluran vital untuk
mengomunikasikan iman. Gereja yang tidak menyadari latar budayanya
berisiko mewartakan pesan yang terasa asing atau mungkin ditolak oleh
orang-orang yang ingin dijangkaunya.

Interaksi gereja dengan budaya dapat berlangsung dalam berbagai
bentuk. Salah satunya adalah inkulturasi, yaitu proses menafsirkan dan
mengekspresikan iman Kristen dalam bahasa, simbol, dan praktik budaya
setempat, tanpa kehilangan inti Injil. Inkulturasi memungkinkan gereja
untuk hadir secara relevan dalam kehidupan masyarakat, menjembatani
tradisi iman dengan pengalaman lokal. Selain itu, gereja juga memiliki
fungsi kritis terhadap budaya, yakni menilai dan menantang praktik-praktik
budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai Kristen, seperti ketidakadilan,
diskriminasi, atau praktik yang merugikan manusia.

Secara Teologis, hubungan antara gereja dan budaya mencerminkan
dinamika antara universalitas iman Kristen dan partikularitas pengalaman
manusia. Gereja membawa pesan universal tentang kasih, keadilan, dan
keselamatan, tetapi pesan ini harus diartikulasikan melalui medium budaya
agar dapat dipahami dan diterima. Dengan demikian, gereja tidak hanya
sekadar menyesuaikan diri dengan budaya, tetapi juga membentuk budaya

melalui pewartaan yang transformatif, menghadirkan nilai-nilai iman dalam

% Sulastri Emanuel Martasudjita, “Teologi Inkulturasi: Perayaan Injil Yesus Kristus Di
Bumi Indonesia,” Didakhe Jurnal Ilmiah Mahasiswa Vol. 2 No.2 (2024).



34
kehidupan sosial dan kultural masyarakat.** Gereja dan budaya memiliki
hubungan yang dialogis dan dialektis. Gereja hadir untuk membawa Injil ke
dalam konteks budaya, sementara budaya menjadi medium dan tantangan
bagi pewartaan iman. Pendekatan yang bijaksana menuntut gereja untuk
sensitif terhadap budaya, kritis terhadap praktik yang merusak, dan kreatif
dalam mengekspresikan iman, sehingga pewartaan Kristen dapat relevan,

autentik, dan transformatif dalam setiap konteks masyarakat.*

C. Pertobatan Dan Pengakuan Dosa

Dalam perspektif teologis, perlu dicatat bahwa pertobatan
merupakan salah satu tema pesan Alkitab. Para nabi dalam Perjanjian Lama
seringkali menyerukan agar umat Israel berbalik dari perbuatan jahat
mereka “tetapi sekarang berbaliklah Kepada-Ku segenap hatimu” (Yoel
2:12). Demikian pula dalam Perjanjian Baru dimana dalam kitab injil, seruan
pertobatan juga seringkali diwatakan “Bertobatlah Kerajaan sorga sudah

dekat” (Matius 3:1-2).4
Dalam tulisannya, Albertus menyebutkan bahwa Jelas pertobatan
adalah seruan yang harus selalu ditekankan dalam ajaran Kristen. Namun,

yang tidak jelas adalah bagaimana pertobatan sebenarnya dipraktikkan di

% Fransiska Angela Sampouw, Tonny Andrian Stefanus, and Maria Titik Windarti,
“Relevansi Budaya Dan Adat Indonesia Terhadap Teologi Kristen,” Jurnal Silih Asuh: Teologi Dan
Misi Vol. 2 No.1 (January 2025).

4 Sundoro Tanuwidjaja and Samuel Udau, “Iman Kristen Dan Kebudayaan,” Jurnal
Teologi Kontekstual Indonesia Vol. 1 No. 1 (June 2020).

41 Alkitab Terjemahan Baru (Jakarta: LAI, 2014).



35
dalam Gereja.®? Sepanjang sejarah, Gereja telah memanggil dan melayani
semua orang dengan pesan pertobatan agar mereka semua memperoleh
keselamatan kekal. Namun, karena kelemahan manusia, orang-orang
akhirnya jatuh ke dalam dosa, yang menjauhkan mereka dari Tuhan, dan
mereka hidup dalam kedurhakaan. Meskipun demikian, Tuhan tetap setia
kepada umat manusia dan ingin menguduskan umat manusia melalui
pertobatan. Pertobatan merupakan langkah untuk memulihkan hubungan
antara manusia dan Tuhan.®

Keterbatasan manusia dan keraguan terhadap kebaikan Tuhan
seringkali menuntun manusia kedalam dosa. Dosa menyebabkan hubungan
antara manusia dan Tuhan terputus, tetapi Tuhan tidak tinggal diam. Tuhan
mengambil inisiatif untuk memperbaiki hubungan melalui penebusan, yang
ditunjukkan melalui pengorbanan Yesus dikayu salib. Tindakan penebusan
ini dirayakan dalam liturgi gereja melalui pengakuan dan pengampunan
dosa. Karena itu, pengakuan dosa memiliki makna penting dalam liturgi
dan dalam kehidupan manusia. Namun dalam kehidupan gereja saat ini,
pengakuan dosa seringkali dianggap sebagai rutinitas tanpa memahami

makna sebenarnya.*

42 Albertus Sujoko, Praktek Sakramen Pertobatan Dalam Gereja Katolik (Yogyakarta: Kanisius,
2008), 133-34.

# Yohanes Anjar Donobakti and Stanislaus Kotska B.D.Atmaja, “Pertobatan Sebagai
Sarana Menjadi Manusia Baru Suatu Uraian Spiritualitas- Belajar Dari Pengalaman Hidup Paulus,”
Logos, Jurnal Filsafat Teologi Vol.15 No.2 (June 2018).

# Selestyani and Nuban Timo, “Tinjauan Teologis Mengenai Makna Pengakuan Dosa
Dalam Liturgi Gereja Protestan Di Indonesia Bagian Barat (GPIB).”



36

Berpaling dari dosa merupakan langkah terpenting yang harus

diambil seseorang jika mereka ingin terbebas dari kebingungan. Dalam hal
ini, Allah memerintahkan manusia untuk berpaling dari dosa-dosa mereka
dan setuju dengan Allah tanpa kecuali, mereka yang telah melakukan dosa.
Manusia harus mengakui dan memahami bahwa mereka telah berdosa
terhadap Allah. Mengakui dosa dalam ibadah seringkali hanya dianggap

sebagai hal sepele, tanpa benar-benar memahami makna mengakui dosa.*

% Yonathan Mangolo and Agustina TodingSangbara, “Tinjauan Teologis Tentang
Pemahaman Warga Jemaat Mengenai Akta Pengakuan Dosa Dalam Ibadah Hari Minggu Di Jemaat
Pangleon, Klasis Rembon Sado’ko,” KINA: Jurnal Teologi Vol. 5 No.1 (2020).



