BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Dalam konteks kekristenan di Indonesia, khususnya dikalangan
masyarakat Toraja Mamasa, tradisi dan budaya leluhur masih memiliki
pengaruh yang signifikan dalam kehidupan religius umat. Salah satu tradisi
yang memiliki makna mendalam adalah Messuru’, sebuah praktik budaya
yang berhubungan erat dengan ritus pengakuan dosa terhadap seseorang
yang melakukan sebuah pelanggaran adat. Karena itu, diperlukan sebuah
analisis antropologis yang mendalam untuk memahami makna simbolik
dari tradisi Messuru’. Dengan pendekatan ini, gereja tidak hanya mengkritisi
atau menolak budaya lokal, melainkan menggumuli secara teologis nilai-
nilai budaya yang dapat diperkaya dan diberi makna baru dalam terang
Injil.

Indonesia memiliki kekuatan rasa kekeluargaan dari masing-masing
suku dan kekuatan karakter masing-masing.! Keberadaan budaya dalam
kehidupan suatu kelompok berfungsi sebagai standar nilai bagi masyarakat
itu sendiri. Hal tersebut memberikan suatu pengertian kebudayaan ataupun

adat istiadat adalah suatu Norma ataupun tatanan konsep aturan yang

! Daniel Fajar Panuntun, “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya ‘Longko” Torayan,”” in Teologi
Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 19.

1



terintegritas.? Dalam tulisannya, Darius mengemukakan bahwa budaya
hadir untuk mengatur tatanan hidup masyarakat. Tanpa adanya suatu
budaya atau Norma yang disepakati bersama dan dihidupi secara bersama-
sama maka standar untuk mencapai kehidupan yang baik dan sejahtera
terkait keberadaan masyarakat tersebut, tidak tercapai. Karena itu, hadirnya
budaya adalah untuk menyelesaikan berbagai konflik yang terjadi
khususnya terhadap masyarakat tertentu.®> Dengan prinsip bahwa
kepercayaan merupakan bagian dari suatu kebudayaan nasional, serta
kekayaan warisan kerohanian terhadap rakyat Indonesia. Karena itu,
kepercayaan bukanlah suatu agama yang baru, sehingga tidak perlu
dipertentangkan dengan agama lainnya.*

Kebudayaan yang terbentuk seringkali dipengaruhi dengan adanya
faktor geografis dan sejarah yang melatarbelakanginya. Begitu pula dengan
tradisi Messuru’ di Jemaat Syalom Taupe, Kecamatan Mamasa, Kabupaten
Mamasa. Tradisi ritual terus belangsung turun-temurun dan mengikuti
warisan yang telah diterima. Namun, seiring berjalannya waktu, tradisi
seringkali mengalami perubahan sehingga sangat sulit pada masa sekarang

masyarakat memahami makna dari tradisi terutama dalam golongan muda.

2 Darius, “Kajian Sosio-Kultural Konsep Seda Sebagai Model Perdamaian Bagi Suku Tana
Lotong, Di Kecamatan Kalumpang Dan Bonehau, Kabupaten Mamuju, Provinsi Sulawesi Barat,” in
Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 42—43.

3 Ibid., 43.

4 Samsul Maarif, Pasang Surut Rekognisi Agama Leluhur Dalam Politik Agama Di Indonesia
(Yogyakarta: Center for religious and Cross-cultural Studies, 2018), 58.



Dalam tulisannya, Yekhonya. F. T Timbang mengemukakan Bahwa
ritual dapat dipahami sebagai sekumpulan ritus yang dilaksanakan dengan
tujuan Simbolik dengan landasan sebuah tradisi maupun agama pada
kelompok tertentu. Karena pada dasarnya ritual memiliki pendasaran
tertentu karena itu dalam melangsungkan ritual tersebut tidak dapat
dilangsungkan secara sembarangan.® Dalam konteks ini, perhatian khusus
diberikan pada aspek makna, simbol, dan praktik dari tradisi Messuru’, serta
bagaimana unsur-unsur tersebut dapat diinterpretasikan secara teologis
untuk membangun pemahaman yang menyatu antara budaya dan iman
Kristen. Hal tersebut juga mencakup bagaimana tradisi tersebut dapat
menjadi titik penentu antara warisan budaya leluhur dan pewartaan Injil
yang membawa harapan. Dalam melaksanakan sebuah tradisi dalam
kehidupan masyarakat Mamasa, khususnya dalam melaksanakan sebuah
ritual Messuru’ perlu adanya seorang pemimpin adat atau pemangku adat.
Penguasa adat merupakan seorang penasihat dalam semua hal sekaitan
dengan kemasyarakatan dan seringkali terlibat dalam memutuskan sesuatu
hal yang sangat jarang ditolak.°

Dalam Theology of Culture, Tillich mengemukakan bahwa budaya
adalah ekspresi manusia terhadap realitas yang transenden, yaitu pencarian

makna hidup hubungan manusia dengan yang ilahi. Tillich berargumen

> Yekhonya F. T Timbang, “Makna Pengorbanan Babi Dalam Ritual Tradisi Toraja,” in
Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 200.

¢ L. T. Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya (Tana Toraja: Yayasan Leponan Bulan
(YALBU), 1980), 261.



bahwa teologi harus mampu merespons realitas sosial, budaya, dan
psikologis manusia tanpa mengabaikan konteks modernitas. Tillich
menyatakan bahwa teologi harus bersifat integratif dan kritis, dengan berani
menghubungkan realitas iman dengan dunia budaya dan sosial tempat
manusia hidup.” Hal tersebut sangat relevan dengan pendekatan teologi
kontekstual, dimana agama dan budaya lokal dapat dihubungkan dalam
suatu cara yang relevan dan dinamis. Dalam konteks ritual Messuru’ yang
mengandung makna penghapusan dosa, kita bisa melihat bagaimana ritual
tersebut juga mengandung simbol-simbol budaya yang berhubungan
dengan pengharapan manusia dalam pemulihan dan hubungan dengan
yang transenden.

Dalam bukunya, Bujo menyoroti pentingnya dialog antara teologi
dan budaya lokal dalam membangun teologi yang autentik dan terhubung
dengan kehidupan sehari-hari umat.® Dalam konteks ritual Messuru’, Bujo
mengajak untuk melihat bagaimana pengaruh budaya Toraja Mamasa dapat
membentuk dan menguatkan pemahaman akan pengharapan Kristen,
terlebih dalam penghapusan dosa dan pemurnian spiritual yang menjadi
bagian integral dari ritual tersebut.

Ada beberapa penelitan terdahulu sekaitan dengan penelitian ini,

dimana tradisi berkembang dalam tananan kehidupan masyarakat. Dalam

7 Paul Tillich, Theology of Culture (New York: Oxford University Press, 1959), 5.
8 Benezet Bujo, African Theology in Its Social Context (New York: Orbis Books, 1992), 6-7.



jurnalnya, Frans rumbi juga membahas mengenai tradisi massuru’. Sehingga
terdapat persamaan penelitian dalam membahas ma’suruk tallu ngallo.
Namun berbeda dengan fokus utama pembahasan dalam tulisan ini.
Dimana, frans paillin rumbi membahas tradisi massuru’ lebih mengarah
kepada penebusan dosa. Dalam tulisannya pula, Frans paillin rumbi
mengatakan bahwa dalam tradisi massuru’ merupakan proses pengakuan
salah yang mengarah terhadap pemberian sanksi entah pelaku, maupun
kepada kedua pihak yang bertikai.’

Tradisi merupakan salah satu praktik budaya yang berakar dalam
sistem nilai masyarakat, yang telah mengalami proses adaptasi dan
transformasi seiring masuknya Kekristenan. Tradisi tidak sekedar
mempertahankan sebuah warisan budaya, namun dimaknai ulang menjadi
ekspresi iman Kristen pada konteks modern. Dengan menganalisis makna
simbolik dan transformasinya dalam kehidupan spiritual dan sosial
masyarakat Kristen. Sehingga, transformasi tersebut mencerminkan
dinamika kreatif inkulturasi antara iman Kristen dan budaya lokal.® Istilah
kebudayaan mencakup seringkali pola serta makna yang terwujud dalam

simbol-simbol. Dengan demikian, terdapat perbedaan di setiap wilayah

° Frans Paillin Rumbi, “Tradisi Massuru’” Dan Pertobatan Dalam Injil Sinoptik,” BIA”:
Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen Kontekstual Vol. 1 No. 1 (2018).

10 Justice Zeni Zari Panggabean, “Representasi Tradisi Upa-Upa (Mangupa) Sebagai
Simbol Dalam Pendidikan Kristiani Pada Masyarakat Batak,” RERUM: Journal of Biblical Practice
Vol. 5 No. 1 (April 2025).



mengenai makna adatnya. Makna tersebut ditentukan melalui kepercayaan
dan sistem nilai yang dimiliki oleh masyarakat bersangkutan.!!

Adat sering kali dipahami sebagai sebuah norma yang telah
diterapkan sejak zaman dahulu, yang mencakup tindakan, ucapan, dan
perilaku yang mengatur interaksi sosial. Dengan demikian, terbentuklah
sebuah tradisi yang berlandaskan pada adat yang diterapkan dalam konetks
kehidupan masyarakat, kemudian diwariskan secara berkelanjutan. Oleh
karena itu, tradisi tersebut dapat diartikan dengan serangkaian kegiatan
yang dilakukan sekelompok masyarakat sejak lama, baik dalam konteks
kehidupan sehari-hari maupun dalam peringatan acara tertentu.

Dalam kehidupan manusia, tradisi selalu memiliki hubungan erat
dengan nilai-nilai dan norma yang bersifat religius ataupun bersifat non
religius. Seringkali tradisi ini dimanfaatkan menjadi alat untuk merangkul
semua cara hidup kelompok atau masyarakat melalui berbagai ritual,
kepercayaan, bahkan adat-istiadat. Dalam pengertian istilah, tradisi
mengacu pada kebiasaan yang dilaksanakan terus-menerus, yang telah

diwariskan oleh nenek moyang.'3

1 Tedh Hardtoyo, ““Ma’gere”: MaknaTeologis- Sosiologis Tradisi Ma’gere’ Dan
Implikasinya Bagi Relasi Islam Dan Kristen Di Rano,” Sangulele Jurnal Teologi Kontekstual Vol. 2 No.
1 (May 2022).

12 Zahrotul Husna, Tri Inda Fadhila Rahma, and Inayah Ardiah, “Filosofi Tradisi Suroan
(Culture Of Java) Di Desa Sidoerejo Kabupaten Langkat Sumatera Utara,” Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat Nusantara (JPkMN) Vol. 4 No. 3 (September 2023).

13 Anang Ucok Wicaksono and Misbakhul Munir, “Analisis Urf Pada Tradisi Mandi Di
Desa Pauh Kabupaten Muratara Provinsi Sumatera Selatan,” Sangaji, Jurnal Pemikiran Syariah Dan
Hukum Vol. 8 No. 2 (October 2024).



Membicarakan tentang adanya pengakuan dosa pada akta liturgi
merupakan salah satu hal yang sering kali menjadi bahan perbincangan.
Seringkali warga jemaat menggunakan akta pengakuan dosa dalam ibadah
sebagai sebuah formalitas namun, masalah yang harus dihadapi setiap
orang adalah dosa. Tuhan menyediakan dua cara untuk mengatasinya:
mengakui dosa kita dan memohon pengampunan. Kita perlu mengakui dosa
terhadap Tuhan serta orang lain sebagai pengikut Tuhan, menerima orang-
orang sekitar kita yang memberikan pengakuan dosa, dan mengampuni
orang lain seperti kita menerima pengampunan dari orang lain dan Tuhan.!*

Keterbatasan manusia dan keraguan terhadap kebaikan Tuhan
seringkali menuntun manusia kedalam dosa. Dosa mengakibatkan
terputusnya relasi pada manusia dan Tuhan, tetapi Tuhan tidak tinggal
diam. Tuhan mengambil inisiatif untuk memperbaiki hubungan melalui
penebusan, yang ditunjukkan melalui pengorbanan Yesus dikayu salib.
Tindakan penebusan ini dirayakan melalui liturgi Gereja yaitu tentang
pengampunan dan pengakuan dosa. Maka makna penting dimiliki oleh
pengakuan dosa pada liturgi dan pada kehidupan manusia. Namun dalam
kehidupan gereja saat ini, pengakuan dosa seringkali dianggap sebagai

rutinitas tanpa memahami makna sebenarnya.'®

14 JTames Beck, “Naskah Khotbah : Pengakuan Dan Pengampunan,” Veritas: Jurnal Teologi
Dan Pelayanan Vol. 5 No. 2 (2004).

15 Selestyani and Ebenhaizer Nuban Timo, “Tinjauan Teologis Mengenai Makna
Pengakuan Dosa Dalam Liturgi Gereja Protestan Di Indonesia Bagian Barat (GPIB),” Waskita: Jurnal
Studi Agama Dan Masyarakat Vol. 2 No. 2 (2014).



Dalam kajian Antropologi, istilah ritual dikenal dengan sebutan ritus.
Sementara itu, dalam KBBI, ritual diartikan sebagai hal yang berkaitan
dengan ritus. Oleh karena itu ritus seringkali merujuk pada praktik
keagamaan. Sehingga, ritual adalah cara untuk mengangkat adat kebiasaan
menjadi suci.'® Karena itu, diperlukan sebuah analisis teologis antropologis
yang mendalam untuk memahami makna simbolik dan sosial dari tradisi
Messuru’”. Dengan pendekatan ini, gereja tidak hanya mengkritisi atau
menolak budaya lokal, melainkan menggumuli secara teologis nilai-nilai
budaya yang dapat diperkaya dan diberi makna baru dalam terang Injil.

Beberapa penelitian sebelumnya, terutama dalam tulisannya Frans
Paillin Rumbi, lebih berfokus pada tradisi massuru’ dalam konteks
penebusan dosa. Praktik ini dipahami sebagai proses pengakuan kesalahan
kepada pelaku atau mereka yang terlibat dalam konflik. Fokus utama
penelitian tersebut adalah pada aspek normatif dan sosial dari tradisi
tersebut, dengan penekanan pada mekanisme keadilan adat yang mengatur
interaksi sosial.

Berbeda dengan berbagai penelitian terdahulu, fokus dari penelitian
ini yaitu terhadap tradisi Messuru’ sebagai praktik budaya yang telah
mengalami transformasi teologis dalam Kekristenan. Penelitian ini tidak

hanya berfokus pada aspek sosial atau pemberian sanksi, tetapi juga

16 Awis Resita and Bambang Qomaruzzaman, “Kajian Antropologis Atas Makna Tradisi
Ritual 14 Mulud Di Kampung Adat Dukuh, Cikelet, Garut,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas Vol. 3 No.
1 (February 2023).



menyoroti makna simbolis, nilai-nilai spiritual, dan dinamika kreatif antara
iman Kristen dan budaya lokal. Melalui pendekatan ini, tradisi tersebut
tidak sekadar diwariskan atau dilestarikan, tetapi juga ditafsirkan ulang
sebagai ungkapan iman yang bermakna dan relevan dengan konteks
modern.

Kebaruan penelitian ini terletak pada penggunaan pendekatan
teologis-antropologis, yang menganalisis tradisi secara mendalam dari
perspektif simbolisme, masyarakat, dan iman. Penelitian ini menekankan
transformasi budaya menjadi media ekspresi iman, menunjukkan
bagaimana tradisi lokal dapat diinterpretasi ulang dalam kehidupan
spiritual komunitas Kristen. Pendekatan ini menegaskan bahwa inkulturasi
iman dan budaya bukan sekadar adaptasi, melainkan dialog kritis yang
memperkaya pengalaman iman. Dengan demikian, penelitian ini
menawarkan perspektif baru dalam studi gereja dan budaya, khususnya
mengenai peran tradisi lokal sebagai sarana pewartaan dan pembentukan

identitas Kristen.

Fokus Masalah

Penelitian ini berfokus pada model antropologi dalam tradisi
“Messuru’”, dengan mendeskripsikan bagaimana masyarakat mendalami
makna dari sebuah tradisi yakni tradisi Messuru’. Tradisi hadir dalam

kehidupan masyarakat merupakan aturan yang perlu dijaga serta dipelihara



10
oleh masyarakat pada masa kini tanpa menghilangkan makna
sesungguhnya dari tradisi tersebut. Terutama dalam tradisi Messuru” dimana
tradisi ini tidak hanya berfokus pada aspek sosial atau pemberian sanksi,

tetapi juga menyoroti makna simbolis antara iman Kristen dan budaya lokal.

. Rumusan Masalah

Sesuai dengan fokus masalah yang sudah disajikan, jadi penulis
memberi rumusan masalah yaitu: bagaimana analisis model antropologi

terhadap tradisi Messuru” dan implikasinya bagi jemaat syalom taupe

Tujuan Penelitian

Tujuan pada penelitian ini adalah mendeskripsikan model
antropologis terhadap tradisi Messuru’ sehingga tradisi tersebut dapat
dipahami sebagai suatu sistem budaya yang utuh dan bermakna dalam

kehidupan warga jemaat.

Manfaat Penelitian
1. Manfaat Teoritis
Manfaat dari segi teoritis yang ingin digapai pada penelitian ini
yaitu bisa memperkaya teori kontekstual yang terkait teori model
antropologis. Mengkaji tradisi Messuru” melalui kajian antropologi
penelitian ini bisa berkontribusi tentang makna untuk mengembangkan

kajian antropologis yang relevan dengan konteks Indonesia, khususnya



11
terkait tradisi di Gereja Toraja Mamasa, terkwbuh secara khususnya
pada warga jemaat syalom taupe.

2. Manfaat praktis

Dari segi praktis diharapkan penelitian ini dijadikan dasar untuk
gereja demi memahami dan memanfaatkan nilai-nilai budaya lokal
sebagai sarana pembinaan Iman Jemaat. Jadi gereja fungsinya tidak
hanya menjadi pewarta Injil, namun memiliki fungsi menjadi ruang
dialog untuk mengakomodasi nilai-nilai budaya yang selaras dengan
pesan Kristen. Dengan demikian, gereja tidak hanya berfungsi sebagai
pewarta Injil, tetapi juga sebagai ruang dialog yang mengakomodasi
nilai-nilai budaya yang selaras dengan pesan Kristen. Harapan penulis
bagi jemaat, Penelitian ini dapat menjadi sumber rujukan bagi para
teolog, pendeta, peneliti, dan mahasiswa teologi yang tertarik dengan
studi lintas disiplin antara teologi, antropologi, dan budaya.
Diharapkan, penelitian ini membuka peluang untuk dialog yang lebih
luas antara iman dan budaya dalam rangka membangun gereja yang

inklusif, kontekstual, dan transformatif.

F. Sistematika Penulisan
Tulisan ini akan disusun dan dipaparkan dalam sistematika

penulisan dengan paparan yaitu:



12

Bab I: Pendahuluan

Bab ini membahas Latar Belakang, Fokus masalah, Rumusan
penelitian, Tujuan penelitian, Manfaat penelitian, dan Sistematika penulisan.
Bab II: Landasan Teori

Bab ini menyajikan landasan teori yakni: Teologi kontekstual
(pengertian dan model-model teologi kontekstual), Gereja dan Budaya, serta
Pertobatan dan Pengakuan Dosa
Bab III: Metodologi Penelitian

Bab ini menguraikan Jenis metode penelitian, Tempat penelitian,
Subjek penelitian, Jenis data, Teknik pengumpulan data, Teknik analisis
data, Teknik pemeriksaan dan keabsahan data, dan Jadwal penelitian.
Bab IV: Temuan Penelitian dan Analisis

Bab ini akan mendeskripsikan hasil penelitian dan pemaparan
analisis penelitian.
Bab V: Penutup

Bab ini berisi tentang kesimpulan hasil penelitian dan saran-saran.



