
 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 Latar Belakang 

Dalam konteks kekristenan di Indonesia, khususnya dikalangan 

masyarakat Toraja Mamasa, tradisi dan budaya leluhur masih memiliki 

pengaruh yang signifikan dalam kehidupan religius umat. Salah satu tradisi 

yang memiliki makna mendalam adalah Messuru’, sebuah praktik budaya 

yang berhubungan erat dengan ritus pengakuan dosa terhadap seseorang 

yang melakukan sebuah pelanggaran adat.  Karena itu, diperlukan sebuah 

analisis antropologis yang mendalam untuk memahami makna simbolik 

dari tradisi Messuru’. Dengan pendekatan ini, gereja tidak hanya mengkritisi 

atau menolak budaya lokal, melainkan menggumuli secara teologis nilai-

nilai budaya yang dapat diperkaya dan diberi makna baru dalam terang 

Injil. 

Indonesia memiliki kekuatan rasa kekeluargaan dari masing-masing 

suku dan kekuatan karakter masing–masing.1 Keberadaan budaya dalam 

kehidupan suatu kelompok berfungsi sebagai standar nilai bagi masyarakat 

itu sendiri. Hal tersebut memberikan suatu pengertian kebudayaan ataupun 

adat istiadat adalah suatu Norma ataupun tatanan konsep aturan yang 

 
 1  Daniel Fajar Panuntun, “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya ‘Longko’ Torayan,’” in Teologi 

Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 19. 



2 

 
 

terintegritas.2 Dalam tulisannya, Darius mengemukakan bahwa budaya 

hadir untuk mengatur tatanan hidup masyarakat. Tanpa adanya suatu 

budaya atau Norma yang disepakati bersama dan dihidupi secara bersama-

sama maka standar untuk mencapai kehidupan yang baik dan sejahtera 

terkait keberadaan masyarakat tersebut, tidak tercapai. Karena itu, hadirnya 

budaya adalah untuk menyelesaikan berbagai konflik yang terjadi 

khususnya terhadap masyarakat tertentu.3 Dengan prinsip bahwa 

kepercayaan merupakan bagian dari suatu kebudayaan nasional, serta 

kekayaan warisan kerohanian terhadap rakyat Indonesia. Karena itu, 

kepercayaan bukanlah suatu agama yang baru, sehingga tidak perlu 

dipertentangkan dengan agama lainnya.4 

Kebudayaan yang terbentuk seringkali dipengaruhi dengan adanya 

faktor geografis dan sejarah yang melatarbelakanginya. Begitu pula dengan 

tradisi Messuru’ di Jemaat Syalom Taupe, Kecamatan Mamasa, Kabupaten 

Mamasa. Tradisi ritual terus belangsung turun-temurun dan mengikuti 

warisan yang telah diterima. Namun, seiring berjalannya waktu, tradisi 

seringkali mengalami perubahan sehingga sangat sulit pada masa sekarang 

masyarakat memahami makna dari tradisi terutama dalam golongan muda.  

 
 2  Darius, “Kajian Sosio-Kultural Konsep Seda Sebagai Model Perdamaian Bagi Suku Tana 

Lotong, Di Kecamatan Kalumpang Dan Bonehau, Kabupaten Mamuju, Provinsi Sulawesi Barat,” in 

Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 42–43. 

 3  Ibid., 43. 

 4  Samsul Maarif, Pasang Surut Rekognisi Agama Leluhur Dalam Politik Agama Di Indonesia 

(Yogyakarta: Center for religious and Cross-cultural Studies, 2018), 58. 



3 

 
 

Dalam tulisannya, Yekhonya. F. T Timbang mengemukakan Bahwa 

ritual dapat dipahami sebagai sekumpulan ritus yang dilaksanakan dengan 

tujuan Simbolik dengan landasan sebuah tradisi maupun agama pada 

kelompok tertentu. Karena pada dasarnya ritual memiliki pendasaran 

tertentu karena itu dalam melangsungkan ritual tersebut tidak dapat 

dilangsungkan secara sembarangan.5 Dalam konteks ini, perhatian khusus 

diberikan pada aspek makna, simbol, dan praktik dari tradisi Messuru’, serta 

bagaimana unsur-unsur tersebut dapat diinterpretasikan secara teologis 

untuk membangun pemahaman yang menyatu antara budaya dan iman 

Kristen. Hal tersebut juga mencakup bagaimana tradisi tersebut dapat 

menjadi titik penentu antara warisan budaya leluhur dan pewartaan Injil 

yang membawa harapan. Dalam melaksanakan sebuah tradisi dalam 

kehidupan masyarakat Mamasa, khususnya dalam melaksanakan sebuah 

ritual Messuru’ perlu adanya seorang pemimpin adat atau pemangku adat. 

Penguasa adat merupakan seorang penasihat dalam semua hal sekaitan 

dengan kemasyarakatan dan seringkali terlibat dalam memutuskan sesuatu 

hal yang sangat jarang ditolak.6 

Dalam Theology of Culture, Tillich mengemukakan bahwa budaya 

adalah ekspresi manusia terhadap realitas yang transenden, yaitu pencarian 

makna hidup hubungan manusia dengan yang ilahi. Tillich berargumen 

 
 5  Yekhonya F. T Timbang, “Makna Pengorbanan Babi Dalam Ritual Tradisi Toraja,” in 

Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 200. 

 6  L. T. Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya (Tana Toraja: Yayasan Leponan Bulan 

(YALBU), 1980), 261. 



4 

 
 

bahwa teologi harus mampu merespons realitas sosial, budaya, dan 

psikologis manusia tanpa mengabaikan konteks modernitas. Tillich 

menyatakan bahwa teologi harus bersifat integratif dan kritis, dengan berani 

menghubungkan realitas iman dengan dunia budaya dan sosial tempat 

manusia hidup.7 Hal tersebut sangat relevan dengan pendekatan teologi 

kontekstual, dimana agama dan budaya lokal dapat dihubungkan dalam 

suatu cara yang relevan dan dinamis. Dalam konteks ritual Messuru’ yang 

mengandung makna penghapusan dosa, kita bisa melihat bagaimana ritual 

tersebut juga mengandung simbol-simbol budaya yang berhubungan 

dengan pengharapan manusia dalam pemulihan dan hubungan dengan 

yang transenden. 

Dalam bukunya, Bujo menyoroti pentingnya dialog antara teologi 

dan budaya lokal dalam membangun teologi yang autentik dan terhubung 

dengan kehidupan sehari-hari umat.8 Dalam konteks ritual Messuru’, Bujo 

mengajak untuk melihat bagaimana pengaruh budaya Toraja Mamasa dapat 

membentuk dan menguatkan pemahaman akan pengharapan Kristen, 

terlebih dalam penghapusan dosa dan pemurnian spiritual yang menjadi 

bagian integral dari ritual tersebut. 

Ada beberapa penelitan terdahulu sekaitan dengan penelitian ini, 

dimana tradisi berkembang dalam tananan kehidupan masyarakat. Dalam 

 
 7  Paul Tillich, Theology of Culture (New York: Oxford University Press, 1959), 5. 

 8  Benezet Bujo, African Theology in Its Social Context (New York: Orbis Books, 1992), 6–7. 



5 

 
 

jurnalnya, Frans rumbi juga membahas mengenai tradisi massuru’. Sehingga 

terdapat persamaan penelitian dalam membahas ma’suruk tallu ngallo. 

Namun berbeda dengan fokus utama pembahasan dalam tulisan ini. 

Dimana, frans paillin rumbi membahas tradisi massuru’ lebih mengarah 

kepada penebusan dosa. Dalam tulisannya pula, Frans paillin rumbi 

mengatakan bahwa dalam tradisi massuru’ merupakan proses pengakuan 

salah yang mengarah terhadap pemberian sanksi entah pelaku, maupun 

kepada kedua pihak yang bertikai.9 

Tradisi merupakan salah satu praktik budaya yang berakar dalam 

sistem nilai masyarakat, yang telah mengalami proses adaptasi dan 

transformasi seiring masuknya Kekristenan. Tradisi tidak sekedar 

mempertahankan sebuah warisan budaya, namun dimaknai ulang menjadi 

ekspresi iman Kristen pada konteks modern. Dengan menganalisis makna 

simbolik dan transformasinya dalam kehidupan spiritual dan sosial 

masyarakat Kristen. Sehingga, transformasi tersebut mencerminkan 

dinamika kreatif inkulturasi antara iman Kristen dan budaya lokal.10 Istilah 

kebudayaan mencakup seringkali pola serta makna yang terwujud dalam 

simbol-simbol. Dengan demikian, terdapat perbedaan di setiap wilayah 

 
 9  Frans Paillin Rumbi, “Tradisi Massuru’ Dan Pertobatan Dalam Injil Sinoptik,” BIA’: 

Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen Kontekstual Vol. 1 No. 1 (2018). 

 10 Justice Zeni Zari Panggabean, “Representasi Tradisi Upa-Upa (Mangupa) Sebagai 

Simbol Dalam Pendidikan Kristiani Pada Masyarakat Batak,” RERUM: Journal of Biblical Practice 

Vol. 5 No. 1 (April 2025). 



6 

 
 

mengenai makna adatnya. Makna tersebut ditentukan melalui kepercayaan 

dan sistem nilai yang dimiliki oleh masyarakat bersangkutan.11  

Adat sering kali dipahami sebagai sebuah norma yang telah 

diterapkan sejak zaman dahulu, yang mencakup tindakan, ucapan, dan 

perilaku yang mengatur interaksi sosial. Dengan demikian, terbentuklah 

sebuah tradisi yang berlandaskan pada adat yang diterapkan dalam konetks 

kehidupan masyarakat, kemudian diwariskan secara berkelanjutan. Oleh 

karena itu, tradisi tersebut dapat diartikan dengan serangkaian kegiatan 

yang dilakukan sekelompok masyarakat sejak lama, baik dalam konteks 

kehidupan sehari-hari maupun dalam peringatan acara tertentu.12  

Dalam kehidupan manusia, tradisi selalu memiliki hubungan erat 

dengan nilai-nilai dan norma yang bersifat religius ataupun bersifat non 

religius. Seringkali tradisi ini dimanfaatkan menjadi alat untuk merangkul 

semua cara hidup kelompok atau masyarakat melalui berbagai ritual, 

kepercayaan, bahkan adat-istiadat. Dalam pengertian istilah, tradisi 

mengacu pada kebiasaan yang dilaksanakan terus-menerus, yang telah 

diwariskan oleh nenek moyang.13  

 
 11  Tedh Hardtoyo, ““Ma’gere’: MaknaTeologis- Sosiologis Tradisi Ma’gere’ Dan 

Implikasinya Bagi Relasi Islam Dan Kristen Di Rano,” Sangulele Jurnal Teologi Kontekstual Vol. 2 No. 

1 (May 2022). 

 12 Zahrotul Husna, Tri Inda Fadhila Rahma, and Inayah Ardiah, “Filosofi Tradisi Suroan 

(Culture Of Java) Di Desa Sidoerejo Kabupaten Langkat Sumatera Utara,” Jurnal Pengabdian Kepada 

Masyarakat Nusantara (JPkMN) Vol. 4 No. 3 (September 2023). 

 13 Anang Ucok Wicaksono and Misbakhul Munir, “Analisis Urf Pada Tradisi Mandi Di 

Desa Pauh Kabupaten Muratara Provinsi Sumatera Selatan,” Sangaji, Jurnal Pemikiran Syariah Dan 

Hukum Vol. 8 No. 2 (October 2024). 



7 

 
 

Membicarakan tentang adanya pengakuan dosa pada akta liturgi 

merupakan salah satu hal yang sering kali menjadi bahan perbincangan. 

Seringkali warga jemaat menggunakan akta pengakuan dosa dalam ibadah 

sebagai sebuah formalitas namun, masalah yang harus dihadapi setiap 

orang adalah dosa. Tuhan menyediakan dua cara untuk mengatasinya: 

mengakui dosa kita dan memohon pengampunan. Kita perlu mengakui dosa 

terhadap Tuhan serta orang lain sebagai pengikut Tuhan, menerima orang-

orang sekitar kita yang memberikan pengakuan dosa, dan mengampuni 

orang lain seperti kita menerima pengampunan dari orang lain dan Tuhan.14 

Keterbatasan manusia dan keraguan terhadap kebaikan Tuhan 

seringkali menuntun manusia kedalam dosa. Dosa mengakibatkan 

terputusnya relasi pada manusia dan Tuhan, tetapi Tuhan tidak tinggal 

diam. Tuhan mengambil inisiatif untuk memperbaiki hubungan melalui 

penebusan, yang ditunjukkan melalui pengorbanan Yesus dikayu salib. 

Tindakan penebusan ini dirayakan melalui liturgi Gereja yaitu tentang 

pengampunan dan pengakuan dosa. Maka makna penting dimiliki oleh 

pengakuan dosa pada liturgi dan pada kehidupan manusia. Namun dalam 

kehidupan gereja saat ini, pengakuan dosa seringkali dianggap sebagai 

rutinitas tanpa memahami makna sebenarnya.15 

 
 14 James Beck, “Naskah Khotbah : Pengakuan Dan Pengampunan,” Veritas: Jurnal Teologi 

Dan Pelayanan Vol. 5 No. 2 (2004). 

 15 Selestyani and Ebenhaizer Nuban Timo, “Tinjauan Teologis Mengenai Makna 

Pengakuan Dosa Dalam Liturgi Gereja Protestan Di Indonesia Bagian Barat (GPIB),” Waskita: Jurnal 

Studi Agama Dan Masyarakat Vol. 2 No. 2 (2014). 



8 

 
 

Dalam kajian Antropologi, istilah ritual dikenal dengan sebutan ritus. 

Sementara itu, dalam KBBI, ritual diartikan sebagai hal yang berkaitan 

dengan ritus. Oleh karena itu ritus seringkali merujuk pada praktik 

keagamaan. Sehingga, ritual adalah cara untuk mengangkat adat kebiasaan 

menjadi suci.16 Karena itu, diperlukan sebuah analisis teologis antropologis 

yang mendalam untuk memahami makna simbolik dan sosial dari tradisi 

Messuru’. Dengan pendekatan ini, gereja tidak hanya mengkritisi atau 

menolak budaya lokal, melainkan menggumuli secara teologis nilai-nilai 

budaya yang dapat diperkaya dan diberi makna baru dalam terang Injil.  

Beberapa penelitian sebelumnya, terutama dalam tulisannya Frans 

Paillin Rumbi, lebih berfokus pada tradisi massuru' dalam konteks 

penebusan dosa. Praktik ini dipahami sebagai proses pengakuan kesalahan 

kepada pelaku atau mereka yang terlibat dalam konflik. Fokus utama 

penelitian tersebut adalah pada aspek normatif dan sosial dari tradisi 

tersebut, dengan penekanan pada mekanisme keadilan adat yang mengatur 

interaksi sosial. 

Berbeda dengan berbagai penelitian terdahulu, fokus dari penelitian 

ini yaitu terhadap tradisi Messuru’ sebagai praktik budaya yang telah 

mengalami transformasi teologis dalam Kekristenan. Penelitian ini tidak 

hanya berfokus pada aspek sosial atau pemberian sanksi, tetapi juga 

 
 16  Awis Resita and Bambang Qomaruzzaman, “Kajian Antropologis Atas Makna Tradisi 

Ritual 14 Mulud Di Kampung Adat Dukuh, Cikelet, Garut,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas Vol. 3 No. 

1 (February 2023). 



9 

 
 

menyoroti makna simbolis, nilai-nilai spiritual, dan dinamika kreatif antara 

iman Kristen dan budaya lokal. Melalui pendekatan ini, tradisi tersebut 

tidak sekadar diwariskan atau dilestarikan, tetapi juga ditafsirkan ulang 

sebagai ungkapan iman yang bermakna dan relevan dengan konteks 

modern. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada penggunaan pendekatan 

teologis-antropologis, yang menganalisis tradisi secara mendalam dari 

perspektif simbolisme, masyarakat, dan iman. Penelitian ini menekankan 

transformasi budaya menjadi media ekspresi iman, menunjukkan 

bagaimana tradisi lokal dapat diinterpretasi ulang dalam kehidupan 

spiritual komunitas Kristen. Pendekatan ini menegaskan bahwa inkulturasi 

iman dan budaya bukan sekadar adaptasi, melainkan dialog kritis yang 

memperkaya pengalaman iman. Dengan demikian, penelitian ini 

menawarkan perspektif baru dalam studi gereja dan budaya, khususnya 

mengenai peran tradisi lokal sebagai sarana pewartaan dan pembentukan 

identitas Kristen. 

 

 Fokus Masalah  

Penelitian ini berfokus pada model antropologi dalam tradisi 

“Messuru’”, dengan mendeskripsikan bagaimana masyarakat mendalami 

makna dari sebuah tradisi yakni tradisi Messuru’. Tradisi hadir dalam 

kehidupan masyarakat merupakan aturan yang perlu dijaga serta dipelihara 



10 

 
 

oleh masyarakat pada masa kini tanpa menghilangkan makna 

sesungguhnya dari tradisi tersebut. Terutama dalam tradisi Messuru’ dimana 

tradisi ini tidak hanya berfokus pada aspek sosial atau pemberian sanksi, 

tetapi juga menyoroti makna simbolis antara iman Kristen dan budaya lokal. 

 

 Rumusan Masalah 

Sesuai dengan fokus masalah yang sudah disajikan, jadi penulis 

memberi rumusan masalah yaitu: bagaimana analisis model antropologi 

terhadap tradisi Messuru’ dan implikasinya bagi jemaat syalom taupe  

 

 Tujuan Penelitian 

Tujuan pada penelitian ini adalah mendeskripsikan model 

antropologis terhadap tradisi Messuru’ sehingga tradisi tersebut dapat 

dipahami sebagai suatu sistem budaya yang utuh dan bermakna dalam 

kehidupan warga jemaat. 

 

 Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

Manfaat dari segi teoritis yang ingin digapai pada penelitian ini 

yaitu bisa memperkaya teori kontekstual yang terkait teori model 

antropologis. Mengkaji tradisi Messuru’ melalui kajian antropologi 

penelitian ini bisa berkontribusi tentang makna untuk mengembangkan 

kajian antropologis yang relevan dengan konteks Indonesia, khususnya 



11 

 
 

terkait tradisi di Gereja Toraja Mamasa, terkwbuh secara khususnya 

pada warga jemaat syalom taupe. 

2. Manfaat praktis 

Dari segi praktis diharapkan penelitian ini dijadikan dasar untuk 

gereja demi memahami dan memanfaatkan nilai-nilai budaya lokal 

sebagai sarana pembinaan Iman Jemaat. Jadi gereja fungsinya tidak 

hanya menjadi pewarta Injil, namun memiliki fungsi menjadi ruang 

dialog untuk mengakomodasi nilai-nilai budaya yang selaras dengan 

pesan Kristen. Dengan demikian, gereja tidak hanya berfungsi sebagai 

pewarta Injil, tetapi juga sebagai ruang dialog yang mengakomodasi 

nilai-nilai budaya yang selaras dengan pesan Kristen. Harapan penulis 

bagi jemaat, Penelitian ini dapat menjadi sumber rujukan bagi para 

teolog, pendeta, peneliti, dan mahasiswa teologi yang tertarik dengan 

studi lintas disiplin antara teologi, antropologi, dan budaya. 

Diharapkan, penelitian ini membuka peluang untuk dialog yang lebih 

luas antara iman dan budaya dalam rangka membangun gereja yang 

inklusif, kontekstual, dan transformatif. 

 

 Sistematika Penulisan 

Tulisan ini akan disusun dan dipaparkan dalam sistematika 

penulisan dengan paparan yaitu:  

 



12 

 
 

Bab I: Pendahuluan  

Bab ini membahas Latar Belakang, Fokus masalah, Rumusan 

penelitian, Tujuan penelitian, Manfaat penelitian, dan Sistematika penulisan. 

Bab II: Landasan Teori 

Bab ini menyajikan landasan teori yakni: Teologi kontekstual 

(pengertian dan model-model teologi kontekstual), Gereja dan Budaya, serta 

Pertobatan dan Pengakuan Dosa 

Bab III: Metodologi Penelitian 

Bab ini menguraikan Jenis metode penelitian, Tempat penelitian, 

Subjek penelitian, Jenis data, Teknik pengumpulan data, Teknik analisis 

data, Teknik pemeriksaan dan keabsahan data, dan Jadwal penelitian. 

Bab IV: Temuan Penelitian dan Analisis 

Bab ini akan mendeskripsikan hasil penelitian dan pemaparan 

analisis penelitian. 

Bab V: Penutup 

Bab ini berisi tentang kesimpulan hasil penelitian dan saran-saran. 


