
9 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 
A. Pengertian dan Hakikat Missio Eklesia 

1. Asal-Usul Istilah Missio Eklesia 

Dalam karyanya Transformasi Misi Kristen: Sejarah dan Teologi 

Misi yang Berubah, David J. Bosch menguraikan bahwa istilah “eklesia” 

berasal dari bahasa Yunani ekklesia, yang secara harfiah berarti “mereka 

yang dipanggil keluar”. Pada masa Yunani kuno, istilah ini digunakan 

untuk merujuk pada pertemuan warga negara yang dipanggil keluar dari 

rumah mereka guna membahas urusan publik. Namun, dalam konteks 

Perjanjian Baru, istilah tersebut mengalami transformasi makna teologis, 

menggambarkan komunitas umat Allah yang “dipanggil keluar dari 

dunia” untuk hidup dalam persekutuan dengan Kristus dan menjadi 

saksi bagi dunia.  

Gereja (eklesia) dengan demikian tidak sekadar dipahami sebagai 

lembaga keagamaan atau bangunan fisik, melainkan sebagai persekutuan 

orang percaya yang diutus untuk melanjutkan karya keselamatan Allah 

di tengah dunia.8 Bosch juga menegaskan bahwa pemahaman tentang 

eklesia selalu berkaitan erat dengan konsep misi. Gereja tidak hanya 

“dipanggil keluar,” tetapi juga “diutus kembali” ke dunia suatu dinamika 

                                            
8David J. Bosch, Transformasi Misi Kristen: Sejarah dan Teologi Misi yang Berubah, (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2011), 2011. 389 



10 

 

 
 

yang menegaskan hakikat ganda gereja sebagai komunitas yang berakar 

dalam kasih Allah sekaligus bergerak keluar untuk melayani dunia.  

Oleh karena itu, eklesia tidak dapat dilepaskan dari missio Dei, 

yakni misi Allah itu sendiri. Menurut Bosch, sejak awal keberadaannya 

gereja memiliki identitas misioner; keberadaannya ditentukan oleh 

partisipasinya dalam rencana Allah untuk mendamaikan seluruh ciptaan. 

hakikat eklesia bersifat misioner, sebab ia ada untuk mengabdi kepada 

tujuan misi Allah bagi dunia.9 

Dengan demikian, dalam perspektif Misio Eklesia, gereja  dipanggil 

untuk mewujudkan identitas misionernya melalui pewartaan Injil, serta 

aksi sosial yang mampu menumbuhkan harapan baru bagi umat. Gereja 

dituntut untuk hadir tidak hanya dalam ruang liturgis atau kegiatan 

ibadah, tetapi juga di tengah realitas kehidupan masyarakat yang sedang 

berjuang menghadapi penderitaan dan tekanan budaya. Kehadiran gereja 

untuk hidup menjadi instrumen kasih Allah bagi mereka yang kehilangan 

makna hidup dan berada dalam keputusasaan. 

 Sejalan dengan pemikiran Bosch, misi gereja di Toraja tidak 

hanya dipahami sebagai tugas spiritual, melainkan sebagai keterlibatan 

aktif dalam karya penyelamatan Allah yang menjangkau seluruh aspek 

kemanusiaan baik spiritual, sosial, maupun emosional. Inilah manifestasi 

                                            
9Bosch.390 



11 

 

 
 

nyata dari Misio Eklesia yang memiliki relevansi dalam menghadapi 

fenomena bunuh diri bagi manusia.  

2. Tujuan dan Ruang Lingkup Misi Gereja 

Menurut Christopher J. H. Wright tujuan fundamental dari misi 

gereja adalah berpartisipasi dalam karya Allah untuk memberkati serta 

memulihkan seluruh ciptaan. Wright menegaskan bahwa misi tidak 

semata-mata merupakan aktivitas manusia untuk memperluas agama, 

melainkan bagian integral dari narasi besar Alkitab tentang Allah yang 

mengutus umat-Nya agar menjadi berkat bagi segala bangsa (Kejadian 

12:1–3), gereja memiliki panggilan untuk menjadi instrumen Allah dalam 

mewujudkan kebenaran, keadilan, dan kasih di tengah dunia yang telah 

dirusak oleh dosa.  

Oleh karena itu, misi mencakup seluruh dimensi kehidupan tidak 

hanya aspek penginjilan, tetapi juga transformasi sosial, ekonomi, dan 

ekologis. Misi gereja harus mencerminkan karya Allah yang bersifat 

menyeluruh (holistic mission), di mana pewartaan Injil dan tindakan sosial 

sasling melengkapi demi menghadirkan syalom Allah bagi manusia dan 

seluruh ciptaan.10 Dalam konteks masyarakat Toraja, di mana fenomena 

bunuh diri mencerminkan krisis eksistensial, tekanan budaya, serta 

hilangnya harapan, gereja memiliki panggilan untuk menjadi instrument 

Allah dalam memulihkan makna hidup generasi muda melalui, 

                                            
10Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative. 29-31 



12 

 

 
 

penguatan iman, dan pembinaan karakter yang berlandaskan nilai-nilai 

Kristiani. 

Selain Wright, pandangan yang sejalan juga dikemukakan oleh 

David J. Bosch dalam Transforming Mission, yang menegaskan bahwa misi 

gereja memiliki ruang lingkup yang universal, mencakup pembaruan 

individu, masyarakat, serta seluruh ciptaan. Misi tidak terbatas pada 

aktivitas spiritual semata, tetapi juga meliputi dimensi politik, ekonomi, 

dan budaya.11 John Stott dalam Christian Mission in the Modern World  

menyatakan bahwa tujuan utama misi adalah membawa manusia kepada 

ketaatan kepada Kristus melalui pewartaan Injil yang disertai dengan 

perbuatan kasih yang nyata.12  

Sementara itu, Samuel Escosbar dalam A Time for Mission 

menyoroti pentingnya keseimbangan antara dimensi rohani dan sosial 

dalam pelaksanaan misi, agar gereja dapat menjadi saksi Allah yang 

relevan di tengah dunia modern.13 

 Dengan demikian, tujuan dan cakupan misi gereja mencakup 

keselamatan manusia secara utuh baik jasmani maupun rohani  serta 

keterlibatan aktif dalam pembaruan sosial, sehingga kehadiran kerajaan 

Allah dapat diwujudkan secara konkret dalam kehidupan dunia. Oleh 

                                            
11David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts In Theology of Mission, Maryknoll: 

Orbis Books, 2011. 512–513 
12Stott, Christian Mission in the Modern World. 23-25 
13Samuel Escobar, A Time for Mission: The Challenge for Global Christianity (Leicester: IVP, 

2003. 45-47 



13 

 

 
 

karena itu, Misio Eklesia di Toraja perlu diwujudkan melalui tindakan 

yang konkret, seperti membangun komunitas yang berorientasi pada 

kepedulian, membuka ruang dialog antara iman dan budaya, serta 

menanamkan nilai-nilai pengharapan yang berakar dalam Kristus. Gereja 

dipanggil untuk menghadirkan transformasi yang bersifat menyeluruh 

tidak hanya berfokus pada penyelamatan jiwa, tetapi juga pada 

peneguhan dan pemulihan kehidupan.  

Dalam kerangka tersebut, misi gereja berperan sebagai 

perpanjangan tangan Allah untuk menuntun generasi muda Toraja keluar 

dari keputusasaan menuju pemulihan diri dan pengenalan akan kasih 

Allah yang memberi kehidupan. Misio Eklesia berfungsi sebagai jembatan 

antara pewartaan Injil dan realitas sosial, menghadirkan harapan di 

tengah situasi tragis seperti fenomena bunuh diri.  

 

B. Teologi Misi dalam Konteks Gereja 

1. Dimensi Sosial dan Spiritual Dalam Misi Gereja 

Menurut  J. Andrew Kirk misi gereja memiliki dua dimensi yang 

saling terkait dan tidak dapat dipisahkan, yaitu dimensi spiritual dan 

sosial. Dimensi spiritual berfokus pada pewartaan Injil serta pembaruan 

relasi manusia dengan Allah melalui iman kepada Kristus, di mana gereja 

dipanggil untuk menuntun manusia menuju keselamatan dan kehidupan 

rohani yang sejati. Namun, Kirk menegaskan bahwa pewartaan Injil 



14 

 

 
 

harus senantiasa disertai dengan tanggung jawab sosial, karena Injil yang 

autentik senantiasa melahirkan transformasi dalam kehidupan nyata. 

Dimensi sosial misi menunjukkan bahwa gereja dipanggil untuk berperan 

aktif dalam menghadapi ketidakadilan, kemiskinan, dan penderitaan 

manusia.14 Oleh karena itu, misi tidak hanya berfokus pada penyelamatan 

jiwa, tetapi juga berperan dalam memperbarui struktur sosial serta 

mewujudkan tanda-tanda kehadiran Kerajaan Allah di tengah dunia.  

René Padilla menegaskan bahwa Injil tidak hanya berfungsi untuk 

menyelamatkan manusia dari dosa, tetapi juga memampukan terjadinya 

transformasi dalam kehidupan sosial dan budaya.15 misi gereja perlu 

berperan aktif dalam membentuk lingkungan sosial yang sehat, 

mendukung kesejahteraan emosional, serta membangun komunitas yang 

memiliki kepedulian terhadap persoalan mental dan eksistensial yang 

dihadapi oleh manusia 

 Dalam konteks ini, Misio Eklesia berfungsi sebagai perpanjangan 

tangan Allah yang menghadirkan pemulihan secara rohani maupun 

sosial, sehingga gereja dapat menjadi ruang perlindungan dan sumber 

pengharapan bagi manusia yang tengah bergumul dengan krisis 

kehidupan dan kehilangan makna diri.  

                                            
14J. Andrew Kirk, Apa itu Misi? Suatu Penulusuran Teologi, Jakarta: Gunung Mulia, 2012. 74-

76 
15René Padilla, Mission Between the Times, (Grand Rapids: Eerdmans, 2010). 



15 

 

 
 

2. Relevansi Teologi Misi Bagi Kehidupan Manusia Modern 

 Timothy C. berpendapat bahwa teologi misi memiliki relevansi 

yang mendalam bagi kehidupan manusia modern karena berakar pada 

pemahaman tentang Allah Tritunggal sebagai sumber sekaligus tujuan 

dari seluruh karya misi. Dalam konteks dunia modern yang ditandai oleh 

sekularisme, konsumerisme, dan disintegrasi nilai-nilai spiritual, Tennent 

menegaskan bahwa misi tidak boleh dipahami semata-mata sebagai 

aktivitas penyebaran agama, melainkan sebagai partisipasi umat Allah 

dalam kasih Ilahi yang menyelamatkan dan memulihkan dunia.16 

 Dengan demikian, teologi misi mengundang gereja untuk 

menjadi saksi kasih Allah yang hidup di tengah kompleksitas realitas 

sosial, menghadirkan Injil yang tidak hanya membebaskan manusia dari 

dosa, tetapi juga memulihkan martabat serta relasi antarmanusia dalam 

kehidupan masyarakat modern.  Bagaimana teologi misi dapat 

diimplementasikan secara nyata oleh gereja untuk menjawab tantangan 

sekularisme, konsumerisme, dan krisis nilai spiritual yang dihadapi 

manusia modern? 

3. Makna hidup sebagai Missio Ekklesia 

Dalam ruang lingkup Misio Ekklesia, misi Dei menjadi sentral 

pewahyuan hal ini didasari karena menurut Karl Barth Misi Gereja 

                                            
16Timothy C. Tennent, Invitation to World Missions: A Trinitarian Missiology for the Twenty-

First Century, (Grand Rapids: Kregel, 2010). 64-67 



16 

 

 
 

dianggap sebagai partisipasi dalam Misi Allah, atau dengan kata lain 

gereja menjadi alat bagi Allah untuk menyatakan misinya di dunia. 

Dalam konteks ini, Misio Ekklesia dipahami sebagai respon gereja 

terhadap pengutusan Allah.17 

Berdasar pada konsep diatas, dipahami bahwa pada hakikatnya, 

gereja tidak memiliki misi sendiri, melainkan gereja dipakai untuk 

menjalankan misi yang telah digariskan oleh Allah. Oleh karena itu, 

Gereja harus memahami serta menjalankan misinya tidak terlepas dari 

kerangka Misio Dei. Hal ini memberi penegasakan kepada kita bahwa 

Misio Dei Adalah sumber dan dasar bagi Misio Ekklesia. 

Keterhubungan antara Misio Eklesia dan Misio Dei melahirkan 

Gerak pada gereja untuk menyatakan misinya dalam dunia ini, salah 

satunya Adalah untuk menjadi alat membentuk makna hidup bagi 

manusia. Dalam langkah membentuk makna hidup pada manusia, gereja 

diberikan tugas dan tanggung jawab untuk mengarahkan manusia 

mengenal dan mengasihi Allah, memiliki hubungan yang mendalam 

dengan Allah dan mengasihi-Nya dengan segenap hati, jiwa serta 

kekuatan (Markus 12:30). Selain itu, gereja harus mengarahkan manusia 

untuk mengikuti teladan Yesus Kristus, dengan cara mengikuti serta 

meniruh kehidupan dan pengajaran Yesus Kristus sebagai contoh 

sempurna dari hidup yang berkenan kepada Allah (Yohanes 13:15).  

                                            
17Karl Bartth, Dogmatika Gereja, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008). 



17 

 

 
 

Tidak hanya sampai disitu, dalam upaya membentuk makna 

hidup manusia, gereja dituntut untuk mengarahkan umat 

mengembangkan karakter kristus dengan cara membiarkan karakter 

Kristus terbentuk dalam diri manusia, sehingga manusia dapat menjadi 

saksi-saksi Kristus di tengah dunia (Galatia 2:20). Dalam hal kongkrit, 

gereja dituntut menghadirkan kesadaran bagi manusia untuk melayani 

orang lain dengan menggunakan karunia serta talenta dalam melayani 

orang lain dan memuliakan Allah (Matius 25:31-46).  

 

C. Viktor Frankl dan Logoterapi 

1. Biografi Viktor Frankl 

Viktor Emil Frankl lahir pada 26 Maret 1905 di Wina, Austria, dan 

meninggal di kota yang sama pada 2 September 1997. Ia adalah seorang 

dokter saraf, psikiater, sekaligus profesor neurologi dan psikiatri di 

Universitas Wina yang dikenal luas sebagai pencetus Logoterapi. Ia 

memperkenalkan aliran Psikoterapi Wina Ketiga setelah Freud dan Adler. 

Melalui Logoterapi, Frankl menegaskan bahwa motivasi utama manusia 

bukan kesenangan atau kekuasaan, melainkan “kehendak untuk hidup 

bermakna” (will to meaning).  

Pandangan ini lahir dari pengalamannya sebagai tahanan kamp 

konsentrasi Nazi, di mana ia melihat bahwa yang mampu bertahan hidup 

adalah mereka yang memiliki alasan untuk hidup. Gagasannya ini 



18 

 

 
 

diabadikan dalam buku Man’s Search for Meaning (1946), yang menjadi 

warisan besar bagi dunia psikologi, filsafat, dan spiritualitas.18  

2. Konsep Logoterapi Viktor Frankl 

Frankl menegaskan bahwa logoterapi merupakan inti pendekatan 

eksistensial yang berfokus pada will to meaning kehendak manusia untuk 

menemukan makna hidup sebagai motivasi utama keberadaannya. Ia 

menilai penderitaan tidak harus dihindari, sebab melalui penderitaan 

manusia dapat menemukan tujuan hidup yang lebih dalam. Namun, 

kehendak untuk bermakna dapat terhambat oleh frustasi eksistensial, 

yaitu kebuntuan dalam pencarian makna hidup. Istilah eksistensial 

sendiri mencakup tiga hal: keberadaan manusia yang khas, makna dari 

keberadaan itu, dan usaha individu menemukan makna konkret dalam 

hidupnya.19 

Konsep logoterapi Viktor Frankl berangkat dari keyakinan bahwa 

inti eksistensi manusia adalah pencarian makna hidup. Berbeda dengan 

Freud yang menekankan dorongan kesenangan dan Adler yang 

menekankan dorongan kekuasaan, Frankl menegaskan bahwa motivasi 

utama manusia ialah keinginan menemukan arti kehidupannya.20 

Logoterapi berasal dari kata “logos” yang berarti makna, sehingga 

                                            
18Babak Fozooni, “Viktor Emil Frankl,” Psychology, Humour and Class (2020): 105–121. 
19Frankl, Man’s Search For Meaning. 45-46 
20Ardi Dharmawan, “Pencarian Makna Bertolak Dari Logoterapi Victor Frankl Melalui 

Interpretasi Hermeneutika Naratif Restoratif” 0440108515 (2020): 1–23. 



19 

 

 
 

pendekatan ini memfokuskan diri pada dimensi spiritual manusia, yakni 

kapasitasnya untuk menemukan tujuan dan arah hidup yang lebih 

tinggi.21 

Frankl menegaskan bahwa setiap manusia memiliki potensi untuk 

menemukan makna, bahkan dalam situasi tersulit. Makna hidup tidak 

diberikan, tetapi ditemukan melalui pengalaman sehari-hari, baik lewat 

karya atau pencapaian, hubungan dengan sesama, maupun sikap dalam 

menghadapi penderitaan.22 Dengan demikian, logoterapi menekankan 

kebebasan batin manusia untuk memilih sikap dan respons meskipun 

kondisi luar membatasi kebebasannya. 

Salah satu aspek penting dari logoterapi adalah bagaimana Frankl 

memahami penderitaan. Bagi Frankl, penderitaan bukan sekadar beban 

yang harus dihindari, tetapi dapat menjadi jalan menuju penemuan 

makna hidup yang lebih mendalam. Dalam penderitaan, manusia 

ditantang untuk bangkit melampaui dirinya, menemukan kekuatan batin, 

dan menyadari dimensi transendental dalam kehidupannya.23 Dengan 

kata lain, penderitaan dapat memperluas kesadaran manusia akan arti 

keberadaannya. Berdasarkan pengalamannya di kamp konsentrasi Nazi, 

                                            
21Jarman Arroissi and Rhmah Akhirul Mukharrom, “Makna Hidup Perspektif Victor 

Frankl,” Universitas Darussalam Gontor Ponorogo 20, no. 1 (2021): 112. 
22Dharmawan Ardi Purnama, Pembaruan Logoterapi Viktor Frankl: Pencarian Makna Hidup 

Melalui Interpretasi Hermeneutika Naratif Restoratif (Yogkyakarta: Kanisius, 2021), 217. 
23Yonesmus Rikardus Turut and F. X. E. Armada Riyanto, “Penderitaan Sebagai Pengalam

 an Eksistensial Dalam Konsep Manusia Partisipan Menurut Gabriel Marcel,” Jurnal Filsafat 

Indonesia 8, no. 2 (2025): 384–393. 



20 

 

 
 

Frankl melihat bahwa yang mampu bertahan bukanlah yang terkuat 

secara fisik, melainkan mereka yang menemukan makna hidup. Makna 

itulah yang menjadi kekuatan batin menghadapi penderitaan. Karena itu, 

Frankl menegaskan bahwa manusia memiliki “kebebasan terakhir”, yakni 

kebebasan menentukan sikap terhadap situasi yang dihadapinya.24 

Logoterapi memberikan perspektif yang membebaskan manusia 

dari keputusasaan. Ia menuntun manusia untuk melihat penderitaan 

sebagai peluang menemukan makna, bukan sekadar musibah yang harus 

dilalui. Melalui pendekatan ini, manusia didorong untuk menyadari 

bahwa hidup selalu memiliki arti, bahkan dalam keterbatasan dan 

kesakitan. Pada akhirnya, pencarian makna inilah yang menjadi inti 

eksistensi manusia dan sumber keteguhan dalam menghadapi realitas 

kehidupan yang penuh tantangan.  

 

D. Bunuh Diri Dalam Kacamata Emile Durkheim 

1. Biografi Emile Durkheim 

David Emile Durkheim merupakan sosiolog yang berasal dari 

Prancis. Durkheim lahir pada 15 April 1858 di Epinal Provinsi Lor Raine 

Prancis Timur, dan wafat pada 15 November 1917. Dukheim lahir dari 

pasangan suami istir yang bernama Molse Dukheim dan Melanie Nee 

Isidor. Durkheim lahir ditengah keluarga yang sangat kuat memegang 

                                            
24Saras Tresno, Bertahan Di Saat Sulit: Sebuah Panduan Untuk Menemukan Kekuatan Diri 

Dalam Badai Kehidupan (Semarang: Tiram Media, 2025), 47. 



21 

 

 
 

tradisi keyahudian, hal ini diakibatkan karena Ayah dan bahkan kakek 

buyutnya dicatat pernah menjadi dan tergolong dalam silsilah keluarga 

Rabbi. Konteks keluarga Durkheim membuat dirinya seperti memiliki 

jalan hidup untuk menjadi Rabbi. Hal inilah yang membuat Durkheim 

sejak kecil bergabung di sekolah ke Rabbian. 

Dalam Perjalanan hidupnya tercatat bahwa Durkheim menikah 

dengan seorang wanita bernama Louise Dreyfus yang dikaruniai dua 

orang anak. Dalam kehidupannya, tercatat durkheim menempuh 

pendidikan di Ecole Normale Superieure yang memperjumpakan dia 

dengan pelajaran filsafat dan sosiologi yang membentuk dirinya menjadi 

sosiolgo modern. Setelah menyelesaikan pendidikannya, dalam waktu 

yang tidak cukup lama, dirinya diangkat menjadi profesor sosiolog di 

Universitas Bordeaux dan Sorbonne, Paris.  

Dalam perjalanan karirnya sebagai profesor, memiliki kontribusi 

besar dalam bidang sosiologi dengan menghadirkan teori-teori, seperti : 

Pertama. Metode Sosiologi, dalam teori ini durkheim berhasil 

mengembangkan metode sosiologi yang objektif dan ilmiah. Metode 

sosiologi durkheim berfokus pada studi mengangkut fakta sosial. Kedua, 

teori Solidaritas Sosial, dalam teori ini durkheim berhasil 

mengembangkan teori solidaritas sosial, dan berkata bahwa pada 



22 

 

 
 

prinsipnya masyarakat diikat oleh nilai-nilai dan norma-norma yang 

sama. Ketiga, Studi tentang bunuh diri.25  

2. Bunuh Diri Bagi Durkheim 

Emile Dukheim memahami bunuh diri merupakan fenomena 

sosial yang dapat dijelaskan melalui faktor-faktor ssosial. Dalam beberapa 

karyanya terlihat durkehim mengidentifikasi empat jenis bunuh diri yang 

terkait dengan integrasi dan regulasi sosial. Adapun keempat kategori 

tersebut, sebagai berikut : 

a. Bunuh Diri Egoistik 

Merupakan tindakan yang dilakukan oleh individu ketika 

mengalami keterasingan dari kelompok sosial. Keterpisahan yang 

terjadi dapat membuat individu merasa putus asah sehingga 

memiliki keinginan untuk mengakhiri hidup. 

b. Bunuh Diri Altruistik 

Muncul akibat adanya ikatan sosial yang terlalu kuat sehingga 

membuat individu merasa tertekan untuk memenuhi harapan 

kelompoknya. Hal ini sering terjadi dalam masyarakat tradisional. 

c. Bunuh Diri Anomik 

Lahir akibat perubahan sosial yang begitu cepat sehingga 

mengakibatkan kebingungan dan ketidakpastian nilai pada 

                                            
25Andi Erlangga Rahmat, “Perspektif Emile Durkheim Tentang Pembagian Kerja Dan 

Solidaritas Masyarakat Maju,” 2–3. 



23 

 

 
 

msayarakat. Perilaku ini sering terjadi dalam situasi krisis 

ekonomi atau perubahan budaya yang mendalam. 

d. Bunuh diri Fatalistik 

Merupakan suatu tindakan mengakhir hidup yang dilakukan oleh 

individu karena merasa kehidupannya terlalu dikekang oleh 

aturan dan kekuasan yang menindas. Kondisi ini, membuat 

individu mengalami kehilangan kebebasan untuk menentukan 

nasibnya sendiri.26 

  

                                            
26Arifuddin M Arif, “Perspektif Teori Sosial Emile Durkheim Dalam Sosiologi 

Pendidikan,” 9. 


