
 

 

9 

 

BAB II 

KAJIAN TEORI  

 

A. Hakikat Teologi  

Istilah teologi telah lama dikenal dan digunakan secara luas dalam 

kalangan akademisi. Hal ini kadang identik dengan unsur keagamaan. Dalam 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), teologi diartikan sebagai pengetahuan 

mengenai ketuhanan. Sementara itu, secara etimologis dalam bahasa Yunani, 

istilah teologi berasal dari Theos yang berarti Allah dan logos yang memiliki 

makna pengetahuan atau ilmu. Berdasarkan pengertian tersebut, teologi dapat 

dipahami sebagai bidang ilmu yang membahas segala hal yang berkaitan 

dengan Tuhan. Secara konseptual, teologi berkaitan dengan kajian dan 

pemikiran teoritis, sedangkan dalam penerapannya berhubungan dengan ajaran 

atau doktrin keagamaan yang disampaikan kepada individu.7 Dalam konteks 

Gereja Kristen, pada awalnya teologi hanya berfokus pada pembahasan 

mengenai ajaran tentang Allah. Namun, seiring perkembangan pemahaman, 

cakupannya meluas hingga mencakup seluruh ajaran serta praktik kehidupan 

Kristen.8 

                                                      
7Moch, “Konsep Teologi Dalam Perspektif Seren Taun Di Kesepuhan Cipta Mulya,” Jurnal 

Aqidah Dan Filsafat Islam 2, no. 1 (2017): 78. 

8Julianus Mojau B.F. Drewes, Apa Itu Teologi? (Jakarta: Gunung Mulia, 2007). 



10 

 

 

Adapun beberapa pendapat para ahli tentang teologi seperti yang 

dikemukakan oleh Stenley M. Horton (Horton,2015), dalam bukunya sarmauli 

dan kawan-kawan, bahwa Teologi adalah ilmu yang hidup dan selalu berubah, 

bukan karena sumbernya berubah, tapi karena teologi selalu berusaha 

menjelaskan kebenaran yang abadi kepada manusia di zamannya. Menurut 

Horton, Teologi dinamis karena konteks dimana dan kapan Alkitab diajarkan, 

tetapi perlu diketahui bahwa alkitab itu tetap konsisten dan tidak pernah 

berubah.9 

Senada juga yang disampaikan Paul Tillich (Tillich 1967) bahwa Teologi 

adalah kebenaran ajaran Kristen dan penjelasan kebenaran ini bagi setiap 

generasi baru.10 Teologi bergerak antara dua hal, yaitu kebenaran yang abadi 

sebagai dasar dan situasi sementara dimana kebenaran abadi itu harus diterima. 

Berdasarkan pandangan Tillich ini, Teologi   harus mampu menjawab 

kebutuhan setiap generasi. Tuntutan ini membuat teologi bersifat dinamis 

karena kebutuhan dan konteks setiap generasi berbeda-beda. 

  

 

                                                      
9Sarmauli, Kajian Teologis Antropologis Terhadap Makna Sapa Dalam Tradisi Batak Toba Di 

Kabupaten Samosir Dan Implikasinya Terhadap Komonikasi Interreligius (CV. Sarnu Untung, 2024). 

10Sarmauli, Kajian Teologis Antropologis Terhadap Makna Sapa Dalam Tradisi Batak Toba Di 

Kabupaten Samosir Dan Implikasinya Terhadap Komonikasi Interreligius. 



11 

 

 

B. Model Antropologi Teologi Kontekstual Bevans 

Teologi kontekstual merupakan suatu pendekatan mengenai 

pemahaman dan refleksi teologi yang mengedepankan pentingnya dalam 

memahami konteks dimana teologi itu berkembang, pada saat kita menafsirkan 

dan menumbuhkan pandangan teologi tersebut. Berdasar pada pengertian di 

atas, teologi kontekstual disebut sebagai teologi kontekstual karna penekanan 

dimana konteks dimana teologi itu diterapkan.11 Teologi Lokal merupakan hasil 

refleksi teologi yang muncul dari konteks budaya, yang menawarkan wawasan 

dan pendapat yang relevan bagi komunitas dalam konteks khusus tersebut. 

Pada bagian ini budaya sebagai konteks sementara teologi menjadi isinya. 

Setiap seseorang yang memahami bagaimana faktor budaya membentuk cara 

orang dalam menafsirkan dan mengepresikan kepercayaan pada masyrakat 

tertentu. Teologi kontekstual adalah istilah yang dipahami oleh orang Kristen 

dengan cara yang nyata. Karena kontekstualisasi adalah bersifat penuh 

semangat dan tidak berubah keadaanya.12 Menurut Bevans Teologi kontekstual  

merupakan pemahaman iman kristen dari perspektif konteks tertentu, yang 

merupakan suatu keharusan dalam teologi. Seperti yang kita ketahui saat ini, 

                                                      
11Sarmauli, Kajian Teologis Antropologis Terhadap Makna Sapa Dalam Tradisi Batak Toba Di 

Kabupaten Samosir Dan Implikasinya Terhadap Komonikasi Interreligius. 

12Binsar Jonathan Pak Pahan, Bunga Rampai Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal (Jakarta: 

Gunung Mulia, 2020). 



12 

 

 

bahwa teologi kontekstual merupakan proses dalam memahami iman Kristen 

bagi kehidupan tertentu.13 Melalui penjelasan tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa Teologi adalah ilmu tentang Tuhan dan segala sesuatu yang 

berhubungan dengan kepercayaan agama. Teologi tidak hanya berfokus pada 

ajaran atau doktrin agama, tetapi juga melibatkan pemahaman mendalam 

tentang Tuhan, agama, dan spiritualitas. Dan juga Beberapa pandangan para 

ahli mengatakan bahwa teologi adalah bidang yang terstruktur dan dinamis 

yang seharusnya menjelaskan kebenaran yang sesungguhnya melalui konteks 

waktu dan kebutuhan pada setiap generasi. 

Bevans menguraikan 6 model pendekatan kontekstualisasi, yakni model 

terjemahan, model antropologis, sintesis, transcendental, praksis, dan model 

budaya tandingan. Dalam penelitian ini, penulis menggunakan model 

antropologis sebagai pendekatan untuk mengkaji tentang tradisi metua’. Model 

antropologi merupakan suatu model yang lebih berfokus pada upaya menjaga 

dan melestarikan jati diri budaya bagi seorang Kristen yang beriman.14  

Model antropologi memberi sumbangsih yang jelas dalam konteks 

pemahaman mendalam mengenai bagaimana Allah hadir bagi manusia yang 

                                                      
13Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Ledaler: STFK Ledalero, 2002). 

14Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual. 



13 

 

 

hidup.15 Rujukan antropologi dalam hal ini, merujuk secara universal, baik 

kepercayaan leluhur maupun juga orang Kristen masa kini. Dalam hal ini 

kekuatan antropologis datang dari cara melihat kehidupan manusia dengan 

sangat serius, model ini menekankan bahwa segala sesuatu yang diciptakan 

oleh Allah itu baik, dan betapa dunia ini dikasihi sehingga Allah mengutus 

putra-Nya yang tunggal ke dalam dunia (yohanes 3:16).16 Dalam bagian ini, 

menampakkan bahwa pemahaman sekaitan dengan model antropologi Bevans, 

terfokus pada bagaimana melihat kebaikan antropos pribadi manusia yang 

pada dasarnya memiliki value dan memahami secara mendasar bahwa sejauh 

mana kemudian studi terhadap antropologi maka tentu tidak akan terlepas 

dengan ilmu-ilmu yang identik dengan pembahasan isu-isu sosial serta 

bagaimana rumpun ilmu antropologi turut menjadi bahasan yang tidak terlepas 

dalam studi antropologi dan bahkan model yang disajikan oleh Bevans sendiri 

dalam model-model yang disajikannya. Melalui elaborasi kedua hal ini, maka 

dimanfaatkan sebagai suatu rumpun pemahaman yang kemudian mencoba 

memahami konteks manusia dan kebudayaannya yang penuh dengan nilai dan 

merefleksikannya sebagai anugerah Allah yang luar biasa bekerja dalam 

kapasitas konteks manusia itu sendiri. Keberangkatan model antropologi tidak 

                                                      
15Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual. 

16Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual. 



14 

 

 

terlepas dari kebudayaan yang menjadi keistimewaan manusia itu sendiri. 

Model antropologis mencoba menganalisis konteks yang telah ada dan telah 

dihidupi sebagai kebudayaan komunitas tertentu yang dianggap sebagai 

budaya, yang selanjutnya melihat bagaimana Allah hadir (upaya memindai) 

dalam kebudayaan itu sendiri. 

Dalam konteks budaya secara khusus, konteks perubahan menjadi suatu 

hal yang menciri khas perlu diperhatikan. Perubahan dinamika dalam konteks 

budaya adalah salah satu fokus tujuan antropologi. Antropologi adalah ilmu 

yang mempelajari manusia, terutama tentang asal mula manusia, 

perkembangan manusia, nilai-nilai yang dimilikinya, keyakinan yang 

dianutnya,serta adat istiadat yang diterapkannya, dalam konteks kehidupan 

yang menyeluruh pada suatu masyarakat.17 Jadi, dalam antropologi 

mempelajari segala sesuatu yang berhubungan dengan manusia, bukan hanya 

soal keyakinannya saja, tetapi juga tentang budayanya.  

  

 

                                                      
17Yakob Tomatala, Antropologi: Dasar Pendekatan Pelayanan Lintas Budaya (Jakarta: Leadership 

Faundation, 2007). 



15 

 

 

C. Hakikat simbol Dalam Agama dan Tradisi 

Kata " simbol" aslinya berasal dari bahasa Yunani "sym-ballein," yang 

berarti menggabungkan sesuatu seperti objek atau tindakan dengan sebuah ide. 

Biasanya, simbol berasal dari  metonomi, yang terjadi  ketika  sebuah kata 

digunakan untuk sesuatu yang lain yang terhubung atau memiliki hubungan. 

Menurut Kamus Umum Bahasa Indonesia (KUBI) karangan WJS Poerwadaminta, 

lambang atau tanda adalah sejenis tanda, gambar, kata, lambang , atau sesuatu 

yang sejenis itu yang mewakili sesuatu yang lain atau mempunyai arti 

tertentu.18 Sebagai contoh, warna putih sering dimaknai sebagai simbol 

kesucian, beras merepresentasikan kemakmuran, sedangkan kopiah berfungsi 

sebagai salah satu identitas yang mencerminkan warga Negara Kesatuan 

Republik Indonesia. 

Simbol dapat dipahami sebagai objek atau peristiwa yang memiliki 

rujukan pada makna lain di luar dirinya. Penggunaan simbol berfungsi untuk 

membantu menyampaikan atau menjelaskan suatu gagasan maupun kejadian 

dengan makna yang berbeda atau lebih mendalam.19 Sebagai contoh, simbol 

dapat berupa patung, pohon, bentuk arsitektur, warna, doa, mitos, ritual, 

maupun unsur lain yang mengandung makna tertentu di luar wujudnya. Dalam 

                                                      
18W.J.S Poewadaminta, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1999). 

19Syukriadi Sambas, Sosiologi Komonikasi (Bandung: CV Pustaka Setia, 2015). 



16 

 

 

konteks budaya, simbol memiliki peranan yang sangat penting. Simbol juga 

dapat hadir dalam berbagai bentuk, seperti bahasa, gerak tubuh, bunyi, atau 

bentuk ekspresi lainnya yang mengandung arti. Simbol-simbol dalam budaya 

dan agama bertindak sebagai tanda-tanda visual dan berfungsi sebagai 

penghubung antara makna duniawi dan ide-ide abstrak . Simbol juga 

merepresentasikan konsep, ide, atau nilai yang memiliki makna mendalam dan 

tidak selalu mudah dijelaskan secara harfiah. 

Menurut Paul Tillich dalam buku suhantoro bahwa simbol memiliki 

"sifat partisipatif" dalam kaitannya dengan realitas yang diwakilinya.20 Dengan 

kata lain , simbol-simbol keagamaan bukan sekadar tanda-tanda yang dipilih 

secara acak; simbol -simbol itu benar -benar hadir dalam kesadaran orang-orang 

yang beragama. Tillich percaya bahwa simbol menunjukkan aspek terdalam 

eksistensi manusia dan menunjuk pada yang ilahi, yang tidak dapat dijangkau 

secara langsung. Senada juga yang disampaikan Clifford Geertz, dalam buku 

suhantoro bahwa simbol dalam budaya merupakan "model dari " dan " model 

untuk" realitas , artinya simbol mencerminkan realitas dan memberikan 

panduan tentang cara bertindak.21 Dalam agama, simbol membentuk struktur 

makna yang membantu orang menjalani kehidupan spiritualnya. 

                                                      
20Suhantoro, Konektivitas Budaya Dengan Jiwa Keagamaan (Kramantara Jaya Sentosa, 2024). 

21Suhantoro, Konektivitas Budaya Dengan Jiwa Keagamaan. 



17 

 

 

Simbol memiliki makna yang berbeda-beda hal ini tergantung pada 

konteks dan tradisi yang memakainya, dan sering juga digunakan sebagai 

wadah komonikasi pesan atau informasi secara visual tanpa harus memakai 

bahasa lisan. Simbol merupakan bagian integral dari hidup manusia. Dengan 

pengetahuan, kepercayaan, dan nilai-nilai ini bisa eksis dengan adanya simbol-

simbol. Simbol bisa memberikan pengetahuan bagi manusia untuk 

menciptakan, mengisyaratkan dan mengambil bagian serta mengalikan bagian-

bagian budaya ke generasi berikutnya.22 

Agama dan budaya merupakan dua bagian yang saling berinteraksi dan 

mempengaruhi satu sama lain melalui bentuk, simbol, dan maknanya. Salah 

satu perkembangan budaya adalah pengaruh agama dan sosial. Agama dan 

budaya saling memengaruhi karena keduanya memiliki simbol  ,ldan nilai, 

tetapi agama dan budaya juga harus tetap terpisah. Agama merupakan simbol 

yang menunjukkan nilai ketaatan kepada Tuhan. Demikian pula, budaya 

memiliki simbol-simbol berharga yang membantu orang menjalani kehidupan 

mereka. Agama adalah sesuatu yang universal, final, abadi, dan tidak pernah 

berubah. Jacques Duchesne Guillemin mengatakan bahwa sistem nilai 

                                                      
22Ana Faridatul Munawaroh, “Makna Filosofi Tradisi Kedukaan Di Desa Asempapan 

Kecamatan Trangkil Kabupaten Pati” (Universitas Islam Negeri Walisongo, 2020). 



18 

 

 

keagamaan merupakan tujuan agama yang dipadukan dengan nilai - nilai 

budaya lokal.  

 

D. Resiporsitas Sebagai Tindakan Simbolik 

Resiporsitas merupakan tukar menukar barang atau uang yang 

dilakukan dalam hubungan sosial masyarakat. Tradisi ini dilakukan untuk 

menjaga ikatan antara sesama masyarakat tetap terjalin baik sebagai bagian dari 

kerjasama dan kepedulian bersama. Menurut Masitoh dkk(2013), sumbangan 

bisa berupa uang, beras dan juga hasil bumi.23 Secara tipologis, terdapat dua 

jenis resirproritas yang dibedakan dari bentuknya. Pertama, resiprositas yang 

dapat dilihat secara kasat mata dan dapat disentuh,serta konkret, jenis ini 

berupa hal-hal yang jelas dan bisa diukur seperti yang dijelaskan oleh Masitoh 

bahwa resiprositas dapat dilihat dari nilai instrumental yang terkait dengan 

hubungan timbal balik yang cenderung berorientasi pada transaksi ekonomi, 

nilai ini lebih fokus pada hal yang terukur. Dan yang kedua yaitu resiprositas 

yang berkaitan dengan nilai nomena , yang berhubungsn dengan nilai makna 

simbolik. 

Nilai ini tidak berupa transaksi ekonomi, namun simbol-simbol sosial 

yang diberikan melalui perhatian dan kehadiran seseorang, contohnya keluarga 

                                                      
23T. Yoyok Wahyu Subroto, Modal Sosial Dalam Masyarakat Kampung Perkotaan Dalam Tinjauan 

Budaya Jawa (Gajah Mada University Press: Anggota IKAPI dan APPTI, 2024). 



19 

 

 

yang hadir berbagi duka dalam upacara rambu solo’ bagi masyarakat Toraja. 

Dalam konteks masyarakat, resiprositas sosial tersebut harus dilihat dari 

perspektif kelompok yang lebih luas, bukan hanya berdasarkan kepentingan 

pribadi antar individu, tetapi juga mencakup berbagai tindakan transaksional, 

baik yang nyata maupun berupa simbol, yang melibatkan peran dan fungsi 

dalam kehidupan masyarakat kelompok sosial tersebut.24  

Resiprositas dalam kajian ilmu sosial berkaitan erat dengan konsep 

pertukaran sosial. Dalam berbagai kebudayaan, resiprositas telah melekat 

sebagai bagian dari tatanan sosial masyarakat. Resiprositas dapat dibedakan ke 

dalam dua bentuk, yaitu pertukaran yang mengharapkan balasan dan 

pemberian yang dilakukan tanpa menuntut imbalan. Namun, apabila suatu 

pemberian mengandung kewajiban untuk dibalas, kondisi tersebut dapat 

memengaruhi dinamika kehidupan sosial. Transformasi resiprositas menjadi 

nilai budaya juga berimplikasi pada munculnya permasalahan sosial, karena 

adanya tuntutan timbal balik atas pemberian yang diterima. Hubungan timbal 

balik ini berfungsi sebagai bentuk jaminan sosial yang tidak dapat diselesaikan 

secara individual (Wardaya & Suprapti, 2023). Selain itu, resiporsitas juga 

dianggap sebagai bentuk jaminan sosial ketika seseorang membutuhkan 

bantuan. Resiporsitas dapat diartikan bantuan yang diberikan dan 

                                                      
24Subroto, Modal Sosial Dalam Masyarakat Kampung Perkotaan Dalam Tinjauan Budaya Jawa. 



20 

 

 

dikembalikan dengan nilai yang sama, disisi lain resiporsitas juga berarti 

sebagai pemberian yang tidak memperhatikan batas pemngembalian 

(Ramadhiana,2021).25 

Dalam kehidupan kebudayaan orang Toraja, kegiatan resiprositas yang 

diwujudkan dalam tradisi metua’  pada acara rambu solo’, yaitu kegiatan 

memberikan bantuan berupa barang dengan tidak mengharapkan imbalan dan 

ini diberikan kepada orang yang mengalami duka. Kegiatan ini dilakukan 

untuk terus menjaga hubungan kekeluargaan dan juga untuk saling 

meringankan beban yang dialami oleh keluarga. 

  

  

 

 

 

                                                      
25Muhammad Rijal Setiawan, “Motif Budaya Resiprositas Masyarakat Pedesaan Dalam 

Kehidupan Sosial,” Jurnal Dinamika Sosial Budaya 26, no. 1 (2024): 1. 


