BAB II

KAJIAN TEORI

A. Hakikat Teologi

Istilah teologi telah lama dikenal dan digunakan secara luas dalam
kalangan akademisi. Hal ini kadang identik dengan unsur keagamaan. Dalam
Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), teologi diartikan sebagai pengetahuan
mengenai ketuhanan. Sementara itu, secara etimologis dalam bahasa Yunani,
istilah teologi berasal dari Theos yang berarti Allah dan logos yang memiliki
makna pengetahuan atau ilmu. Berdasarkan pengertian tersebut, teologi dapat
dipahami sebagai bidang ilmu yang membahas segala hal yang berkaitan
dengan Tuhan. Secara konseptual, teologi berkaitan dengan kajian dan
pemikiran teoritis, sedangkan dalam penerapannya berhubungan dengan ajaran
atau doktrin keagamaan yang disampaikan kepada individu.” Dalam konteks
Gereja Kristen, pada awalnya teologi hanya berfokus pada pembahasan
mengenai ajaran tentang Allah. Namun, seiring perkembangan pemahaman,
cakupannya meluas hingga mencakup seluruh ajaran serta praktik kehidupan

Kristen.?

’Moch, “Konsep Teologi Dalam Perspektif Seren Taun Di Kesepuhan Cipta Mulya,” Jurnal
Agqidah Dan Filsafat Islam 2, no. 1 (2017): 78.

8Julianus Mojau B.F. Drewes, Apa Itu Teologi? (Jakarta: Gunung Mulia, 2007).



10

Adapun beberapa pendapat para ahli tentang teologi seperti yang
dikemukakan oleh Stenley M. Horton (Horton,2015), dalam bukunya sarmauli
dan kawan-kawan, bahwa Teologi adalah ilmu yang hidup dan selalu berubah,
bukan karena sumbernya berubah, tapi karena teologi selalu berusaha
menjelaskan kebenaran yang abadi kepada manusia di zamannya. Menurut
Horton, Teologi dinamis karena konteks dimana dan kapan Alkitab diajarkan,
tetapi perlu diketahui bahwa alkitab itu tetap konsisten dan tidak pernah
berubah.’

Senada juga yang disampaikan Paul Tillich (Tillich 1967) bahwa Teologi
adalah kebenaran ajaran Kristen dan penjelasan kebenaran ini bagi setiap
generasi baru.’ Teologi bergerak antara dua hal, yaitu kebenaran yang abadi
sebagai dasar dan situasi sementara dimana kebenaran abadi itu harus diterima.
Berdasarkan pandangan Tillich ini, Teologi harus mampu menjawab
kebutuhan setiap generasi. Tuntutan ini membuat teologi bersifat dinamis

karena kebutuhan dan konteks setiap generasi berbeda-beda.

°Sarmauli, Kajian Teologis Antropologis Terhadap Makna Sapa Dalam Tradisi Batak Toba Di
Kabupaten Samosir Dan Implikasinya Terhadap Komonikasi Interreligius (CV. Sarnu Untung, 2024).

0Sarmauli, Kajian Teologis Antropologis Terhadap Makna Sapa Dalam Tradisi Batak Toba Di
Kabupaten Samosir Dan Implikasinya Terhadap Komonikasi Interreligius.



11
B. Model Antropologi Teologi Kontekstual Bevans

Teologi kontekstual ~merupakan suatu pendekatan mengenai
pemahaman dan refleksi teologi yang mengedepankan pentingnya dalam
memahami konteks dimana teologi itu berkembang, pada saat kita menafsirkan
dan menumbuhkan pandangan teologi tersebut. Berdasar pada pengertian di
atas, teologi kontekstual disebut sebagai teologi kontekstual karna penekanan
dimana konteks dimana teologi itu diterapkan.!’ Teologi Lokal merupakan hasil
refleksi teologi yang muncul dari konteks budaya, yang menawarkan wawasan
dan pendapat yang relevan bagi komunitas dalam konteks khusus tersebut.
Pada bagian ini budaya sebagai konteks sementara teologi menjadi isinya.
Setiap seseorang yang memahami bagaimana faktor budaya membentuk cara
orang dalam menafsirkan dan mengepresikan kepercayaan pada masyrakat
tertentu. Teologi kontekstual adalah istilah yang dipahami oleh orang Kristen
dengan cara yang nyata. Karena kontekstualisasi adalah bersifat penuh
semangat dan tidak berubah keadaanya.? Menurut Bevans Teologi kontekstual
merupakan pemahaman iman kristen dari perspektif konteks tertentu, yang

merupakan suatu keharusan dalam teologi. Seperti yang kita ketahui saat ini,

USarmauli, Kajian Teologis Antropologis Terhadap Makna Sapa Dalam Tradisi Batak Toba Di
Kabupaten Samosir Dan Implikasinya Terhadap Komonikasi Interreligius.

2Binsar Jonathan Pak Pahan, Bunga Rampai Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal (Jakarta:
Gunung Mulia, 2020).



12
bahwa teologi kontekstual merupakan proses dalam memahami iman Kristen
bagi kehidupan tertentu.’® Melalui penjelasan tersebut, dapat disimpulkan
bahwa Teologi adalah ilmu tentang Tuhan dan segala sesuatu yang
berhubungan dengan kepercayaan agama. Teologi tidak hanya berfokus pada
ajaran atau doktrin agama, tetapi juga melibatkan pemahaman mendalam
tentang Tuhan, agama, dan spiritualitas. Dan juga Beberapa pandangan para
ahli mengatakan bahwa teologi adalah bidang yang terstruktur dan dinamis
yang seharusnya menjelaskan kebenaran yang sesungguhnya melalui konteks
waktu dan kebutuhan pada setiap generasi.

Bevans menguraikan 6 model pendekatan kontekstualisasi, yakni model
terjemahan, model antropologis, sintesis, transcendental, praksis, dan model
budaya tandingan. Dalam penelitian ini, penulis menggunakan model
antropologis sebagai pendekatan untuk mengkaji tentang tradisi metua’. Model
antropologi merupakan suatu model yang lebih berfokus pada upaya menjaga
dan melestarikan jati diri budaya bagi seorang Kristen yang beriman.!*

Model antropologi memberi sumbangsih yang jelas dalam konteks

pemahaman mendalam mengenai bagaimana Allah hadir bagi manusia yang

13Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Ledaler: STFK Ledalero, 2002).

14Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual.



13
hidup.® Rujukan antropologi dalam hal ini, merujuk secara universal, baik
kepercayaan leluhur maupun juga orang Kristen masa kini. Dalam hal ini
kekuatan antropologis datang dari cara melihat kehidupan manusia dengan
sangat serius, model ini menekankan bahwa segala sesuatu yang diciptakan
oleh Allah itu baik, dan betapa dunia ini dikasihi sehingga Allah mengutus
putra-Nya yang tunggal ke dalam dunia (yohanes 3:16).1® Dalam bagian ini,
menampakkan bahwa pemahaman sekaitan dengan model antropologi Bevans,
terfokus pada bagaimana melihat kebaikan antropos pribadi manusia yang
pada dasarnya memiliki value dan memahami secara mendasar bahwa sejauh
mana kemudian studi terhadap antropologi maka tentu tidak akan terlepas
dengan ilmu-ilmu yang identik dengan pembahasan isu-isu sosial serta
bagaimana rumpun ilmu antropologi turut menjadi bahasan yang tidak terlepas
dalam studi antropologi dan bahkan model yang disajikan oleh Bevans sendiri
dalam model-model yang disajikannya. Melalui elaborasi kedua hal ini, maka
dimanfaatkan sebagai suatu rumpun pemahaman yang kemudian mencoba
memahami konteks manusia dan kebudayaannya yang penuh dengan nilai dan
merefleksikannya sebagai anugerah Allah yang luar biasa bekerja dalam

kapasitas konteks manusia itu sendiri. Keberangkatan model antropologi tidak

15Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual.

1*Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual.



14
terlepas dari kebudayaan yang menjadi keistimewaan manusia itu sendiri.
Model antropologis mencoba menganalisis konteks yang telah ada dan telah
dihidupi sebagai kebudayaan komunitas tertentu yang dianggap sebagai
budaya, yang selanjutnya melihat bagaimana Allah hadir (upaya memindai)
dalam kebudayaan itu sendiri.

Dalam konteks budaya secara khusus, konteks perubahan menjadi suatu
hal yang menciri khas perlu diperhatikan. Perubahan dinamika dalam konteks
budaya adalah salah satu fokus tujuan antropologi. Antropologi adalah ilmu
yang mempelajari manusia, terutama tentang asal mula manusia,
perkembangan manusia, nilai-nilai yang dimilikinya, keyakinan yang
dianutnya,serta adat istiadat yang diterapkannya, dalam konteks kehidupan
yang menyeluruh pada suatu masyarakat.” Jadi, dalam antropologi
mempelajari segala sesuatu yang berhubungan dengan manusia, bukan hanya

soal keyakinannya saja, tetapi juga tentang budayanya.

7Yakob Tomatala, Antropologi: Dasar Pendekatan Pelayanan Lintas Budaya (Jakarta: Leadership
Faundation, 2007).



15
C. Hakikat simbol Dalam Agama dan Tradisi

Kata " simbol" aslinya berasal dari bahasa Yunani “sym-ballein,” yang
berarti menggabungkan sesuatu seperti objek atau tindakan dengan sebuah ide.
Biasanya, simbol berasal dari metonomi, yang terjadi ketika sebuah kata
digunakan untuk sesuatu yang lain yang terhubung atau memiliki hubungan.
Menurut Kamus Umum Bahasa Indonesia (KUBI) karangan WJS Poerwadaminta,
lambang atau tanda adalah sejenis tanda, gambar, kata, lambang , atau sesuatu
yang sejenis itu yang mewakili sesuatu yang lain atau mempunyai arti
tertentu.!s Sebagai contoh, warna putih sering dimaknai sebagai simbol
kesucian, beras merepresentasikan kemakmuran, sedangkan kopiah berfungsi
sebagai salah satu identitas yang mencerminkan warga Negara Kesatuan
Republik Indonesia.

Simbol dapat dipahami sebagai objek atau peristiwa yang memiliki
rujukan pada makna lain di luar dirinya. Penggunaan simbol berfungsi untuk
membantu menyampaikan atau menjelaskan suatu gagasan maupun kejadian
dengan makna yang berbeda atau lebih mendalam.” Sebagai contoh, simbol
dapat berupa patung, pohon, bentuk arsitektur, warna, doa, mitos, ritual,

maupun unsur lain yang mengandung makna tertentu di luar wujudnya. Dalam

18W.].S Poewadaminta, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1999).

1Syukriadi Sambas, Sosiologi Komonikasi (Bandung: CV Pustaka Setia, 2015).



16
konteks budaya, simbol memiliki peranan yang sangat penting. Simbol juga
dapat hadir dalam berbagai bentuk, seperti bahasa, gerak tubuh, bunyi, atau
bentuk ekspresi lainnya yang mengandung arti. Simbol-simbol dalam budaya
dan agama bertindak sebagai tanda-tanda visual dan berfungsi sebagai
penghubung antara makna duniawi dan ide-ide abstrak . Simbol juga
merepresentasikan konsep, ide, atau nilai yang memiliki makna mendalam dan
tidak selalu mudah dijelaskan secara harfiah.

Menurut Paul Tillich dalam buku suhantoro bahwa simbol memiliki
"sifat partisipatif' dalam kaitannya dengan realitas yang diwakilinya.? Dengan
kata lain , simbol-simbol keagamaan bukan sekadar tanda-tanda yang dipilih
secara acak; simbol -simbol itu benar -benar hadir dalam kesadaran orang-orang
yang beragama. Tillich percaya bahwa simbol menunjukkan aspek terdalam
eksistensi manusia dan menunjuk pada yang ilahi, yang tidak dapat dijangkau
secara langsung. Senada juga yang disampaikan Clifford Geertz, dalam buku
suhantoro bahwa simbol dalam budaya merupakan "model dari " dan " model
untuk" realitas , artinya simbol mencerminkan realitas dan memberikan
panduan tentang cara bertindak.?’ Dalam agama, simbol membentuk struktur

makna yang membantu orang menjalani kehidupan spiritualnya.

2Suhantoro, Konektivitas Budaya Dengan Jiwa Keagamaan (Kramantara Jaya Sentosa, 2024).

ZASuhantoro, Konektivitas Budaya Dengan Jiwa Keagamaan.



17

Simbol memiliki makna yang berbeda-beda hal ini tergantung pada
konteks dan tradisi yang memakainya, dan sering juga digunakan sebagai
wadah komonikasi pesan atau informasi secara visual tanpa harus memakai
bahasa lisan. Simbol merupakan bagian integral dari hidup manusia. Dengan
pengetahuan, kepercayaan, dan nilai-nilai ini bisa eksis dengan adanya simbol-
simbol. Simbol bisa memberikan pengetahuan bagi manusia untuk
menciptakan, mengisyaratkan dan mengambil bagian serta mengalikan bagian-
bagian budaya ke generasi berikutnya.?

Agama dan budaya merupakan dua bagian yang saling berinteraksi dan
mempengaruhi satu sama lain melalui bentuk, simbol, dan maknanya. Salah
satu perkembangan budaya adalah pengaruh agama dan sosial. Agama dan
budaya saling memengaruhi karena keduanya memiliki simbol ,ldan nilai,
tetapi agama dan budaya juga harus tetap terpisah. Agama merupakan simbol
yang menunjukkan nilai ketaatan kepada Tuhan. Demikian pula, budaya
memiliki simbol-simbol berharga yang membantu orang menjalani kehidupan
mereka. Agama adalah sesuatu yang universal, final, abadi, dan tidak pernah

berubah. Jacques Duchesne Guillemin mengatakan bahwa sistem nilai

2Ana Faridatul Munawaroh, “Makna Filosofi Tradisi Kedukaan Di Desa Asempapan
Kecamatan Trangkil Kabupaten Pati” (Universitas Islam Negeri Walisongo, 2020).



18
keagamaan merupakan tujuan agama yang dipadukan dengan nilai - nilai

budaya lokal.

D. Resiporsitas Sebagai Tindakan Simbolik

Resiporsitas merupakan tukar menukar barang atau uang yang
dilakukan dalam hubungan sosial masyarakat. Tradisi ini dilakukan untuk
menjaga ikatan antara sesama masyarakat tetap terjalin baik sebagai bagian dari
kerjasama dan kepedulian bersama. Menurut Masitoh dkk(2013), sumbangan
bisa berupa uang, beras dan juga hasil bumi.?® Secara tipologis, terdapat dua
jenis resirproritas yang dibedakan dari bentuknya. Pertama, resiprositas yang
dapat dilihat secara kasat mata dan dapat disentuh,serta konkret, jenis ini
berupa hal-hal yang jelas dan bisa diukur seperti yang dijelaskan oleh Masitoh
bahwa resiprositas dapat dilihat dari nilai instrumental yang terkait dengan
hubungan timbal balik yang cenderung berorientasi pada transaksi ekonomi,
nilai ini lebih fokus pada hal yang terukur. Dan yang kedua yaitu resiprositas
yang berkaitan dengan nilai nomena , yang berhubungsn dengan nilai makna
simbolik.

Nilai ini tidak berupa transaksi ekonomi, namun simbol-simbol sosial

yang diberikan melalui perhatian dan kehadiran seseorang, contohnya keluarga

T. Yoyok Wahyu Subroto, Modal Sosial Dalam Masyarakat Kampung Perkotaan Dalam Tinjauan
Budaya Jawa (Gajah Mada University Press: Anggota IKAPI dan APPTI, 2024).



19
yang hadir berbagi duka dalam upacara rambu solo” bagi masyarakat Toraja.
Dalam konteks masyarakat, resiprositas sosial tersebut harus dilihat dari
perspektif kelompok yang lebih luas, bukan hanya berdasarkan kepentingan
pribadi antar individu, tetapi juga mencakup berbagai tindakan transaksional,
baik yang nyata maupun berupa simbol, yang melibatkan peran dan fungsi
dalam kehidupan masyarakat kelompok sosial tersebut.?

Resiprositas dalam kajian ilmu sosial berkaitan erat dengan konsep
pertukaran sosial. Dalam berbagai kebudayaan, resiprositas telah melekat
sebagai bagian dari tatanan sosial masyarakat. Resiprositas dapat dibedakan ke
dalam dua bentuk, yaitu pertukaran yang mengharapkan balasan dan
pemberian yang dilakukan tanpa menuntut imbalan. Namun, apabila suatu
pemberian mengandung kewajiban untuk dibalas, kondisi tersebut dapat
memengaruhi dinamika kehidupan sosial. Transformasi resiprositas menjadi
nilai budaya juga berimplikasi pada munculnya permasalahan sosial, karena
adanya tuntutan timbal balik atas pemberian yang diterima. Hubungan timbal
balik ini berfungsi sebagai bentuk jaminan sosial yang tidak dapat diselesaikan
secara individual (Wardaya & Suprapti, 2023). Selain itu, resiporsitas juga
dianggap sebagai bentuk jaminan sosial ketika seseorang membutuhkan

bantuan. Resiporsitas dapat diartikan bantuan yang diberikan dan

2Subroto, Modal Sosial Dalam Masyarakat Kampung Perkotaan Dalam Tinjauan Budaya Jawa.



20
dikembalikan dengan nilai yang sama, disisi lain resiporsitas juga berarti
sebagai pemberian yang tidak memperhatikan batas pemngembalian
(Ramadhiana,2021).?

Dalam kehidupan kebudayaan orang Toraja, kegiatan resiprositas yang
diwujudkan dalam tradisi metua’ pada acara rambu solo’, yaitu kegiatan
memberikan bantuan berupa barang dengan tidak mengharapkan imbalan dan
ini diberikan kepada orang yang mengalami duka. Kegiatan ini dilakukan
untuk terus menjaga hubungan kekeluargaan dan juga untuk saling

meringankan beban yang dialami oleh keluarga.

PMuhammad Rijal Setiawan, “Motif Budaya Resiprositas Masyarakat Pedesaan Dalam
Kehidupan Sosial,” Jurnal Dinamika Sosial Budaya 26, no. 1 (2024): 1.



