
13 
 

BAB II  

LANDASAN TEORI 

 

A. Antropologi 

1. Definisi Antropologi 

Antropologi berasal dari dua kata dalam bahasa Yunani, yaitu 

anthropos yang berarti manusia dan logos yang berarti ilmu. Secara 

sederhana, antropologi dapat dipahami sebagai ilmu yang mempelajari 

tentang manusia.14 Namun, antropologi bukan satu-satunya ilmu yang 

mempelajari manusia. Berbagai disiplin ilmu lain seperti sosiologi, 

psikologi, ilmu politik, dan ekonomi juga menjadikan manusia sebagai 

objek kajiannya. Yang membedakan antropologi dengan ilmu-ilmu lain 

adalah fokus perhatiannya yang lebih luas dan menyeluruh terhadap 

manusia. 

Antropologi memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya 

dari disiplin ilmu lain. Pertama, antropologi menggunakan pendekatan 

holistik, artinya kajian antropologi mencakup manusia dari berbagai 

aspek, baik dari segi biologis maupun sosial budayanya, pada masa 

lampau maupun masa kini.15 Pendekatan holistik ini berusaha memahami 

berbagai aspek kehidupan manusia dan mengorganisasikannya secara 

                                                           
14 Maswita, Antropologi Budaya, ed. Guepedia/La (Bogor: Guepedia, 2021), 12. 
15 Zulkifli, Antropologi Sosial Budaya, ed. Ahmadi Sofyan (Bangka; Yogyakarta: Shiddiq 

Press; Grha Guru, 2008), 19. 



14 
 

 
 

sistematis. Kedua, antropologi menerapkan prinsip relativisme kultural, 

yaitu upaya untuk memahami dan menilai setiap sistem budaya menurut 

logika internalnya sendiri tanpa memaksakan sudut pandang peneliti.16  

Dalam perkembangannya, antropologi tidak hanya mempelajari 

manusia dari bentuk dan ciri-ciri fisiknya saja, tetapi juga mempelajari 

sendi-sendi kehidupan dalam masyarakat dan kebudayaannya. 

Antropologi yang mempelajari bentuk dan ciri-ciri fisik manusia disebut 

antropologi fisik, sedangkan yang mempelajari kehidupan sosial dan 

kebudayaan manusia disebut antropologi sosial budaya.17 Antropologi 

budaya memusatkan perhatian pada kehidupan manusia sebagai 

makhluk sosial yang mengalami perkembangan dari generasi ke generasi. 

Dengan demikian, antropologi dapat dipahami sebagai suatu cabang 

ilmu pengetahuan yang mempelajari manusia secara utuh, baik dari 

aspek fisik, sosial, maupun budayanya. 

2. Antropologi menurut Para Ahli 

Berbagai ahli antropologi telah memberikan definisi yang 

beragam tentang antropologi sesuai dengan sudut pandang dan 

penekanan mereka masing-masing. Haviland mendefinisikan antropologi 

sebagai studi untuk menyusun sejumlah generalisasi yang bermakna 

tentang makhluk manusia dan perilakunya serta pengertian yang 

                                                           
16 Ibid., 20. 
17 Arief Fahmi Lubis, Antropologi Budaya, ed. Tim Qiara Media (Pasuruan: CV. Penerbit 

Qiara Media, 2021), 2. 



15 
 

 
 

lengkap tentang keragaman manusia baik kebudayaan maupun ciri 

fisiknya.18 Definisi ini menekankan bahwa antropologi tidak hanya 

mempelajari keragaman manusia, tetapi juga berusaha menemukan pola-

pola umum yang dapat menjelaskan perilaku dan kebudayaan manusia. 

Koentjaraningrat, salah satu tokoh antropologi Indonesia, 

menjelaskan bahwa antropologi adalah ilmu yang mempelajari manusia 

pada umumnya baik mengenai warna kulit, bentuk fisik maupun 

kebudayaan yang dihasilkan.19 Definisi ini menegaskan bahwa kajian 

antropologi mencakup dua aspek utama, yaitu aspek biologis (fisik) dan 

aspek kebudayaan. Keesing memberikan penekanan yang sedikit berbeda 

dengan menyatakan bahwa antropologi adalah ilmu yang membicarakan 

tentang beragam kebudayaan, perbedaan dan persamaan fisik, sifat 

manusia dan kelembagaannya.7 

Harsoyo menawarkan definisi yang lebih integratif dengan 

menyatakan bahwa antropologi adalah ilmu yang mempelajari tentang 

manusia sebagai makhluk biologi dan manusia sebagai makhluk sosio-

budaya secara holistik, yaitu sebagai suatu kesatuan bio-sosio-budaya. 

Definisi ini menekankan pentingnya melihat manusia tidak secara 

terpisah-pisah, melainkan sebagai satu kesatuan yang utuh. Sementara 

itu, Maswita menjelaskan bahwa antropologi adalah ilmu yang 

                                                           
18 Maswita, Antropologi Budaya, 13. 
19 Ibid. 



16 
 

 
 

mempelajari manusia dalam aspek tingkah lakunya, yang akan 

tergambarkan ketika manusia memenuhi keperluan hidupnya seperti 

keperluan makan dan minum, keperluan perlindungan yaitu pakaian dan 

perumahan, serta keperluan akan ketenangan jiwa.20  

Dari berbagai definisi yang dikemukakan oleh para ahli di atas, 

dapat dipahami bahwa antropologi memfokuskan kajiannya terhadap 

manusia dalam arti yang seutuhnya. Manusia dipelajari dari berbagai 

aspek, mulai dari bentuk fisik, aspek rohani, nilai atau pikiran yang 

membentuk budaya, hingga tindakan yang bersifat individual maupun 

sosial. Meskipun banyak disiplin ilmu yang mempelajari manusia, 

antropologi memiliki keunikan dalam pendekatannya yang holistik dan 

kontekstual, berusaha memahami manusia dalam keseluruhan dimensi 

kehidupannya. 

 

B. Model Antropologi Stephen Bevans 

1. Antropologi menurut Bevans 

Stephen B. Bevans adalah seorang teolog kontekstual Amerika 

Serikat yang dikenal luas melalui karya-karyanya tentang teologi 

kontekstual. Bevans mengembangkan enam model teologi kontekstual 

yang berbeda, yaitu Model Terjemahan (The Translation Model), Model 

Antropologis (The Anthropological Model), Model Praksis (The Praxis 

                                                           
20 Ibid., 13–14. 



17 
 

 
 

Model), Model Sintesis (The Synthetic Model), Model Transendental (The 

Transcendental Model), dan Model Budaya Tandingan (The Countercultural 

Model).21 Setiap model memiliki kelebihan dan kelemahannya masing-

masing, namun semuanya bertujuan untuk membantu memahami 

bagaimana iman Kristen dapat dipahami dan dihayati dalam konteks 

budaya yang beragam. 

Di antara keenam model tersebut, Model Antropologis 

merupakan model yang paling radikal dalam pendekatannya. Model ini 

disebut "antropologis" dalam dua pengertian. Pertama, model ini 

berpusat pada nilai dan kebaikan anthropos, yaitu pribadi manusia. Di 

dalam setiap pribadi, setiap masyarakat, serta setiap budaya, Allah 

menyatakan kehadiran-Nya. Dengan demikian, tugas teolog bukan 

semata-mata menghubungkan pewartaan dari luar dengan situasi 

tertentu, melainkan menemukan dan menggali kehadiran Allah yang 

sudah ada dalam konteks tersebut. Kedua, model ini menggunakan 

wawasan-wawasan dari ilmu-ilmu sosial, terutama antropologi, untuk 

memahami secara lebih mendalam jaring relasi manusia serta nilai-nilai 

yang membentuk kebudayaan manusia.22 

                                                           
21 Marcelino Bramantyoko Jie, “Model Antropologis Menurut Stephen B. Bevans Dan 

Relevansinya Bagi Mahasiswa Perantauan Di Kota Malang,” Perspektif 18, no. 2 (2023): 129. 
22 Ivan Sampe Buntu, “Bate Di Toraja Sebagai Simbol Relasi Manusia, Tuhan Dan Leluhur: 

(Studi Teologi Kontekstual Tentang Makna Bate Dalam Pandangan Masyarakat Toraja Dengan 

Memakai Model Antropologi Stephens Bevans),” Religi: Jurnal Studi Agama-agama 21, no. 01 (2025): 

24–25. 



18 
 

 
 

Titik tolak Model Antropologis adalah kebudayaan dengan 

perhatian istimewa pada kebudayaan manusia. Berbeda dengan Model 

Terjemahan yang berangkat dari teks Alkitab dan tradisi lalu mencari 

cara untuk memasukkan Injil ke dalam konteks, Model Antropologis 

justru bermula dari konteks, menganalisisnya, mendengarkannya, dan 

menemukan cara-cara Allah berfirman melaluinya.23 Praktisi model ini 

menggunakan berbagai disiplin ilmu sosial untuk mempelajari konteks 

guna "menarik Injil keluar" dari dalam budaya tersebut. Dengan kata lain, 

Injil dipahami bukan sebagai sesuatu yang asing dan datang dari luar, 

tetapi sebagai sesuatu yang sudah ada dan tumbuh dari pengalaman 

serta identitas masyarakat setempat. 

Perhatian utama Model Antropologis adalah pembentukan atau 

pelestarian jati diri budaya oleh orang yang beriman Kristen. Yang 

terpenting dalam model ini adalah pemahaman bahwa kekristenan bukan 

terutama tentang satu amanat tertentu atau seperangkat doktrin, 

melainkan menyangkut pribadi manusia serta pemenuhannya. Model ini 

tidak melihat budaya secara hitam putih untuk kemudian membuang 

hal-hal yang dianggap tidak sesuai. Sebaliknya, model ini memberi ruang 

dialog antara konteks dan Injil, sehingga lebih relevan dalam 

perjumpaannya dengan budaya-budaya luhur. Sikap dasar teologis yang 

harus diambil oleh praktisi Model Antropologis adalah keyakinan akan 

                                                           
23 Ibid., 25. 



19 
 

 
 

kebaikan ciptaan.24 Kebaikan ciptaan menjadi fondasi utama dalam 

melakukan teologi, dengan pengakuan bahwa karya Allah telah ada 

dalam budaya jauh sebelum pewartaan dilakukan. 

Meskipun memiliki kekuatan yang unik, Model Antropologis juga 

memiliki keterbatasan. Perspektif yang berangkat dari pribadi manusia 

sebagai sesuatu yang kudus mungkin terlalu naif dan tidak cukup 

mengakui dosa serta kejahatan yang dapat dilakukan manusia. Selain itu, 

ada kecenderungan untuk terlalu mengidealkan praktik-praktik budaya 

dan melupakan bahwa budaya selalu berubah ketika berhadapan dengan 

faktor-faktor yang menantangnya. Namun demikian, model ini tetap 

relevan dan penting karena melihat realitas manusia dengan sangat 

serius dan memberi tempat bagi pengalaman manusia sebagai salah satu 

sumber teologi yang sah, bersama dengan Alkitab dan tradisi. 

2. Antropologi Bevans menurut Alkitab 

Model Antropologis yang dikembangkan oleh Bevans memiliki 

dasar yang kuat dalam Alkitab. Bevans menggunakan beberapa teks 

Alkitab sebagai landasan teologis untuk model ini, terutama kisah-kisah 

tentang perempuan Kanaan dalam Matius 15:21-28 dan perempuan Siro-

Fenisia dalam Markus 7:24-30.25 Dalam kedua kisah ini, Yesus mengalami 

perjumpaan dengan perempuan-perempuan yang bukan berasal dari 

                                                           
24 Ibid. 
25 Jie, “Model Antropologis Menurut Stephen B. Bevans Dan Relevansinya Bagi 

Mahasiswa Perantauan Di Kota Malang,” 128–131. 



20 
 

 
 

bangsa Yahudi. Yang menarik adalah iman perempuan-perempuan ini 

tampaknya mengubah pandangan Yesus terhadap mereka. Dalam Matius 

15:28, Yesus bahkan mengungkapkan kekagumannya: "Hai ibu, besar 

imanmu, maka jadilah kepadamu seperti yang kaukehendaki." 

Kisah-kisah ini mengajarkan nilai penting bahwa dalam 

berteologi, kita perlu mengenal dan menghargai iman serta kebudayaan 

lokal. Terkadang dalam berhadapan dengan budaya yang berbeda, kita 

terlalu memajukan idealisme kita sendiri tanpa menyentuh konteks 

budaya setempat. Itulah mengapa dalam Model Antropologis, konteks 

budaya menjadi titik tolak pertama dalam berteologi, bukan semata-mata 

teks Alkitab yang dipaksakan dari luar.26 Yesus sendiri menunjukkan 

sikap terbuka untuk belajar dari iman orang-orang yang ditemuinya, 

bahkan dari mereka yang dianggap "orang luar" oleh masyarakat Yahudi 

pada masa itu. 

Dasar biblis penting lainnya adalah Yohanes 3:16 yang berbunyi: 

"Karena begitu besar kasih Allah akan dunia ini, sehingga Ia telah 

mengaruniakan Anak-Nya yang tunggal." Dalam teks ini, kata "dunia" 

menunjuk pada sesuatu yang sangat dikasihi Allah hingga Ia berkenan 

untuk menjadi manusia melalui inkarnasi.27 Hal ini menandakan 

kebaikan dan kemampuan dunia sebagai tempat yang begitu dikasihi dan 

                                                           
26 Ibid., 31. 
27 Ibid., 128–131. 



21 
 

 
 

diberkati sehingga menjadi tempat kehadiran Allah yang mewahyukan 

diri. Allah bersikap solider dengan nasib manusia sehingga bersedia 

masuk dalam kebudayaan dan sejarah manusia. Dengan demikian, 

kekuatan Model Antropologis berasal dari kenyataan bahwa ia melihat 

realitas manusia dengan sangat serius dan sungguh-sungguh. 

Selain itu, pergerakan dalam Kisah Para Rasul juga menjadi dasar 

biblis yang penting. Kitab ini menggambarkan bagaimana Injil menyebar 

ke berbagai konteks budaya yang berbeda, mulai dari Yerusalem hingga 

ke ujung-ujung bumi. Para rasul belajar untuk menyesuaikan 

pemberitaan mereka dengan konteks pendengar mereka tanpa 

kehilangan inti dari Injil itu sendiri. Yustinus Martir, salah satu Bapa 

Gereja awal, mengembangkan konsep "benih-benih Sabda" (logos 

spermatikos) yang mengajarkan bahwa kebenaran Allah sudah tersebar di 

berbagai budaya sebelum kedatangan Kristus secara eksplisit. Konsep ini 

sejalan dengan pemahaman Model Antropologis bahwa Allah sudah 

bekerja dalam budaya-budaya lokal sebelum pewartaan formal 

dilakukan. 

Dasar-dasar biblis ini menunjukkan bahwa Model Antropologis 

bukanlah sesuatu yang asing atau bertentangan dengan Alkitab. 

Sebaliknya, model ini justru mengikuti jejak Yesus sendiri yang terbuka 

terhadap iman dan kebudayaan orang-orang yang ditemuinya. Model ini 

juga sejalan dengan pemahaman bahwa Allah adalah Pencipta yang 



22 
 

 
 

mencintai seluruh ciptaan-Nya, termasuk keragaman budaya manusia. 

Dengan demikian, berteologi secara antropologis berarti mengakui dan 

menghormati karya Allah yang sudah ada dalam setiap budaya, sambil 

tetap setia pada pewahyuan Allah dalam Yesus Kristus. 

 

C. Teori Larangan Budaya 

1. Purity and Danger dari Mary Douglas 

Mary Douglas adalah seorang antropolog Inggris yang 

menghasilkan karya monumental berjudul Purity and Danger: An Analysis 

of Concepts of Pollution and Taboo yang pertama kali diterbitkan pada tahun 

1966. Karya ini memberikan kontribusi penting dalam memahami 

konsep-konsep tentang kemurnian, pencemaran, dan larangan dalam 

berbagai budaya manusia. Douglas terkenal dengan ungkapannya yang 

sederhana namun mendalam: "Dirt is matter out of place" atau "kotoran 

adalah sesuatu yang berada di tempat yang salah."28 Ungkapan ini 

menjadi kunci untuk memahami bagaimana manusia dalam berbagai 

budaya menciptakan sistem klasifikasi dan kategori untuk mengatur 

kehidupan mereka. 

Menurut Douglas, apa yang dianggap sebagai kotoran atau 

sesuatu yang terlarang bukanlah sesuatu yang bersifat alamiah atau 

absolut, melainkan merupakan hasil dari sistem klasifikasi budaya. 

                                                           
28 Caitlin Zaloom, “Mary Douglas, Purity and Danger (1966),” Public Culture 32, no. 2 

(2020): 415. 



23 
 

 
 

Sesuatu dianggap kotor atau terlarang ketika ia tidak sesuai dengan 

kategori-kategori yang telah ditetapkan oleh suatu masyarakat. Sebagai 

contoh, sepatu yang diletakkan di atas meja makan akan dianggap kotor 

dan tidak pada tempatnya, padahal sepatu yang sama tidak akan 

dianggap kotor ketika diletakkan di rak sepatu.29 Dengan demikian, 

konsep tentang kemurnian dan pencemaran lebih berkaitan dengan 

tatanan sosial dan simbolis daripada dengan kebersihan fisik semata. 

Douglas berpendapat bahwa setiap masyarakat memiliki sistem 

klasifikasi sendiri yang menentukan apa yang dianggap murni dan apa 

yang dianggap tercemar. Sistem klasifikasi ini berfungsi untuk 

menciptakan keteraturan dalam kehidupan sosial. Ketika ada sesuatu 

yang tidak dapat dimasukkan ke dalam kategori-kategori yang ada, atau 

ketika sesuatu tersebut berada di antara dua kategori, maka ia akan 

dianggap sebagai sesuatu yang ambigu dan potensial berbahaya.30 

Larangan-larangan budaya kemudian muncul untuk mengatur hal-hal 

yang dianggap ambigu ini, melindungi batas-batas kategori yang telah 

ditetapkan, dan mempertahankan keteraturan sosial. 

Yang menarik dari pemikiran Douglas adalah bahwa ia tidak 

hanya melihat larangan-larangan budaya sebagai sesuatu yang negatif 

atau represif. Sebaliknya, larangan-larangan ini juga dapat memiliki 

                                                           
29 Ibid. 
30 Mary Douglas, Purity and Danger (London: Routledge \& Kegan Paul, 1984), 44. 



24 
 

 
 

kekuatan yang bersifat kreatif dan transformatif. Douglas menjelaskan 

bahwa dalam beberapa konteks ritual, hal-hal yang biasanya dianggap 

tercemar justru dapat disucikan dan digunakan untuk pembaruan.31 

Misalnya, dalam beberapa tradisi keagamaan, kotoran atau darah yang 

dalam konteks sehari-hari dianggap tercemar, dalam konteks ritual 

tertentu dapat menjadi sarana untuk penyucian dan pembaruan spiritual. 

Hal ini menunjukkan bahwa hubungan antara kemurnian dan 

pencemaran bersifat kompleks dan bergantung pada konteks sosial serta 

ritual di mana konsep-konsep tersebut digunakan. 

Pemikiran Douglas tentang kemurnian dan pencemaran sangat 

relevan untuk memahami berbagai larangan budaya, termasuk pemali 

dalam masyarakat Toraja. Larangan-larangan ini bukan semata-mata 

tentang hal-hal yang dianggap kotor secara fisik, melainkan tentang 

pemeliharaan tatanan sosial dan kosmis. Ketika seseorang melanggar 

pemali, yang terancam bukan hanya individu tersebut, tetapi juga 

keseimbangan dan keteraturan yang telah dibangun oleh masyarakat. 

Dengan demikian, larangan-larangan budaya dapat dipahami sebagai 

upaya masyarakat untuk menjaga batas-batas simbolis yang penting bagi 

identitas dan keteraturan kehidupan mereka. 

 

 

                                                           
31 Ibid., 162–163. 



25 
 

 
 

2. Interpretivisme Simbolik dari Clifford Geertz  

Clifford Geertz adalah seorang antropolog Amerika yang sangat 

berpengaruh dalam pengembangan pendekatan interpretatif dalam 

antropologi. Karyanya yang paling terkenal adalah The Interpretation of 

Cultures yang diterbitkan pada tahun 1973. Geertz mengembangkan 

pendekatan yang disebut interpretivisme simbolik atau antropologi 

simbolik, yang menekankan pentingnya memahami makna dalam 

kehidupan manusia.32 Bagi Geertz, tugas utama antropologi bukanlah 

mencari hukum-hukum umum tentang perilaku manusia seperti dalam 

ilmu alam, melainkan memahami makna-makna yang diciptakan dan 

digunakan oleh manusia dalam kehidupan mereka. 

Geertz mendefinisikan kebudayaan sebagai "pola makna-makna 

yang diteruskan secara historis yang terwujud dalam simbol-simbol, 

suatu sistem konsep-konsep yang diwariskan yang terungkap dalam 

bentuk-bentuk simbolis yang dengannya manusia berkomunikasi, 

melestarikan, dan memperkembangkan pengetahuan mereka tentang 

kehidupan dan sikap-sikap terhadap kehidupan."33 Definisi ini 

menunjukkan bahwa kebudayaan bukan semata-mata tentang perilaku 

yang dapat diamati, melainkan tentang makna-makna yang ada di balik 

                                                           
32 Yusri Mohamad Ramli, “Agama Dalam Tentukur Antropologi Simbolik Clifford 

Geertz,” International Journal of Islamic Thought 1 (2012): 65. 
33 Clifford Geertz, Kebudayaan Dan Agama (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 3. 



26 
 

 
 

perilaku tersebut. Simbol-simbol adalah kendaraan atau media melalui 

mana makna-makna ini diungkapkan dan dikomunikasikan. 

Dalam pendekatan interpretivisme simbolik, tugas antropolog 

adalah melakukan apa yang disebut Geertz sebagai "deskripsi tebal" (thick 

description). Berbeda dengan deskripsi tipis yang hanya menggambarkan 

perilaku secara lahiriah, deskripsi tebal berusaha mengungkapkan 

lapisan-lapisan makna yang ada dalam suatu tindakan atau simbol.34 

Misalnya, ketika seseorang mengedipkan mata, deskripsi tipis hanya 

akan mengatakan bahwa kelopak matanya bergerak. Namun deskripsi 

tebal akan berusaha memahami apakah kedipan mata tersebut 

merupakan gerakan refleks, atau isyarat untuk berkomunikasi, atau 

bahkan parodi dari isyarat orang lain. Setiap kemungkinan ini membawa 

makna yang berbeda dan memerlukan pemahaman tentang konteks 

budaya di mana tindakan tersebut terjadi. 

Geertz menekankan bahwa simbol adalah objek, kejadian, bunyi 

bicara, atau bentuk-bentuk tertulis yang diberi makna oleh manusia.35 

Simbol-simbol ini tidak memiliki makna yang melekat pada dirinya 

sendiri, melainkan makna yang diberikan oleh manusia melalui proses 

interpretasi dalam konteks budaya tertentu. Oleh karena itu, untuk 

memahami suatu simbol atau tindakan simbolik, kita harus memahami 

                                                           
34 Ramli, “Agama Dalam Tentukur Antropologi Simbolik Clifford Geertz,” 66. 
35 Misnawati and Anwarsani, Teori Struktural Levi-Strauss Dan Interpretatif Simbolik Untuk 

Penelitian Sastra Lisan, ed. Guepedia (Bogor: Guepedia, 2019), 38. 



27 
 

 
 

sistem makna yang digunakan oleh masyarakat yang bersangkutan. 

Geertz juga menekankan pentingnya menempatkan diri dalam sudut 

pandang orang-orang yang kita kaji. Tugas antropolog adalah 

"melibatkan mereka, pandangan mereka tentang dunia, dan jawaban 

mereka justru menjadi bagian sentral dalam jawaban kita."36 

Konsep penting lainnya dalam pemikiran Geertz adalah 

hubungan antara kebudayaan sebagai sistem kognitif (pattern of) dan 

sebagai sistem nilai (pattern for). Sebagai pattern of, kebudayaan adalah 

sesuatu yang dilihat atau dilakukan manusia dalam kehidupan sehari-

hari sebagai kenyataan. Sebagai pattern for, kebudayaan adalah rangkaian 

pengetahuan yang secara selektif digunakan untuk menginterpretasi, 

mendorong, dan menciptakan suatu tindakan.37 Dalam konteks agama, 

Geertz menjelaskan bahwa simbol-simbol religius berfungsi untuk 

mensintesiskan etos suatu bangsa (nada, karakter, dan kualitas 

kehidupan mereka) dengan pandangan dunia mereka (gambaran tentang 

tatanan realitas).38 Dengan demikian, simbol-simbol religius tidak hanya 

mencerminkan realitas tetapi juga membentuknya. 

Pendekatan Geertz sangat relevan untuk memahami pemali dalam 

masyarakat Toraja. Pemali bukan sekadar larangan yang bersifat 

                                                           
36 Ibid., 38–39. 
37 Danang Giri Sulistyo Pambudi, “Tradisi Serahan Untuk Mertua Dalam Pernikahan 

Perspektif Teori Simbolik Interpretatif (Studi Kasus Di Kecamatan Wonogiri Kabupaten 

Wonogiri)” (Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2020), 20. 
38 Geertz, Kebudayaan Dan Agama, 5. 



28 
 

 
 

eksternal, melainkan simbol yang sarat dengan makna tentang hubungan 

manusia dengan alam, sesama, dan leluhur. Untuk memahami pemali 

secara mendalam, kita perlu melakukan deskripsi tebal yang 

mengungkap lapisan-lapisan makna yang terkandung di dalamnya. Kita 

juga perlu memahami bagaimana pemali berfungsi sebagai pattern of 

(realitas yang dihayati) sekaligus pattern for (pedoman untuk bertindak) 

dalam kehidupan masyarakat Toraja. Dengan demikian, pemali dapat 

dipahami bukan hanya sebagai larangan, tetapi sebagai bagian dari 

sistem makna yang membentuk identitas dan cara hidup masyarakat 

Toraja. 

 

D. Pandangan Alkitab tentang Pemali 

Alkitab mencatat berbagai larangan atau perintah yang diberikan 

Allah kepada umat-Nya sejak awal penciptaan. Larangan-larangan ini bukan 

sekadar aturan yang bersifat sewenang-wenang, melainkan memiliki tujuan 

untuk melindungi dan membimbing manusia agar hidup sesuai dengan 

kehendak Allah. Larangan pertama yang tercatat dalam Kitab Suci adalah 

perintah Allah kepada Adam dan Hawa untuk tidak memakan buah dari 

pohon pengetahuan tentang yang baik dan yang jahat (Kej 2:16-17). Perintah 



29 
 

 
 

ini menunjukkan bahwa sejak awal, Allah menetapkan batasan-batasan yang 

harus dihormati oleh manusia.39  

Dalam tradisi Perjanjian Lama, Allah memberikan seperangkat 

hukum yang komprehensif kepada bangsa Israel, yang puncaknya adalah 

Sepuluh Perintah Allah atau yang dikenal sebagai Dekalog. Sepuluh Perintah 

ini mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hubungan vertikal 

manusia dengan Allah hingga hubungan horizontal antarmanusia. Perintah-

perintah ini berisi instruksi untuk beribadah hanya kepada Allah, 

menghormati orang tua, memelihara hari Sabat, serta larangan terhadap 

pembunuhan, perzinaan, pencurian, dan berbagai tindakan yang dapat 

merusak tatanan kehidupan bersama.40 Larangan-larangan ini berfungsi 

sebagai pedoman moral yang mengatur perilaku umat Allah dalam berbagai 

situasi kehidupan. 

Selain larangan moral, Alkitab juga mencatat berbagai larangan ritual 

yang berkaitan dengan kekudusan dan ibadah. Kitab Imamat mencatat secara 

detail tentang hal-hal yang dianggap najis atau tidak kudus, termasuk jenis 

makanan tertentu, kontak dengan mayat, dan berbagai kondisi yang 

membuat seseorang tidak layak untuk beribadah. Mary Douglas dalam 

kajiannya menjelaskan bahwa konsep kenajisan dalam Perjanjian Lama 

                                                           
39 Desna Rura Sarapang, “Kajian Teologis Antropologis Terhadap Pemali Dalam Ritual 

Rampanan K Apa ’ Di Toraja,” Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia 4, no. 1 (2023): 27. 
40 Budhi Setianto Purwowiyoto, Candrajiwa Indonesia: Warisan Ilmiah Putra Indonesia 

(Transcendence to The Depth of The Heart and Beyond) Glosarium (Kamus Ringkas) 1/1 (Jakarta: PERKI 

Jakarta, 2021), 92. 



30 
 

 
 

bukan hanya masalah kebersihan fisik, melainkan sistem simbolik yang 

mengatur batas antara yang kudus dan yang biasa. Douglas menyatakan 

bahwa "kotoran adalah materi yang tidak pada tempatnya" (dirt is matter out 

of place), yang berarti sesuatu dianggap najis bukan karena substansinya yang 

jahat, melainkan karena berada di luar kategori atau tempat yang telah 

ditetapkan.41  

Larangan-larangan dalam Alkitab juga memiliki fungsi pedagogis 

dan relasional. Melalui ketaatan terhadap perintah-perintah-Nya, Allah 

mendidik umat untuk hidup dalam hubungan yang benar dengan-Nya. 

Ulangan 6:6-9 menekankan pentingnya mengajarkan perintah Allah kepada 

generasi berikutnya secara berulang-ulang dalam kehidupan sehari-hari. Ini 

menunjukkan bahwa larangan Allah bukan hanya untuk dipatuhi secara 

lahiriah, tetapi untuk dipahami, diinternalisasi, dan diteruskan sebagai 

warisan iman kepada generasi selanjutnya.42 Dalam konteks Perjanjian Baru, 

Yesus Kristus memberikan penggenapan terhadap hukum Taurat dengan 

menekankan bahwa inti dari semua perintah adalah kasih kepada Allah dan 

kasih kepada sesama (Mat 22:37-40). 

Dengan demikian, pandangan Alkitab tentang larangan atau pemali 

dapat dipahami sebagai sistem yang dirancang untuk menjaga kekudusan, 

mengatur hubungan antarmanusia, dan membimbing umat Allah untuk 

                                                           
41 Ben Campkin, “Placing ``Matter Out of Place’’: Purity and Danger as Evidence for 

Architecture and Urbanism,” Architectural Theory Review 18, no. 1 (2013): 50. 
42 Sarapang, “Kajian Teologis Antropologis Terhadap Pemali Dalam Ritual Rampanan K 

Apa ’ Di Toraja,” 27. 



31 
 

 
 

hidup sesuai dengan kehendak-Nya. Larangan-larangan ini memiliki dimensi 

spiritual, moral, dan sosial yang saling terkait, bertujuan untuk menciptakan 

tatanan kehidupan yang harmonis antara manusia dengan Allah, sesama, 

dan alam semesta. 

 

E. Pemahaman Pemali Menurut Teologi 

Dalam perspektif teologi Kristen kontemporer, pemahaman tentang 

pemali atau larangan adat perlu didekati dengan sikap yang bijaksana dan 

kontekstual. Gereja memahami bahwa pemali dalam budaya lokal seperti di 

Toraja memiliki kesamaan fungsi dengan larangan-larangan dalam Alkitab, 

yaitu sebagai aturan yang mengatur kehidupan masyarakat. Namun, penting 

untuk membedakan antara larangan yang bersumber dari kepercayaan 

tradisional dengan perintah yang berasal dari Allah yang tertulis dalam Kitab 

Suci.43 Tatanan ideal dalam kehidupan gereja adalah melihat nilai-nilai 

budaya yang ada dalam masyarakat kemudian mengevaluasinya dengan 

terang Firman Tuhan melalui pendekatan dialogis. 

Stephen B. Bevans menawarkan model antropologis sebagai salah 

satu pendekatan dalam teologi kontekstual yang sangat relevan untuk 

memahami pemali. Model antropologis bersifat "antropologis" dalam dua arti: 

pertama, model ini berpusat pada nilai dan kebaikan pribadi manusia 

(anthropos), di mana Allah menyatakan kehadiran-Nya dalam setiap budaya 
                                                           

43 Novilma Datu, “Iman Dalam Dilema: Kajian Teologis Tentang Pemali Dan Implikasinya 

Dalam Kehidupan Jemaat Lebo-Lebo, Klasis Simbuang” (Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) 

Toraja, 2015), 5. 



32 
 

 
 

dan masyarakat. Kedua, model ini menggunakan wawasan dari ilmu-ilmu 

sosial, terutama antropologi, untuk memahami relasi manusia serta nilai-nilai 

yang membentuk kebudayaan.44 Melalui pendekatan ini, pemali tidak 

langsung ditolak atau diterima, melainkan dipahami sebagai bagian dari 

sistem budaya yang memiliki makna bagi masyarakat setempat. 

Model antropologis Bevans menekankan bahwa konteks budaya 

menjadi titik tolak pertama dalam berteologi, bukan Kitab Suci. Ini tidak 

berarti mengabaikan otoritas Alkitab, melainkan mengakui bahwa Allah 

telah bekerja dalam budaya jauh sebelum Injil tiba di suatu tempat. Dasar 

biblis dari model ini dapat ditemukan dalam kisah perempuan Kanaan (Mat 

15:21-28) dan Yohanes 3:16 yang berbicara tentang besarnya kasih Allah akan 

dunia. Dalam teks Yohanes 3:16, kata "dunia" menunjukkan bahwa Allah 

sangat mengasihi ciptaan-Nya sehingga rela menjadi manusia. Hal ini 

menandakan kebaikan dan kemampuan dunia sebagai tempat kehadiran 

Allah yang mewahyukan diri.45 Dengan pemahaman ini, pemali dapat dilihat 

sebagai bagian dari hikmat lokal yang mengandung nilai-nilai moral dan 

spiritual. 

Dalam praktiknya, pemahaman teologis tentang pemali memerlukan 

sikap kritis dan dialogis. Gereja tidak boleh serta-merta menolak semua 

                                                           
44 Yoseph Koverino Gedu Blareq and Merry Johanna Purba, “Filosofi Mangalap Tondi 

Pada Budaya Batak Toba Dalam Kaitannya Dengan Model Antropologis Stephen Bevans,” 

Perspektif 19, no. 1 (2024): 77. 
45 Jie, “Model Antropologis Menurut Stephen B. Bevans Dan Relevansinya Bagi 

Mahasiswa Perantauan Di Kota Malang,” 130–131. 



33 
 

 
 

bentuk pemali sebagai takhayul, karena banyak pemali yang mengandung 

nilai-nilai etis dan ekologis yang sejalan dengan ajaran Kristen. Namun, 

gereja juga harus mampu membedakan antara pemali yang bersumber dari 

hikmat leluhur dengan praktik-praktik yang bertentangan dengan iman 

Kristen. Model antropologis memberikan ruang untuk dialog antara konteks 

budaya dan Injil, sehingga masyarakat dapat memaknai Injil dalam 

budayanya sendiri tanpa kehilangan identitas.46 Pendekatan ini sangat 

relevan dalam konteks masyarakat Toraja yang memiliki budaya luhur 

namun juga telah menerima iman Kristen. 

Secara keseluruhan, pemahaman pemali menurut teologi Kristen 

kontekstual adalah melihatnya sebagai bagian dari sistem budaya yang 

memiliki fungsi mengatur kehidupan masyarakat. Melalui pendekatan 

antropologis, gereja dapat mengapresiasi nilai-nilai luhur dalam pemali 

sambil tetap memegang teguh kebenaran Firman Tuhan. Tujuannya adalah 

mencapai sintesis antara iman Kristen dan budaya lokal, di mana kedua 

aspek tersebut menyatu dalam harmoni untuk kemuliaan Allah dan 

kesejahteraan masyarakat. 

                                                           
46 Buntu, “Bate Di Toraja Sebagai Simbol Relasi Manusia, Tuhan Dan Leluhur: (Studi 

Teologi Kontekstual Tentang Makna Bate Dalam Pandangan Masyarakat Toraja Dengan Memakai 

Model Antropologi Stephens Bevans),” 24–25. 


