BAB II

LANDASAN TEORI

A. Antropologi
1. Definisi Antropologi

Antropologi berasal dari dua kata dalam bahasa Yunani, yaitu
anthropos yang berarti manusia dan logos yang berarti ilmu. Secara
sederhana, antropologi dapat dipahami sebagai ilmu yang mempelajari
tentang manusia.* Namun, antropologi bukan satu-satunya ilmu yang
mempelajari manusia. Berbagai disiplin ilmu lain seperti sosiologi,
psikologi, ilmu politik, dan ekonomi juga menjadikan manusia sebagai
objek kajiannya. Yang membedakan antropologi dengan ilmu-ilmu lain
adalah fokus perhatiannya yang lebih luas dan menyeluruh terhadap
manusia.

Antropologi memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya
dari disiplin ilmu lain. Pertama, antropologi menggunakan pendekatan
holistik, artinya kajian antropologi mencakup manusia dari berbagai
aspek, baik dari segi biologis maupun sosial budayanya, pada masa
lampau maupun masa kini.’> Pendekatan holistik ini berusaha memahami

berbagai aspek kehidupan manusia dan mengorganisasikannya secara

4 Maswita, Antropologi Budaya, ed. Guepedia/La (Bogor: Guepedia, 2021), 12.
15 Zulkifli, Antropologi Sosial Budaya, ed. Ahmadi Sofyan (Bangka; Yogyakarta: Shiddiq
Press; Grha Guru, 2008), 19.

13



14

sistematis. Kedua, antropologi menerapkan prinsip relativisme kultural,
yaitu upaya untuk memahami dan menilai setiap sistem budaya menurut
logika internalnya sendiri tanpa memaksakan sudut pandang peneliti.'¢

Dalam perkembangannya, antropologi tidak hanya mempelajari
manusia dari bentuk dan ciri-ciri fisiknya saja, tetapi juga mempelajari
sendi-sendi kehidupan dalam masyarakat dan kebudayaannya.
Antropologi yang mempelajari bentuk dan ciri-ciri fisik manusia disebut
antropologi fisik, sedangkan yang mempelajari kehidupan sosial dan
kebudayaan manusia disebut antropologi sosial budaya.”” Antropologi
budaya memusatkan perhatian pada kehidupan manusia sebagai
makhluk sosial yang mengalami perkembangan dari generasi ke generasi.
Dengan demikian, antropologi dapat dipahami sebagai suatu cabang
ilmu pengetahuan yang mempelajari manusia secara utuh, baik dari
aspek fisik, sosial, maupun budayanya.

2. Antropologi menurut Para Ahli

Berbagai ahli antropologi telah memberikan definisi yang
beragam tentang antropologi sesuai dengan sudut pandang dan
penekanan mereka masing-masing. Haviland mendefinisikan antropologi
sebagai studi untuk menyusun sejumlah generalisasi yang bermakna

tentang makhluk manusia dan perilakunya serta pengertian yang

16 Ibid., 20.
17" Arief Fahmi Lubis, Antropologi Budaya, ed. Tim Qiara Media (Pasuruan: CV. Penerbit
Qiara Media, 2021), 2.



15
lengkap tentang keragaman manusia baik kebudayaan maupun ciri
fisiknya.'® Definisi ini menekankan bahwa antropologi tidak hanya
mempelajari keragaman manusia, tetapi juga berusaha menemukan pola-
pola umum yang dapat menjelaskan perilaku dan kebudayaan manusia.

Koentjaraningrat, salah satu tokoh antropologi Indonesia,
menjelaskan bahwa antropologi adalah ilmu yang mempelajari manusia
pada umumnya baik mengenai warna kulit, bentuk fisik maupun
kebudayaan yang dihasilkan.’” Definisi ini menegaskan bahwa kajian
antropologi mencakup dua aspek utama, yaitu aspek biologis (fisik) dan
aspek kebudayaan. Keesing memberikan penekanan yang sedikit berbeda
dengan menyatakan bahwa antropologi adalah ilmu yang membicarakan
tentang beragam kebudayaan, perbedaan dan persamaan fisik, sifat
manusia dan kelembagaannya.”

Harsoyo menawarkan definisi yang lebih integratif dengan
menyatakan bahwa antropologi adalah ilmu yang mempelajari tentang
manusia sebagai makhluk biologi dan manusia sebagai makhluk sosio-
budaya secara holistik, yaitu sebagai suatu kesatuan bio-sosio-budaya.
Definisi ini menekankan pentingnya melihat manusia tidak secara
terpisah-pisah, melainkan sebagai satu kesatuan yang utuh. Sementara

itu, Maswita menjelaskan bahwa antropologi adalah ilmu yang

18 Maswita, Antropologi Budaya, 13.
19 Tbid.



16
mempelajari manusia dalam aspek tingkah lakunya, yang akan
tergambarkan ketika manusia memenuhi keperluan hidupnya seperti
keperluan makan dan minum, keperluan perlindungan yaitu pakaian dan
perumahan, serta keperluan akan ketenangan jiwa.?

Dari berbagai definisi yang dikemukakan oleh para ahli di atas,
dapat dipahami bahwa antropologi memfokuskan kajiannya terhadap
manusia dalam arti yang seutuhnya. Manusia dipelajari dari berbagai
aspek, mulai dari bentuk fisik, aspek rohani, nilai atau pikiran yang
membentuk budaya, hingga tindakan yang bersifat individual maupun
sosial. Meskipun banyak disiplin ilmu yang mempelajari manusia,
antropologi memiliki keunikan dalam pendekatannya yang holistik dan
kontekstual, berusaha memahami manusia dalam keseluruhan dimensi

kehidupannya.

B. Model Antropologi Stephen Bevans
1. Antropologi menurut Bevans
Stephen B. Bevans adalah seorang teolog kontekstual Amerika
Serikat yang dikenal luas melalui karya-karyanya tentang teologi
kontekstual. Bevans mengembangkan enam model teologi kontekstual
yang berbeda, yaitu Model Terjemahan (The Translation Model), Model

Antropologis (The Anthropological Model), Model Praksis (The Praxis

20 Ibid., 13-14.



17
Model), Model Sintesis (The Synthetic Model), Model Transendental (The
Transcendental Model), dan Model Budaya Tandingan (The Countercultural
Model)?' Setiap model memiliki kelebihan dan kelemahannya masing-
masing, namun semuanya bertujuan untuk membantu memahami
bagaimana iman Kristen dapat dipahami dan dihayati dalam konteks
budaya yang beragam.

Di antara keenam model tersebut, Model Antropologis
merupakan model yang paling radikal dalam pendekatannya. Model ini
disebut "antropologis" dalam dua pengertian. Pertama, model ini
berpusat pada nilai dan kebaikan anthropos, yaitu pribadi manusia. Di
dalam setiap pribadi, setiap masyarakat, serta setiap budaya, Allah
menyatakan kehadiran-Nya. Dengan demikian, tugas teolog bukan
semata-mata menghubungkan pewartaan dari luar dengan situasi
tertentu, melainkan menemukan dan menggali kehadiran Allah yang
sudah ada dalam konteks tersebut. Kedua, model ini menggunakan
wawasan-wawasan dari ilmu-ilmu sosial, terutama antropologi, untuk
memahami secara lebih mendalam jaring relasi manusia serta nilai-nilai

yang membentuk kebudayaan manusia.??

2l Marcelino Bramantyoko Jie, “Model Antropologis Menurut Stephen B. Bevans Dan
Relevansinya Bagi Mahasiswa Perantauan Di Kota Malang,” Perspektif 18, no. 2 (2023): 129.

22 [van Sampe Buntu, “Bate Di Toraja Sebagai Simbol Relasi Manusia, Tuhan Dan Leluhur:
(Studi Teologi Kontekstual Tentang Makna Bate Dalam Pandangan Masyarakat Toraja Dengan
Memakai Model Antropologi Stephens Bevans),” Religi: Jurnal Studi Agama-agama 21, no. 01 (2025):
24-25.



18

Titik tolak Model Antropologis adalah kebudayaan dengan
perhatian istimewa pada kebudayaan manusia. Berbeda dengan Model
Terjemahan yang berangkat dari teks Alkitab dan tradisi lalu mencari
cara untuk memasukkan Injil ke dalam konteks, Model Antropologis
justru bermula dari konteks, menganalisisnya, mendengarkannya, dan
menemukan cara-cara Allah berfirman melaluinya.?® Praktisi model ini
menggunakan berbagai disiplin ilmu sosial untuk mempelajari konteks
guna "menarik Injil keluar" dari dalam budaya tersebut. Dengan kata lain,
Injil dipahami bukan sebagai sesuatu yang asing dan datang dari luar,
tetapi sebagai sesuatu yang sudah ada dan tumbuh dari pengalaman
serta identitas masyarakat setempat.

Perhatian utama Model Antropologis adalah pembentukan atau
pelestarian jati diri budaya oleh orang yang beriman Kristen. Yang
terpenting dalam model ini adalah pemahaman bahwa kekristenan bukan
terutama tentang satu amanat tertentu atau seperangkat doktrin,
melainkan menyangkut pribadi manusia serta pemenuhannya. Model ini
tidak melihat budaya secara hitam putih untuk kemudian membuang
hal-hal yang dianggap tidak sesuai. Sebaliknya, model ini memberi ruang
dialog antara konteks dan Injil, sehingga lebih relevan dalam
perjumpaannya dengan budaya-budaya luhur. Sikap dasar teologis yang

harus diambil oleh praktisi Model Antropologis adalah keyakinan akan

2 Ibid., 25.



19

kebaikan ciptaan.* Kebaikan ciptaan menjadi fondasi utama dalam
melakukan teologi, dengan pengakuan bahwa karya Allah telah ada
dalam budaya jauh sebelum pewartaan dilakukan.

Meskipun memiliki kekuatan yang unik, Model Antropologis juga
memiliki keterbatasan. Perspektif yang berangkat dari pribadi manusia
sebagai sesuatu yang kudus mungkin terlalu naif dan tidak cukup
mengakui dosa serta kejahatan yang dapat dilakukan manusia. Selain itu,
ada kecenderungan untuk terlalu mengidealkan praktik-praktik budaya
dan melupakan bahwa budaya selalu berubah ketika berhadapan dengan
faktor-faktor yang menantangnya. Namun demikian, model ini tetap
relevan dan penting karena melihat realitas manusia dengan sangat
serius dan memberi tempat bagi pengalaman manusia sebagai salah satu
sumber teologi yang sah, bersama dengan Alkitab dan tradisi.

2. Antropologi Bevans menurut Alkitab

Model Antropologis yang dikembangkan oleh Bevans memiliki
dasar yang kuat dalam Alkitab. Bevans menggunakan beberapa teks
Alkitab sebagai landasan teologis untuk model ini, terutama kisah-kisah
tentang perempuan Kanaan dalam Matius 15:21-28 dan perempuan Siro-
Fenisia dalam Markus 7:24-30.? Dalam kedua kisah ini, Yesus mengalami

perjumpaan dengan perempuan-perempuan yang bukan berasal dari

24 Ibid.
% Jie, “Model Antropologis Menurut Stephen B. Bevans Dan Relevansinya Bagi
Mahasiswa Perantauan Di Kota Malang,” 128-131.



20
bangsa Yahudi. Yang menarik adalah iman perempuan-perempuan ini
tampaknya mengubah pandangan Yesus terhadap mereka. Dalam Matius
15:28, Yesus bahkan mengungkapkan kekagumannya: "Hai ibu, besar
imanmu, maka jadilah kepadamu seperti yang kaukehendaki."

Kisah-kisah ini mengajarkan nilai penting bahwa dalam
berteologi, kita perlu mengenal dan menghargai iman serta kebudayaan
lokal. Terkadang dalam berhadapan dengan budaya yang berbeda, kita
terlalu memajukan idealisme kita sendiri tanpa menyentuh konteks
budaya setempat. Itulah mengapa dalam Model Antropologis, konteks
budaya menjadi titik tolak pertama dalam berteologi, bukan semata-mata
teks Alkitab yang dipaksakan dari luar.?® Yesus sendiri menunjukkan
sikap terbuka untuk belajar dari iman orang-orang yang ditemuinya,
bahkan dari mereka yang dianggap "orang luar" oleh masyarakat Yahudi
pada masa itu.

Dasar biblis penting lainnya adalah Yohanes 3:16 yang berbunyi:
"Karena begitu besar kasih Allah akan dunia ini, sehingga Ia telah
mengaruniakan Anak-Nya yang tunggal." Dalam teks ini, kata "dunia"
menunjuk pada sesuatu yang sangat dikasihi Allah hingga Ia berkenan
untuk menjadi manusia melalui inkarnasi.”? Hal ini menandakan

kebaikan dan kemampuan dunia sebagai tempat yang begitu dikasihi dan

2 Ibid., 31.
7 Ibid., 128-131.



21
diberkati sehingga menjadi tempat kehadiran Allah yang mewahyukan
diri. Allah bersikap solider dengan nasib manusia sehingga bersedia
masuk dalam kebudayaan dan sejarah manusia. Dengan demikian,
kekuatan Model Antropologis berasal dari kenyataan bahwa ia melihat
realitas manusia dengan sangat serius dan sungguh-sungguh.

Selain itu, pergerakan dalam Kisah Para Rasul juga menjadi dasar
biblis yang penting. Kitab ini menggambarkan bagaimana Injil menyebar
ke berbagai konteks budaya yang berbeda, mulai dari Yerusalem hingga
ke wujung-ujung bumi. Para rasul belajar untuk menyesuaikan
pemberitaan mereka dengan konteks pendengar mereka tanpa
kehilangan inti dari Injil itu sendiri. Yustinus Martir, salah satu Bapa
Gereja awal, mengembangkan konsep "benih-benih Sabda" (logos
spermatikos) yang mengajarkan bahwa kebenaran Allah sudah tersebar di
berbagai budaya sebelum kedatangan Kristus secara eksplisit. Konsep ini
sejalan dengan pemahaman Model Antropologis bahwa Allah sudah
bekerja dalam budaya-budaya lokal sebelum pewartaan formal
dilakukan.

Dasar-dasar biblis ini menunjukkan bahwa Model Antropologis
bukanlah sesuatu yang asing atau bertentangan dengan Alkitab.
Sebaliknya, model ini justru mengikuti jejak Yesus sendiri yang terbuka
terhadap iman dan kebudayaan orang-orang yang ditemuinya. Model ini

juga sejalan dengan pemahaman bahwa Allah adalah Pencipta yang



22
mencintai seluruh ciptaan-Nya, termasuk keragaman budaya manusia.
Dengan demikian, berteologi secara antropologis berarti mengakui dan
menghormati karya Allah yang sudah ada dalam setiap budaya, sambil

tetap setia pada pewahyuan Allah dalam Yesus Kristus.

C. Teori Larangan Budaya
1. Purity and Danger dari Mary Douglas

Mary Douglas adalah seorang antropolog Inggris yang
menghasilkan karya monumental berjudul Purity and Danger: An Analysis
of Concepts of Pollution and Taboo yang pertama kali diterbitkan pada tahun
1966. Karya ini memberikan kontribusi penting dalam memahami
konsep-konsep tentang kemurnian, pencemaran, dan larangan dalam
berbagai budaya manusia. Douglas terkenal dengan ungkapannya yang
sederhana namun mendalam: "Dirt is matter out of place" atau "kotoran
adalah sesuatu yang berada di tempat yang salah."?® Ungkapan ini
menjadi kunci untuk memahami bagaimana manusia dalam berbagai
budaya menciptakan sistem klasifikasi dan kategori untuk mengatur

kehidupan mereka.
Menurut Douglas, apa yang dianggap sebagai kotoran atau
sesuatu yang terlarang bukanlah sesuatu yang bersifat alamiah atau

absolut, melainkan merupakan hasil dari sistem klasifikasi budaya.

28 Caitlin Zaloom, “Mary Douglas, Purity and Danger (1966),” Public Culture 32, no. 2
(2020): 415.



23
Sesuatu dianggap kotor atau terlarang ketika ia tidak sesuai dengan
kategori-kategori yang telah ditetapkan oleh suatu masyarakat. Sebagai
contoh, sepatu yang diletakkan di atas meja makan akan dianggap kotor
dan tidak pada tempatnya, padahal sepatu yang sama tidak akan
dianggap kotor ketika diletakkan di rak sepatu.® Dengan demikian,
konsep tentang kemurnian dan pencemaran lebih berkaitan dengan
tatanan sosial dan simbolis daripada dengan kebersihan fisik semata.
Douglas berpendapat bahwa setiap masyarakat memiliki sistem
Kklasifikasi sendiri yang menentukan apa yang dianggap murni dan apa
yang dianggap tercemar. Sistem klasifikasi ini berfungsi untuk
menciptakan keteraturan dalam kehidupan sosial. Ketika ada sesuatu
yang tidak dapat dimasukkan ke dalam kategori-kategori yang ada, atau
ketika sesuatu tersebut berada di antara dua kategori, maka ia akan
dianggap sebagai sesuatu yang ambigu dan potensial berbahaya.®
Larangan-larangan budaya kemudian muncul untuk mengatur hal-hal
yang dianggap ambigu ini, melindungi batas-batas kategori yang telah
ditetapkan, dan mempertahankan keteraturan sosial.
Yang menarik dari pemikiran Douglas adalah bahwa ia tidak
hanya melihat larangan-larangan budaya sebagai sesuatu yang negatif

atau represif. Sebaliknya, larangan-larangan ini juga dapat memiliki

2 Tbid.
%0 Mary Douglas, Purity and Danger (London: Routledge \ & Kegan Paul, 1984), 44.



24
kekuatan yang bersifat kreatif dan transformatif. Douglas menjelaskan
bahwa dalam beberapa konteks ritual, hal-hal yang biasanya dianggap
tercemar justru dapat disucikan dan digunakan untuk pembaruan.’!
Misalnya, dalam beberapa tradisi keagamaan, kotoran atau darah yang
dalam konteks sehari-hari dianggap tercemar, dalam konteks ritual
tertentu dapat menjadi sarana untuk penyucian dan pembaruan spiritual.
Hal ini menunjukkan bahwa hubungan antara kemurnian dan
pencemaran bersifat kompleks dan bergantung pada konteks sosial serta
ritual di mana konsep-konsep tersebut digunakan.

Pemikiran Douglas tentang kemurnian dan pencemaran sangat
relevan untuk memahami berbagai larangan budaya, termasuk pemali
dalam masyarakat Toraja. Larangan-larangan ini bukan semata-mata
tentang hal-hal yang dianggap kotor secara fisik, melainkan tentang
pemeliharaan tatanan sosial dan kosmis. Ketika seseorang melanggar
pemali, yang terancam bukan hanya individu tersebut, tetapi juga
keseimbangan dan keteraturan yang telah dibangun oleh masyarakat.
Dengan demikian, larangan-larangan budaya dapat dipahami sebagai
upaya masyarakat untuk menjaga batas-batas simbolis yang penting bagi

identitas dan keteraturan kehidupan mereka.

31 Ibid., 162-163.



25
2. Interpretivisme Simbolik dari Clifford Geertz

Clifford Geertz adalah seorang antropolog Amerika yang sangat
berpengaruh dalam pengembangan pendekatan interpretatif dalam
antropologi. Karyanya yang paling terkenal adalah The Interpretation of
Cultures yang diterbitkan pada tahun 1973. Geertz mengembangkan
pendekatan yang disebut interpretivisme simbolik atau antropologi
simbolik, yang menekankan pentingnya memahami makna dalam
kehidupan manusia.?> Bagi Geertz, tugas utama antropologi bukanlah
mencari hukum-hukum umum tentang perilaku manusia seperti dalam
ilmu alam, melainkan memahami makna-makna yang diciptakan dan
digunakan oleh manusia dalam kehidupan mereka.

Geertz mendefinisikan kebudayaan sebagai "pola makna-makna
yang diteruskan secara historis yang terwujud dalam simbol-simbol,
suatu sistem konsep-konsep yang diwariskan yang terungkap dalam
bentuk-bentuk simbolis yang dengannya manusia berkomunikasi,
melestarikan, dan memperkembangkan pengetahuan mereka tentang
kehidupan dan sikap-sikap terhadap kehidupan."®® Definisi ini
menunjukkan bahwa kebudayaan bukan semata-mata tentang perilaku

yang dapat diamati, melainkan tentang makna-makna yang ada di balik

% Yusri Mohamad Ramli, “Agama Dalam Tentukur Antropologi Simbolik Clifford
Geertz,” International Journal of Islamic Thought 1 (2012): 65.
3 Clifford Geertz, Kebudayaan Dan Agama (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 3.



26
perilaku tersebut. Simbol-simbol adalah kendaraan atau media melalui
mana makna-makna ini diungkapkan dan dikomunikasikan.

Dalam pendekatan interpretivisme simbolik, tugas antropolog
adalah melakukan apa yang disebut Geertz sebagai "deskripsi tebal" (thick
description). Berbeda dengan deskripsi tipis yang hanya menggambarkan
perilaku secara lahiriah, deskripsi tebal berusaha mengungkapkan
lapisan-lapisan makna yang ada dalam suatu tindakan atau simbol.3*
Misalnya, ketika seseorang mengedipkan mata, deskripsi tipis hanya
akan mengatakan bahwa kelopak matanya bergerak. Namun deskripsi
tebal akan berusaha memahami apakah kedipan mata tersebut
merupakan gerakan refleks, atau isyarat untuk berkomunikasi, atau
bahkan parodi dari isyarat orang lain. Setiap kemungkinan ini membawa
makna yang berbeda dan memerlukan pemahaman tentang konteks
budaya di mana tindakan tersebut terjadi.

Geertz menekankan bahwa simbol adalah objek, kejadian, bunyi
bicara, atau bentuk-bentuk tertulis yang diberi makna oleh manusia.®
Simbol-simbol ini tidak memiliki makna yang melekat pada dirinya
sendiri, melainkan makna yang diberikan oleh manusia melalui proses
interpretasi dalam konteks budaya tertentu. Oleh karena itu, untuk

memahami suatu simbol atau tindakan simbolik, kita harus memahami

3% Ramli, “Agama Dalam Tentukur Antropologi Simbolik Clifford Geertz,” 66.
% Misnawati and Anwarsani, Teori Struktural Levi-Strauss Dan Interpretatif Simbolik Untuk
Penelitian Sastra Lisan, ed. Guepedia (Bogor: Guepedia, 2019), 38.



27
sistem makna yang digunakan oleh masyarakat yang bersangkutan.
Geertz juga menekankan pentingnya menempatkan diri dalam sudut
pandang orang-orang yang kita kaji. Tugas antropolog adalah
"melibatkan mereka, pandangan mereka tentang dunia, dan jawaban
mereka justru menjadi bagian sentral dalam jawaban kita."®

Konsep penting lainnya dalam pemikiran Geertz adalah
hubungan antara kebudayaan sebagai sistem kognitif (pattern of) dan
sebagai sistem nilai (pattern for). Sebagai pattern of, kebudayaan adalah
sesuatu yang dilihat atau dilakukan manusia dalam kehidupan sehari-
hari sebagai kenyataan. Sebagai pattern for, kebudayaan adalah rangkaian
pengetahuan yang secara selektif digunakan untuk menginterpretasi,
mendorong, dan menciptakan suatu tindakan.*” Dalam konteks agama,
Geertz menjelaskan bahwa simbol-simbol religius berfungsi untuk
mensintesiskan etos suatu bangsa (nada, karakter, dan kualitas
kehidupan mereka) dengan pandangan dunia mereka (gambaran tentang
tatanan realitas).”® Dengan demikian, simbol-simbol religius tidak hanya
mencerminkan realitas tetapi juga membentuknya.

Pendekatan Geertz sangat relevan untuk memahami pemali dalam

masyarakat Toraja. Pemali bukan sekadar larangan yang bersifat

% Ibid., 38-39.

% Danang Giri Sulistyo Pambudi, “Tradisi Serahan Untuk Mertua Dalam Pernikahan
Perspektif Teori Simbolik Interpretatif (Studi Kasus Di Kecamatan Wonogiri Kabupaten
Wonogiri)” (Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2020), 20.

3 Geertz, Kebudayaan Dan Agama, 5.



28
eksternal, melainkan simbol yang sarat dengan makna tentang hubungan
manusia dengan alam, sesama, dan leluhur. Untuk memahami pemali
secara mendalam, kita perlu melakukan deskripsi tebal yang
mengungkap lapisan-lapisan makna yang terkandung di dalamnya. Kita
juga perlu memahami bagaimana pemali berfungsi sebagai pattern of
(realitas yang dihayati) sekaligus pattern for (pedoman untuk bertindak)
dalam kehidupan masyarakat Toraja. Dengan demikian, pemali dapat
dipahami bukan hanya sebagai larangan, tetapi sebagai bagian dari
sistem makna yang membentuk identitas dan cara hidup masyarakat

Toraja.

D. Pandangan Alkitab tentang Pemali
Alkitab mencatat berbagai larangan atau perintah yang diberikan
Allah kepada umat-Nya sejak awal penciptaan. Larangan-larangan ini bukan
sekadar aturan yang bersifat sewenang-wenang, melainkan memiliki tujuan
untuk melindungi dan membimbing manusia agar hidup sesuai dengan
kehendak Allah. Larangan pertama yang tercatat dalam Kitab Suci adalah
perintah Allah kepada Adam dan Hawa untuk tidak memakan buah dari

pohon pengetahuan tentang yang baik dan yang jahat (Kej 2:16-17). Perintah



29
ini menunjukkan bahwa sejak awal, Allah menetapkan batasan-batasan yang
harus dihormati oleh manusia.®

Dalam tradisi Perjanjian Lama, Allah memberikan seperangkat
hukum yang komprehensif kepada bangsa Israel, yang puncaknya adalah
Sepuluh Perintah Allah atau yang dikenal sebagai Dekalog. Sepuluh Perintah
ini mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hubungan vertikal
manusia dengan Allah hingga hubungan horizontal antarmanusia. Perintah-
perintah ini berisi instruksi untuk beribadah hanya kepada Allah,
menghormati orang tua, memelihara hari Sabat, serta larangan terhadap
pembunuhan, perzinaan, pencurian, dan berbagai tindakan yang dapat
merusak tatanan kehidupan bersama.® Larangan-larangan ini berfungsi
sebagai pedoman moral yang mengatur perilaku umat Allah dalam berbagai
situasi kehidupan.

Selain larangan moral, Alkitab juga mencatat berbagai larangan ritual
yang berkaitan dengan kekudusan dan ibadah. Kitab Imamat mencatat secara
detail tentang hal-hal yang dianggap najis atau tidak kudus, termasuk jenis
makanan tertentu, kontak dengan mayat, dan berbagai kondisi yang
membuat seseorang tidak layak untuk beribadah. Mary Douglas dalam

kajiannya menjelaskan bahwa konsep kenajisan dalam Perjanjian Lama

% Desna Rura Sarapang, “Kajian Teologis Antropologis Terhadap Pemali Dalam Ritual
Rampanan K Apa " Di Toraja,” Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia 4, no. 1 (2023): 27.

% Budhi Setianto Purwowiyoto, Candrajiwa Indonesia: Warisan Ilmiah Putra Indonesia
(Transcendence to The Depth of The Heart and Beyond) Glosarium (Kamus Ringkas) 1/1 (Jakarta: PERKI
Jakarta, 2021), 92.



30
bukan hanya masalah kebersihan fisik, melainkan sistem simbolik yang
mengatur batas antara yang kudus dan yang biasa. Douglas menyatakan
bahwa "kotoran adalah materi yang tidak pada tempatnya" (dirt is matter out
of place), yang berarti sesuatu dianggap najis bukan karena substansinya yang
jahat, melainkan karena berada di luar kategori atau tempat yang telah
ditetapkan.*!

Larangan-larangan dalam Alkitab juga memiliki fungsi pedagogis
dan relasional. Melalui ketaatan terhadap perintah-perintah-Nya, Allah
mendidik umat untuk hidup dalam hubungan yang benar dengan-Nya.
Ulangan 6:6-9 menekankan pentingnya mengajarkan perintah Allah kepada
generasi berikutnya secara berulang-ulang dalam kehidupan sehari-hari. Ini
menunjukkan bahwa larangan Allah bukan hanya untuk dipatuhi secara
lahiriah, tetapi untuk dipahami, diinternalisasi, dan diteruskan sebagai
warisan iman kepada generasi selanjutnya.* Dalam konteks Perjanjian Baru,
Yesus Kristus memberikan penggenapan terhadap hukum Taurat dengan
menekankan bahwa inti dari semua perintah adalah kasih kepada Allah dan
kasih kepada sesama (Mat 22:37-40).

Dengan demikian, pandangan Alkitab tentang larangan atau pemali
dapat dipahami sebagai sistem yang dirancang untuk menjaga kekudusan,

mengatur hubungan antarmanusia, dan membimbing umat Allah untuk

4 Ben Campkin, “Placing “"Matter Out of Place”: Purity and Danger as Evidence for
Architecture and Urbanism,” Architectural Theory Review 18, no. 1 (2013): 50.

# Sarapang, “Kajian Teologis Antropologis Terhadap Pemali Dalam Ritual Rampanan K
Apa’ DiToraja,” 27.



31
hidup sesuai dengan kehendak-Nya. Larangan-larangan ini memiliki dimensi
spiritual, moral, dan sosial yang saling terkait, bertujuan untuk menciptakan
tatanan kehidupan yang harmonis antara manusia dengan Allah, sesama,

dan alam semesta.

E. Pemahaman Pemali Menurut Teologi

Dalam perspektif teologi Kristen kontemporer, pemahaman tentang
pemali atau larangan adat perlu didekati dengan sikap yang bijaksana dan
kontekstual. Gereja memahami bahwa pemali dalam budaya lokal seperti di
Toraja memiliki kesamaan fungsi dengan larangan-larangan dalam Alkitab,
yaitu sebagai aturan yang mengatur kehidupan masyarakat. Namun, penting
untuk membedakan antara larangan yang bersumber dari kepercayaan
tradisional dengan perintah yang berasal dari Allah yang tertulis dalam Kitab
Suci® Tatanan ideal dalam kehidupan gereja adalah melihat nilai-nilai
budaya yang ada dalam masyarakat kemudian mengevaluasinya dengan
terang Firman Tuhan melalui pendekatan dialogis.

Stephen B. Bevans menawarkan model antropologis sebagai salah
satu pendekatan dalam teologi kontekstual yang sangat relevan untuk
memahami pemali. Model antropologis bersifat "antropologis" dalam dua arti:
pertama, model ini berpusat pada nilai dan kebaikan pribadi manusia

(anthropos), di mana Allah menyatakan kehadiran-Nya dalam setiap budaya

# Novilma Datu, “Iman Dalam Dilema: Kajian Teologis Tentang Pemali Dan Implikasinya
Dalam Kehidupan Jemaat Lebo-Lebo, Klasis Simbuang” (Institut Agama Kristen Negeri (IAKN)
Toraja, 2015), 5.



32
dan masyarakat. Kedua, model ini menggunakan wawasan dari ilmu-ilmu
sosial, terutama antropologi, untuk memahami relasi manusia serta nilai-nilai
yang membentuk kebudayaan.#* Melalui pendekatan ini, pemali tidak
langsung ditolak atau diterima, melainkan dipahami sebagai bagian dari
sistem budaya yang memiliki makna bagi masyarakat setempat.

Model antropologis Bevans menekankan bahwa konteks budaya
menjadi titik tolak pertama dalam berteologi, bukan Kitab Suci. Ini tidak
berarti mengabaikan otoritas Alkitab, melainkan mengakui bahwa Allah
telah bekerja dalam budaya jauh sebelum Injil tiba di suatu tempat. Dasar
biblis dari model ini dapat ditemukan dalam kisah perempuan Kanaan (Mat
15:21-28) dan Yohanes 3:16 yang berbicara tentang besarnya kasih Allah akan
dunia. Dalam teks Yohanes 3:16, kata "dunia" menunjukkan bahwa Allah
sangat mengasihi ciptaan-Nya sehingga rela menjadi manusia. Hal ini
menandakan kebaikan dan kemampuan dunia sebagai tempat kehadiran
Allah yang mewahyukan diri.#» Dengan pemahaman ini, permali dapat dilihat
sebagai bagian dari hikmat lokal yang mengandung nilai-nilai moral dan
spiritual.

Dalam praktiknya, pemahaman teologis tentang pemali memerlukan

sikap kritis dan dialogis. Gereja tidak boleh serta-merta menolak semua

# Yoseph Koverino Gedu Blareq and Merry Johanna Purba, “Filosofi Mangalap Tondi
Pada Budaya Batak Toba Dalam Kaitannya Dengan Model Antropologis Stephen Bevans,”
Perspektif 19, no. 1 (2024): 77.

% Jie, “Model Antropologis Menurut Stephen B. Bevans Dan Relevansinya Bagi
Mahasiswa Perantauan Di Kota Malang,” 130-131.



33
bentuk pemali sebagai takhayul, karena banyak pemali yang mengandung
nilai-nilai etis dan ekologis yang sejalan dengan ajaran Kristen. Namun,
gereja juga harus mampu membedakan antara pemali yang bersumber dari
hikmat leluhur dengan praktik-praktik yang bertentangan dengan iman
Kristen. Model antropologis memberikan ruang untuk dialog antara konteks
budaya dan Injil, sehingga masyarakat dapat memaknai Injil dalam
budayanya sendiri tanpa kehilangan identitas.* Pendekatan ini sangat
relevan dalam konteks masyarakat Toraja yang memiliki budaya luhur
namun juga telah menerima iman Kristen.

Secara keseluruhan, pemahaman pemali menurut teologi Kristen
kontekstual adalah melihatnya sebagai bagian dari sistem budaya yang
memiliki fungsi mengatur kehidupan masyarakat. Melalui pendekatan
antropologis, gereja dapat mengapresiasi nilai-nilai luhur dalam pemali
sambil tetap memegang teguh kebenaran Firman Tuhan. Tujuannya adalah
mencapai sintesis antara iman Kristen dan budaya lokal, di mana kedua
aspek tersebut menyatu dalam harmoni untuk kemuliaan Allah dan

kesejahteraan masyarakat.

% Buntu, “Bate Di Toraja Sebagai Simbol Relasi Manusia, Tuhan Dan Leluhur: (Studi
Teologi Kontekstual Tentang Makna Bate Dalam Pandangan Masyarakat Toraja Dengan Memakai
Model Antropologi Stephens Bevans),” 24-25.



