
 
 

7 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A.  Pengertian Memboko Patane 

Tradisi dan kepercayaan mengenai Memboko Patane (menoleh atau 

melihat kebelakang saat meninggalkan lokasi pemakaman), merupakan salah 

satu bagian penting dari tata cara adat kematian di Mamasa. Hal ini berkaitan 

erat dengan pandangan hidup masyarakat Mamasa terhadap dunia orang 

mati (puya) dan dunia orang hidup. Larangan memboko patane atau melihat 

kebelakang merupakan pantangan penting yang diyakini menjagah 

perjalanan roh jenazah ke alam leluhur tanpa ganguan. Secara garis besar, 

larangan ini dilakukan bukan bukan sekedar karena takut, melainkan bentuk 

penghormatan dan pemisahan energi antara yang hidup dan yang mati.  

Pemisahan Dunia (Mebalun). Setelah prosesi pemakaman selesai dan 

Jenazah dimasukkan kedalam Patane (rumah kubur), garis pembatas antara 

dunia nyata dan dunia arwah harus ditegaskan. Dengan tidak menoleh 

kebelakang, keluarga yang ditinggalkan simbolis menyatakan bahwa mereka 

melepaskan kepergian almarhum.7 

Mencegah panggilan Arwah ada kepercayan bahwa jika seorang 

menoleh ke belakang saat meninggalkan Patane, itu dianggap sebagai tanda 

belum rela. Pantangan ini melarang keluarga atau peserta upacara 

                                                           
7 Taliga, Pra Wawancara, Peonan, 14 Januari 2025 



8 
 

 
 

pemakaman untuk melihat kebelakang setelah prosesi pemindahan jenazah, 

seperti saat mengangkaran (mengeluarkan jenazah dari patti kedalam Patane). 

Hal ini dikhwatirkan akan memicu arwah untuk mengikuti keluarga pulang 

ke rumah, yang bisa membawa sial atau penyakit. Keteguhan hati menoleh 

kebelakang melambangkan keraguan dan kesedihan yang berlarut-larut. 

Adat mengajarkan bahwa setelah penghormatan terakhir diberikan, yang 

hidup harus terus melangkah maju untuk melanjutkan hidup.8 

Dalam praktiknya, larangan ini biasanya diikuti dengan beberapa 

kebiasaan berikut: 

1. Jalan Terus Tanpa Berhenti setelah mengunci pintu Patane atau 

meletakkan jenazah, rombongan keluarga akan berjalan menjauh tanpa 

berhenti dan tanpa menoleh sedikit pun sampai jarak tertentu. 

2. Ritual Pembersihan (Membase) seringkali setelah pulang dari area 

pemakaman, anggota keluarga akan melakukan ritual pembersihan diri 

(seperti mencuci muka, tangan, dan kaki dengan air yang sudah di 

doakan) sebelum masuk kedalam rumah agar pengaruh ‘’dingin’’ dari 

makam tidak terbawa masuk. 

                                                           
8 Taliga, Pra Wawancara, Desa Datu Baringan, 14 Januari 2025 

 



9 
 

 
 

3. Penggunaan Simbol Tertentu kadang kala, tetua adat akan menuntun 

didepan untuk memastikan semua orang mengikuti jalur yang benar dan 

tidak melanggar pantangan tersebut.9 

Larangan ini muncul dalam tahapan-tahapan utama Rambu Solo’, 

termasuk mebalun (membungkus jenasah) dan pemindahan ke tempat 

persemayaman. Pelanggaran bisa memicu ketidak berkahan bagi keluarga. 

Meskipun zaman sudah modern, masyarakt Mamasa umumnya masih sangat 

memegang teguh nilai-nilai sebagai bentuk ‘’Pitu Ulunna Salu’’ (adat yang 

diwariskan turun-temurun). Melanggar larangan ini dianggap sebagai 

pelanggaran etika terhadap leluhur.10 

 

B. Teologi dan Kebudayaan 

Pengertian tentang budaya melibatkan berbagai elemen. Yang 

Pertama, budaya adalah usaha awal dari manusia untuk mengungkapkan   

diri serta nilai-nilai dan juga kepercayaan dalam bentuk yang tampak di 

tengah interaksi sosial.11 Sebagai contoh dapat dilihat pada bangunan seperti 

Gereja, candi Borobudur, teater, universitas, koloseum, bank, museum, dan 

sebagainya. Jika kita mengibaratkan kebudayaan seperti jaring laba-laba yang 

mana mempunyai kerumitan yang khas, jaring yang dimaksud tersebut 

                                                           
9 Taliga, Pra Wawancara, Peonan, 14 Januari 2025 
10 Taliga, Pra Wawancara, Peonan, 14 Januari 2025 
11 Kevin J. Vanhoozer, Charles A. Anderson, and Michael J. Sleasman, Everyday Theology 

(Cultural Exegesis): How to Read Cultural Texts and Interpret Trends (Baker Academie: Grand Rapids, 

2007),22. 



10 
 

 
 

memiliki arti yang berbeda dengan berbagai bentuk kebudayaan yang berasal 

dari manusia. Oleh karena itu, membawa pada poin kedua. Selanjutnya, 

budaya merupakan ungkapan manusia baik melalui lingkunan mereka 

maupun di luar lingkungan itu, yaitu dengan menciptakan tanda-tanda yang 

memiliki memiliki makna.12 Contohnya termasuk tugu, prasasti, atau 

monument peringatan, bangunan (dalam beragam gaya seperti minimalis, 

gaya Bali, gaya Eropa), baik film, maupun fashion. Hal tersebut dapat 

dimaknai melalui pandangan akan makna serta pesan yang ingin 

disampaikan oleh individu kepada sesama dalam konteks lingkunan alam 

atau sejarah masa lalu.  

Ketiga, budaya merupakan sekumpulan tindakan yang memiliki 

makna dari individu, kelompok, dan masyarakat, sehingga budaya tidak 

terpisahkan oleh manusia dan juga persoalannya, seperti gaya berpakaian, 

cara menyapa, cara menerima tamu, dan lainnya. Keempat, budaya 

merupakan suatu aturan yang diwujudkan melalui berbagai hal yang 

kemudian dapat dilihat, lalu beragam hal yang diterima dalam masyarakat 

berdasarkan nilai-nilai yang akan mendorong serta mendukung akan 

kebebasan dari manusia. Contohnya termasuk, legenda, mitos, dan cerita 

rakyat. Misalnya, jangan duduk diatas bantal kerena akan muncul penyakit 

bisul, jangan makan parut kelapa karena nanti cacingan, pria yang 

                                                           
12 Ibid, 23. 



11 
 

 
 

menghabiskan makanannya maka istrinya akan cantik. Kelima, kebudayaan 

merupakan lakon sejarah yang berlanjut, sehingga mereka menyusun 

kehidupan masyarakatnya, atau juga upaya untuk mempertahankan jiwa 

pada masa itu.13 Contohnya adalah Ajeng Bali, tari-tarian seperti Barong, 

Reog, Barongsai yang dilakukan untuk merayakan hari-hari tertentu.  

Setiap budaya memiliki tujuan, makna, serta pesan yang khas yang 

ingin dikemukakan. Oleh karena itu, diperlukan untuk memahami dan 

memaknai budaya agar dapat membentuk pemahaman baru, yang 

selanjutnya membantu kita mengenal diri sendiri dan mendekati budaya. 

Artinya, manusia berusaha memahami budaya orang lain, baik yang dekat 

maupun jauh, sehingga bisa terintegrasi dan menjadi bagian dari budaya yang 

baru itu. 

Menerapkan teknik atau langkah dalam memaknai yang benar serta 

yang paling sesuai dengan mankan aslinya tentu tidak akan habis. Pertama, 

ada metode sosiologi: cara dimana budaya terbentuk secara historis dan 

empiris (melalui suatu proses) serta dampak dari kekuatan teknologi, 

ekonomi serta politik pada masa itu. Hal ini kemudian membentuk jiwa 

zaman yang digunakan sebagai ukuran untuk menilai budaya tersebut. 

Kedua, metode filsafat melihat ide-ide apa yang menjadi kekuatan penggerak 

dibalik praktik-praktik budaya. Metode ini berkeyakinan bahwa roh atau 

                                                           
13 Ibid., 23. 



12 
 

 
 

zaman itu juga akan terus mengalami perkembangan dan terus berkembang 

tiada henti menuju kebebasan dan kebenaran. Ketiga, model teologi yang 

mana menginterpretasi atau memaknai budaya berdasarkan cara Allah dalam 

menilai namun hal tersebut menimbulkan pertanyaa sebab belum ada orang 

yang sudah melihat Allah.14 Disinilah peran iman Kristen dituntut untuk 

menjawab pertanyaan-pertanyaan yang muncul secara lengkap dan dapat 

dipertanggung jawabkan. 

Banyak orang menyatakan bahwa budaya mereka adalah yang paling 

awal, kuno, dan berusia tua. Dari persfektif ini, timbul rasa bangga yang dapat 

berkontribusi pada peningkatan citra suatu kelompok, komunitas, atau 

bangsa tertentu. Sebagai umat Kristen, kita diharuskan untuk selalu 

memandang hal ini berdasarkan ajaran Alkitab, yang menyebutkan bahwa 

budaya manusia telah ada sejak masa penciptaan.  

Penciptaan dan kebudayaan merupakan dua hal yang berbeda. 

Penciptaan merupakan karya dari Allah, sedangkan kebudayaan merupakan 

hasil dari usaha yang dilakukan oleh manusia. Kebudayaan ini mulai muncul 

sejak manusia telah diciptakan. Kedua hal ini tidak dapat dipandang setara 

karena penciptaan adalah milik Allah, sementara kebudayaan merupakan 

milik manusia. Kejadian 1:28; 2:15, menunjukkan bahwa sumber kebudayaan 

berasal dari penciptaan manusia. Maka dari itu, ketika manusia ada disuatu 

                                                           
14Sundoro Tanuwidjaja and Samuel Udau, “Iman Kristen Dan Kebudayaan,” Jurnal Teologi 

Kontekstual Indonesia 1 no.1 (2020): 5.. 



13 
 

 
 

tempat maka tentu kebudayaan itu juga ada. Karena manusia diciptakan 

penting untuk membedakan antara pencipta dan kebudaayan. Perbedaan 

yang paling terlihat dalam penciptaan merupakan karya yang bersumber dan 

berasal dari pribadi Allah sendiri, dan kebudayaan merupakan hasil dari 

karya serta ekspresi manusia.15 Karena manusia diciptakan, kita perlu dapat 

membedakan antara Sang Pencipta dan budaya itu sendiri. Perbedaan paling 

signifikan terletak pada fakta bahwa penciptaan berasal dan bersumber dari 

diri Allah, sementara jika melihat kebudayaan merupakan hasil dari karya 

dan ungkapan dari manusia.16 Hal ini menunjukkan bahwa Kitab Suci atau 

yang disebut Alkitab melebihi semua bentuk dan jenis kebudayaan manapun 

karena, Alkitab menyajikan informasi mengenai bagaimana segala sesuatu 

bermula. Implikasi kedua adalah menyatakan bahwa segala hal harus 

merujuk, didasarkan pada, dan diuji sesuai dengan standar Alkitab bukan 

yang lainnya. 

 

C. Teologi Lokal         

Teologi lokal pada dasarnya adalah metode dalam bidang teologi yang 

berupaya dalam mengintegrasikan konteks budaya dengan iman Kristen serta 

sosial setempat. Teologi lokal bukan hanya menyesuaikan kepercayaan 

Kristen kedalam budaya setempat, namun juga berupaya dalam memaknai 

                                                           
15 Lotnatigor Sihombing, “Tanggung Jawab Gereja Dalam Mewujudnyatakan Karya Kristus 

Di Sektor kebudayaan,” Jurnal Amat Agung 7 no. 2 (2011): 267–88. 
16 John Frame, “Kekristenan Dan Kebudayaan (Bagian 1),” Veritas : Jurnal Teologi Dan 

Pelayanan 6, no. 1(2006): 1-27. 



14 
 

 
 

serta menguraikan kepercayaan Kristen dari sudut pandang budaya 

setempat. Jadi teologi lokal ini memiliki tujuan untuk menyesuaikan iman 

Kristen dalam konteks setempat. Seperti dalam konteks kelompok 

masyarakat tertentu, mitos yang merupakan salah satu elemen budaya 

setempat, simbol-simbol dan cerita rakyat dapat dipakai dalam 

menginterpretasikan dan menghayati pengajaran agama dengan sarana yang 

sesuai dengan pemaknaan kelompok masyarakat tersebut.  

Teologi menjadi wadah pendekatan antara Pencipta dan ciptaan 

dengan tidak mengabaikan konteks setempat. Berteologi adalah suatu proses 

dalam mengikutsertakan suara Tuhan, memahami keberadaan-Nya dan 

mendeksripsikan iman dengan kontekstual. Sebab kehidupan manusia 

sendiri tidak terlepas dari identitas konteks. Maka dari itu dalam konteks 

perlu adanya teologi lokal yang baik yang bertujuan untuk membangun 

perjumpaan pendangan teologi dan konsep budaya lokal. Sebab teologi yang 

sesungguhnya adalah teologi yang kontekstual.17 

Ada beberapa teolog yang mengemukakan pandanganya mengenai 

teologi lokal. Clemes Sendmark melihat bahwa teologi ini berbicara tentang 

konteks, kehidupan manusia ada dalam terang yang adalah Allah sendiri. 

Dan lebih lanjut menekankan bahwa teologi ialah bagian utama dalam 

perilaku rohani manusia yang bertujuan menyatakan iman.18 Pada dasarnya 

                                                           
17 Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002),67. 
18 Sedmark, Doing Local Theology, 7. 



15 
 

 
 

teologi sendiri mengarah kepada bidang kehidupan, maka tidak terlepas dari 

konteks manusia. Sehingga saat manusia dipanggil untuk menghayati 

kehidupan teologis, maka semestinya konteks lokal jangan diabaikan.19 

 

D. Teologi Antorpologi 

Menurut Stephen B. Bevans, teologi antorpologi merupakan model 

yang memusatkan perhatiannya pada pelestarian jati diri budaya oleh 

seorang Kristen yang beriman.20 Dengan demikian dapat dipahami bahwa 

sesungguhnya dalam antorpologi ini menekankan bahwa bukan hanya orang 

yang masih dalam kepercayaan orang dulu yang bisa tetap melakukan 

budaya tetapi juga orang Kristen yang ada sekarang ini. Selama budaya 

tersebut tidak bertentangan dengan kitab suci. Kekuatan model antorpologi 

berasal dari kenyataan bahwa ia melihat realitas manusia dengan sangat 

bersungguh-sungguh. Ia menegaskan kebaikan seluruh dunia betapa dunia 

itu benar-benar dikasihi sehingga Allah mengutus Putra-Nya yang tunggal, 

(Yoh 3:16).21 

Model antorpologi melihat sebuah kebudayaan tertentu sebagai 

sesuatu yang unik, dan penekanannya ada pada keunikan ini, bukan pada 

keserupaan yang dimiliki konteks itu dengan kelompok-kelompok 

kebudayaan yang lain. Dalam model antorpologi, dapat kita pahami bahwa 

                                                           
19 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual,30. 
20 Stephen B. Bevans, Model-model kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002).96. 
21 Ibid, 106. 



16 
 

 
 

sesungguhnya tidak ada batasan bagi siapa saja yang mau ikut dalam 

melestarikan budaya bahkan orang Kristen pun menjadi pelaku budaya, 

sebab budaya memang tidak bisa dipisahkan dari manusia.  

Model antorpologi ini tidak secara langsung menyetujui tentang 

adanya budaya namun, dalam antorpologi menegaskan melakukan budaya 

jika tidak memiliki tantangannya dengan kitab suci, model antorpologi 

memperhitungkan aspek-aspek dari hubungan manusia, faktor penting 

dalam mengenali kehadiran Tuhan dan wahyu Tuhan dapat ditemukan dalam 

budaya manusia itu sendiri.22 Antorpologi menelusuri secara utuh tentang 

lingkup kehidupan manusia. Antorpologi menelusuri tentang manusia yang 

berkembang dalam suatu proses kehidupan yang ditandai dengan adanya 

perubahan, perkembangan, dan pembakuan kebudayaan.23 Antorpologi tidak 

hanya melihat kehidupan manusia satu sisi, namun semua yang berkaitan 

tentang manusia. Salah satunya adalah budaya yang melekat di dalam 

kehidupan umat manusia. Sebab budaya menjadi salah satu bagian penting 

yang tidak bisa dihilangkan. 

Di dalam budaya, tentu salah satu yang mau dilihat adalah Sejarahnya 

sampai pada bagaimana budaya tersebut mengalami perubahan makna 

berdasarkan konteks kehidupan yang ada di masa sekarang ini. Inilah salah 

                                                           
22 Sindi Natalia Salinding, “Model Antropologi Stephen B. Bevans. ‘ Kajian Teolgi 

Kontekstual Pelaksanaan Adat “Masikka” dalam Acara Pemakaman di desa Ranta Damai.,’” Jurnal 

Teologi Kristen 4 (2023): 13. 
23 Yakob Tomatala, Antropologi: Dasar Pendekatan Pelayanan Lintas Budaya (Jakarta: YT 

Leadership Foundation, 2007).11. 



17 
 

 
 

satu yang dilihat di dalam antorpologi tentang perubahan-perubahan makna 

yang terjadi didalam budaya tersebut sehinggah manusia dapat memberikan 

makna yang baru berdasarkan konteks kehidupan mereka di masa kini. 

Model antotpologi berupaya memahami secara lebih jelas relasih 

manusia serta yang membentuk kebudayaan manusia, dan di dalamnya Allah 

hadir menawarkan kehidupan.24 Antorpologi merupakan ilmu pengetahuan 

tentang manusia, khususnya menggumuli permulaan adanya manusia itu, 

bagaimana manusia itu berkembang, apa nilai-nilai serta bagaimana 

kepercayaannya, dan bagaimana adat-istiadatnya, dalam lingkup 

kehidupannya yang total pada suatu serta setiap, masyarakat.25 Jadi didalam 

antorpologi ini mempelajari semua yang berkaitan dengan manusia. Bukan 

hanya yang menyangkut kepercayaannya namun juga tentang 

kebudayaannya. 

Pada model ini melihat apa yang dilakukan dalam kebudayaan itu 

dianggap penting juga sebagai wujud keberimanan mereka. Di dalam 

antorpologi juga mengutamakan tentang sejarah. Sejarah bukan terutama 

produk tentang masa silam itu sendiri, melainkan sebaliknya dibentuk oleh 

aneka kepentingan masa sekarang. Takkala kepentingan-kepentingan 

tersebut berubah, jadi pelbagai kejadian dan sosok dari masa lampau bergeser 

kelatar depan atau latar belakang, dan akan dipahami serta dinilai seturut 

                                                           
24 Bevans, Model-model kontekstual.98. 
25 Tomatala, Antropologi: Dasar Pendekatan Pelayanan Lintas Budaya.13. 



18 
 

 
 

cara-cara baru.26 Antorpologi menelusuri tentang kehidupan manusia, baik 

yang terjadi di masa lalu sampai pada perubahan-perubahan yang terus 

didalamnya. 

Model Antropologis, yaitu model yang membedah antripologis 

dalaminjil untuk transformasi masuk kedalam budaya sehingga terdapat 

nama yang dikenal dalam budaya sama denga nama yang disampaikan injil. 

Model ini adalah salah satu model untuk memperkenalkan injil dengan nama-

nama yang sudah ada dalam budaya.27 Penekanan dalam model ini ialah 

adanya relasi yang terjadi diantara manusia yang disebut sebagai kehidupan 

Allah ditengah budaya masyarakat.28

                                                           
26 Thomas Hylland Eriksen, Antropologi Sosial dan Budaya: Sebuah Pengantar (Maumere: 

Ledalero, 2009).15-16 
27 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, n.d. 106-110 
28 Greseila Kristiantia, Penggunaan Tradisi Jawa Dalam Perayaan Dan Ibadah “Mirungan” Di 

GKI Pondok Gede Berdasarkan Tinjauan Model-Model Kontekstual’ (UKDW, 2020). 48 


