BAB II

LANDASAN TEORI

A. Pengertian Memboko Patane

Tradisi dan kepercayaan mengenai Memboko Patane (menoleh atau
melihat kebelakang saat meninggalkan lokasi pemakaman), merupakan salah
satu bagian penting dari tata cara adat kematian di Mamasa. Hal ini berkaitan
erat dengan pandangan hidup masyarakat Mamasa terhadap dunia orang
mati (puya) dan dunia orang hidup. Larangan memboko patane atau melihat
kebelakang merupakan pantangan penting yang diyakini menjagah
perjalanan roh jenazah ke alam leluhur tanpa ganguan. Secara garis besar,
larangan ini dilakukan bukan bukan sekedar karena takut, melainkan bentuk
penghormatan dan pemisahan energi antara yang hidup dan yang mati.

Pemisahan Dunia (Mebalun). Setelah prosesi pemakaman selesai dan
Jenazah dimasukkan kedalam Patane (rumah kubur), garis pembatas antara
dunia nyata dan dunia arwah harus ditegaskan. Dengan tidak menoleh
kebelakang, keluarga yang ditinggalkan simbolis menyatakan bahwa mereka
melepaskan kepergian almarhum.”

Mencegah panggilan Arwah ada kepercayan bahwa jika seorang
menoleh ke belakang saat meninggalkan Patane, itu dianggap sebagai tanda

belum rela. Pantangan ini melarang keluarga atau peserta upacara

7 Taliga, Pra Wawancara, Peonan, 14 Januari 2025

7



pemakaman untuk melihat kebelakang setelah prosesi pemindahan jenazah,

seperti saat mengangkaran (mengeluarkan jenazah dari patti kedalam Patane).

Hal ini dikhwatirkan akan memicu arwah untuk mengikuti keluarga pulang

ke rumah, yang bisa membawa sial atau penyakit. Keteguhan hati menoleh

kebelakang melambangkan keraguan dan kesedihan yang berlarut-larut.

Adat mengajarkan bahwa setelah penghormatan terakhir diberikan, yang

hidup harus terus melangkah maju untuk melanjutkan hidup.®

Dalam praktiknya, larangan ini biasanya diikuti dengan beberapa
kebiasaan berikut:

1. Jalan Terus Tanpa Berhenti setelah mengunci pintu Patane atau
meletakkan jenazah, rombongan keluarga akan berjalan menjauh tanpa
berhenti dan tanpa menoleh sedikit pun sampai jarak tertentu.

2. Ritual Pembersihan (Membase) seringkali setelah pulang dari area
pemakaman, anggota keluarga akan melakukan ritual pembersihan diri
(seperti mencuci muka, tangan, dan kaki dengan air yang sudah di
doakan) sebelum masuk kedalam rumah agar pengaruh “dingin” dari

makam tidak terbawa masuk.

8 Taliga, Pra Wawancara, Desa Datu Baringan, 14 Januari 2025



3. Penggunaan Simbol Tertentu kadang kala, tetua adat akan menuntun
didepan untuk memastikan semua orang mengikuti jalur yang benar dan
tidak melanggar pantangan tersebut.’

Larangan ini muncul dalam tahapan-tahapan utama Rambu Solo’,
termasuk mebalun (membungkus jenasah) dan pemindahan ke tempat
persemayaman. Pelanggaran bisa memicu ketidak berkahan bagi keluarga.
Meskipun zaman sudah modern, masyarakt Mamasa umumnya masih sangat
memegang teguh nilai-nilai sebagai bentuk “Pitu Ulunna Salu” (adat yang
diwariskan turun-temurun). Melanggar larangan ini dianggap sebagai

pelanggaran etika terhadap leluhur.™

B. Teologi dan Kebudayaan
Pengertian tentang budaya melibatkan berbagai elemen. Yang
Pertama, budaya adalah usaha awal dari manusia untuk mengungkapkan
diri serta nilai-nilai dan juga kepercayaan dalam bentuk yang tampak di
tengah interaksi sosial.!? Sebagai contoh dapat dilihat pada bangunan seperti
Gereja, candi Borobudur, teater, universitas, koloseum, bank, museum, dan
sebagainya. Jika kita mengibaratkan kebudayaan seperti jaring laba-laba yang

mana mempunyai kerumitan yang khas, jaring yang dimaksud tersebut

% Taliga, Pra Wawancara, Peonan, 14 Januari 2025

10 Taliga, Pra Wawancara, Peonan, 14 Januari 2025

11 Kevin ]. Vanhoozer, Charles A. Anderson, and Michael J. Sleasman, Everyday Theology
(Cultural Exegesis): How to Read Cultural Texts and Interpret Trends (Baker Academie: Grand Rapids,
2007),22.



10
memiliki arti yang berbeda dengan berbagai bentuk kebudayaan yang berasal
dari manusia. Oleh karena itu, membawa pada poin kedua. Selanjutnya,
budaya merupakan ungkapan manusia baik melalui lingkunan mereka
maupun di luar lingkungan itu, yaitu dengan menciptakan tanda-tanda yang
memiliki memiliki makna.”? Contohnya termasuk tugu, prasasti, atau
monument peringatan, bangunan (dalam beragam gaya seperti minimalis,
gaya Bali, gaya Eropa), baik film, maupun fashion. Hal tersebut dapat
dimaknai melalui pandangan akan makna serta pesan yang ingin
disampaikan oleh individu kepada sesama dalam konteks lingkunan alam
atau sejarah masa lalu.

Ketiga, budaya merupakan sekumpulan tindakan yang memiliki
makna dari individu, kelompok, dan masyarakat, sehingga budaya tidak
terpisahkan oleh manusia dan juga persoalannya, seperti gaya berpakaian,
cara menyapa, cara menerima tamu, dan lainnya. Keempat, budaya
merupakan suatu aturan yang diwujudkan melalui berbagai hal yang
kemudian dapat dilihat, lalu beragam hal yang diterima dalam masyarakat
berdasarkan nilai-nilai yang akan mendorong serta mendukung akan
kebebasan dari manusia. Contohnya termasuk, legenda, mitos, dan cerita
rakyat. Misalnya, jangan duduk diatas bantal kerena akan muncul penyakit

bisul, jangan makan parut kelapa karena nanti cacingan, pria yang

12 Ibid, 23.



11
menghabiskan makanannya maka istrinya akan cantik. Kelima, kebudayaan
merupakan lakon sejarah yang berlanjut, sehingga mereka menyusun
kehidupan masyarakatnya, atau juga upaya untuk mempertahankan jiwa
pada masa itu.!® Contohnya adalah Ajeng Bali, tari-tarian seperti Barong,
Reog, Barongsai yang dilakukan untuk merayakan hari-hari tertentu.

Setiap budaya memiliki tujuan, makna, serta pesan yang khas yang
ingin dikemukakan. Oleh karena itu, diperlukan untuk memahami dan
memaknai budaya agar dapat membentuk pemahaman baru, yang
selanjutnya membantu kita mengenal diri sendiri dan mendekati budaya.
Artinya, manusia berusaha memahami budaya orang lain, baik yang dekat
maupun jauh, sehingga bisa terintegrasi dan menjadi bagian dari budaya yang
baru itu.

Menerapkan teknik atau langkah dalam memaknai yang benar serta
yang paling sesuai dengan mankan aslinya tentu tidak akan habis. Pertama,
ada metode sosiologi: cara dimana budaya terbentuk secara historis dan
empiris (melalui suatu proses) serta dampak dari kekuatan teknologi,
ekonomi serta politik pada masa itu. Hal ini kemudian membentuk jiwa
zaman yang digunakan sebagai ukuran untuk menilai budaya tersebut.
Kedua, metode filsafat melihat ide-ide apa yang menjadi kekuatan penggerak

dibalik praktik-praktik budaya. Metode ini berkeyakinan bahwa roh atau

13 Ibid., 23.



12
zaman itu juga akan terus mengalami perkembangan dan terus berkembang
tiada henti menuju kebebasan dan kebenaran. Ketiga, model teologi yang
mana menginterpretasi atau memaknai budaya berdasarkan cara Allah dalam
menilai namun hal tersebut menimbulkan pertanyaa sebab belum ada orang
yang sudah melihat Allah."* Disinilah peran iman Kristen dituntut untuk
menjawab pertanyaan-pertanyaan yang muncul secara lengkap dan dapat
dipertanggung jawabkan.

Banyak orang menyatakan bahwa budaya mereka adalah yang paling
awal, kuno, dan berusia tua. Dari persfektif ini, timbul rasa bangga yang dapat
berkontribusi pada peningkatan citra suatu kelompok, komunitas, atau
bangsa tertentu. Sebagai umat Kristen, kita diharuskan untuk selalu
memandang hal ini berdasarkan ajaran Alkitab, yang menyebutkan bahwa
budaya manusia telah ada sejak masa penciptaan.

Penciptaan dan kebudayaan merupakan dua hal yang berbeda.
Penciptaan merupakan karya dari Allah, sedangkan kebudayaan merupakan
hasil dari usaha yang dilakukan oleh manusia. Kebudayaan ini mulai muncul
sejak manusia telah diciptakan. Kedua hal ini tidak dapat dipandang setara
karena penciptaan adalah milik Allah, sementara kebudayaan merupakan
milik manusia. Kejadian 1:28; 2:15, menunjukkan bahwa sumber kebudayaan

berasal dari penciptaan manusia. Maka dari itu, ketika manusia ada disuatu

14Sundoro Tanuwidjaja and Samuel Udau, “Iman Kristen Dan Kebudayaan,” Jurnal Teologi
Kontekstual Indonesia 1 no.1 (2020): 5..



13
tempat maka tentu kebudayaan itu juga ada. Karena manusia diciptakan
penting untuk membedakan antara pencipta dan kebudaayan. Perbedaan
yang paling terlihat dalam penciptaan merupakan karya yang bersumber dan
berasal dari pribadi Allah sendiri, dan kebudayaan merupakan hasil dari
karya serta ekspresi manusia.’s Karena manusia diciptakan, kita perlu dapat
membedakan antara Sang Pencipta dan budaya itu sendiri. Perbedaan paling
signifikan terletak pada fakta bahwa penciptaan berasal dan bersumber dari
diri Allah, sementara jika melihat kebudayaan merupakan hasil dari karya
dan ungkapan dari manusia.’® Hal ini menunjukkan bahwa Kitab Suci atau
yang disebut Alkitab melebihi semua bentuk dan jenis kebudayaan manapun
karena, Alkitab menyajikan informasi mengenai bagaimana segala sesuatu
bermula. Implikasi kedua adalah menyatakan bahwa segala hal harus
merujuk, didasarkan pada, dan diuji sesuai dengan standar Alkitab bukan

yang lainnya.

C. Teologi Lokal
Teologi lokal pada dasarnya adalah metode dalam bidang teologi yang
berupaya dalam mengintegrasikan konteks budaya dengan iman Kristen serta
sosial setempat. Teologi lokal bukan hanya menyesuaikan kepercayaan

Kristen kedalam budaya setempat, namun juga berupaya dalam memaknai

15 Lotnatigor Sihombing, “Tanggung Jawab Gereja Dalam Mewujudnyatakan Karya Kristus
Di Sektor kebudayaan,” Jurnal Amat Agung 7 no. 2 (2011): 267-88.

16 John Frame, “Kekristenan Dan Kebudayaan (Bagian 1),” Veritas: Jurnal Teologi Dan
Pelayanan 6, no. 1(2006): 1-27.



14
serta menguraikan kepercayaan Kristen dari sudut pandang budaya
setempat. Jadi teologi lokal ini memiliki tujuan untuk menyesuaikan iman
Kristen dalam konteks setempat. Seperti dalam konteks kelompok
masyarakat tertentu, mitos yang merupakan salah satu elemen budaya
setempat, simbol-simbol dan cerita rakyat dapat dipakai dalam
menginterpretasikan dan menghayati pengajaran agama dengan sarana yang
sesuai dengan pemaknaan kelompok masyarakat tersebut.

Teologi menjadi wadah pendekatan antara Pencipta dan ciptaan
dengan tidak mengabaikan konteks setempat. Berteologi adalah suatu proses
dalam mengikutsertakan suara Tuhan, memahami keberadaan-Nya dan
mendeksripsikan iman dengan kontekstual. Sebab kehidupan manusia
sendiri tidak terlepas dari identitas konteks. Maka dari itu dalam konteks
perlu adanya teologi lokal yang baik yang bertujuan untuk membangun
perjumpaan pendangan teologi dan konsep budaya lokal. Sebab teologi yang
sesungguhnya adalah teologi yang kontekstual.'”

Ada beberapa teolog yang mengemukakan pandanganya mengenai
teologi lokal. Clemes Sendmark melihat bahwa teologi ini berbicara tentang
konteks, kehidupan manusia ada dalam terang yang adalah Allah sendiri.
Dan lebih lanjut menekankan bahwa teologi ialah bagian utama dalam

perilaku rohani manusia yang bertujuan menyatakan iman.!® Pada dasarnya

17 Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002),67.
18 Sedmark, Doing Local Theology, 7.



15
teologi sendiri mengarah kepada bidang kehidupan, maka tidak terlepas dari
konteks manusia. Sehingga saat manusia dipanggil untuk menghayati

kehidupan teologis, maka semestinya konteks lokal jangan diabaikan."

Teologi Antorpologi

Menurut Stephen B. Bevans, teologi antorpologi merupakan model
yang memusatkan perhatiannya pada pelestarian jati diri budaya oleh
seorang Kristen yang beriman.?’ Dengan demikian dapat dipahami bahwa
sesungguhnya dalam antorpologi ini menekankan bahwa bukan hanya orang
yang masih dalam kepercayaan orang dulu yang bisa tetap melakukan
budaya tetapi juga orang Kristen yang ada sekarang ini. Selama budaya
tersebut tidak bertentangan dengan kitab suci. Kekuatan model antorpologi
berasal dari kenyataan bahwa ia melihat realitas manusia dengan sangat
bersungguh-sungguh. Ia menegaskan kebaikan seluruh dunia betapa dunia
itu benar-benar dikasihi sehingga Allah mengutus Putra-Nya yang tunggal,
(Yoh 3:16).2!

Model antorpologi melihat sebuah kebudayaan tertentu sebagai
sesuatu yang unik, dan penekanannya ada pada keunikan ini, bukan pada
keserupaan yang dimiliki konteks itu dengan kelompok-kelompok

kebudayaan yang lain. Dalam model antorpologi, dapat kita pahami bahwa

19 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual,30.
20 Stephen B. Bevans, Model-model kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002).96.
21 Tbid, 106.



16
sesungguhnya tidak ada batasan bagi siapa saja yang mau ikut dalam
melestarikan budaya bahkan orang Kristen pun menjadi pelaku budaya,
sebab budaya memang tidak bisa dipisahkan dari manusia.

Model antorpologi ini tidak secara langsung menyetujui tentang
adanya budaya namun, dalam antorpologi menegaskan melakukan budaya
jika tidak memiliki tantangannya dengan kitab suci, model antorpologi
memperhitungkan aspek-aspek dari hubungan manusia, faktor penting
dalam mengenali kehadiran Tuhan dan wahyu Tuhan dapat ditemukan dalam
budaya manusia itu sendiri.?> Antorpologi menelusuri secara utuh tentang
lingkup kehidupan manusia. Antorpologi menelusuri tentang manusia yang
berkembang dalam suatu proses kehidupan yang ditandai dengan adanya
perubahan, perkembangan, dan pembakuan kebudayaan.?®> Antorpologi tidak
hanya melihat kehidupan manusia satu sisi, namun semua yang berkaitan
tentang manusia. Salah satunya adalah budaya yang melekat di dalam
kehidupan umat manusia. Sebab budaya menjadi salah satu bagian penting
yang tidak bisa dihilangkan.

Di dalam budaya, tentu salah satu yang mau dilihat adalah Sejarahnya
sampai pada bagaimana budaya tersebut mengalami perubahan makna

berdasarkan konteks kehidupan yang ada di masa sekarang ini. Inilah salah

2 Sindi Natalia Salinding, “Model Antropologi Stephen B. Bevans. * Kajian Teolgi
Kontekstual Pelaksanaan Adat “Masikka” dalam Acara Pemakaman di desa Ranta Damai.,”” Jurnal
Teologi Kristen 4 (2023): 13.

2 Yakob Tomatala, Antropologi: Dasar Pendekatan Pelayanan Lintas Budaya (Jakarta: YT
Leadership Foundation, 2007).11.

7



17
satu yang dilihat di dalam antorpologi tentang perubahan-perubahan makna
yang terjadi didalam budaya tersebut sehinggah manusia dapat memberikan
makna yang baru berdasarkan konteks kehidupan mereka di masa kini.

Model antotpologi berupaya memahami secara lebih jelas relasih
manusia serta yang membentuk kebudayaan manusia, dan di dalamnya Allah
hadir menawarkan kehidupan.?* Antorpologi merupakan ilmu pengetahuan
tentang manusia, khususnya menggumuli permulaan adanya manusia itu,
bagaimana manusia itu berkembang, apa nilai-nilai serta bagaimana
kepercayaannya, dan bagaimana adat-istiadatnya, dalam lingkup
kehidupannya yang total pada suatu serta setiap, masyarakat.?> Jadi didalam
antorpologi ini mempelajari semua yang berkaitan dengan manusia. Bukan
hanya yang menyangkut kepercayaannya namun juga tentang
kebudayaannya.

Pada model ini melihat apa yang dilakukan dalam kebudayaan itu
dianggap penting juga sebagai wujud keberimanan mereka. Di dalam
antorpologi juga mengutamakan tentang sejarah. Sejarah bukan terutama
produk tentang masa silam itu sendiri, melainkan sebaliknya dibentuk oleh
aneka kepentingan masa sekarang. Takkala kepentingan-kepentingan
tersebut berubah, jadi pelbagai kejadian dan sosok dari masa lampau bergeser

kelatar depan atau latar belakang, dan akan dipahami serta dinilai seturut

24 Bevans, Model-model kontekstual .98.
% Tomatala, Antropologi: Dasar Pendekatan Pelayanan Lintas Budaya.13.



18
cara-cara baru.?® Antorpologi menelusuri tentang kehidupan manusia, baik
yang terjadi di masa lalu sampai pada perubahan-perubahan yang terus
didalamnya.

Model Antropologis, yaitu model yang membedah antripologis
dalaminjil untuk transformasi masuk kedalam budaya sehingga terdapat
nama yang dikenal dalam budaya sama denga nama yang disampaikan injil.
Model ini adalah salah satu model untuk memperkenalkan injil dengan nama-
nama yang sudah ada dalam budaya.?” Penekanan dalam model ini ialah
adanya relasi yang terjadi diantara manusia yang disebut sebagai kehidupan

Allah ditengah budaya masyarakat.?

% Thomas Hylland Eriksen, Antropologi Sosial dan Budaya: Sebuah Pengantar (Maumere:
Ledalero, 2009).15-16

27 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, n.d. 106-110

28 Greseila Kristiantia, Penggunaan Tradisi Jawa Dalam Perayaan Dan Ibadah “Mirungan” Di
GKI Pondok Gede Berdasarkan Tinjauan Model-Model Kontekstual’ (UKDW, 2020). 48



