
28 
 

 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

 

A. Aspek-Aspek Budaya 

1. Pengertian Budaya  

Istilah budaya atau kebudayaan berasal dari bahasa sansekerta 

yaitu buddhayah, bentuk jamak dari buddhi yang berarti akal atau budi 

yang berkaitan dengan akal dan budi manusia. Budaya dalam bahasa 

ingris disebut culture yang dari kata latin colere yang artinya mengerjakan 

atau mengolah, atau dapat juga diartikan sebagai bertani atau mengolah 

tanah, dalam bahasa Indonesia culture sering diartikan sebagai kultur.10 

Dalam kamus besar bahasa Indonesia kata budaya atau culture berarti 

adat istiadat, suatu yang sudah berkembang, pikran, sesuatu yang sukar 

diubah. Konsep budaya, yang berakar pada disiplin antropologi sosial, 

merupakan sistem pengetahuan dan praktik yang luas dan kompleks. 

Dalam konteks pendidikan, budaya berfungsi sebagai salah satu  

transmisi pengetahuan, membentuk persepsi, pengidentifikasian, dan 

mengarahkan pada suatu objek.  

Budaya yaitu   asumsi dasar sekelompok masyarakat atau cara 

hidup orang banyak dalam  kegiatan manusia yang  terstruktur dan  

diturunkan dari generasi kegenerasi melalui berbagai proses 

                                                           
10Muhaimin, Islam dalam Bingkai Budaya Lokal; Potret dari Ceribon (Jakarta: 2001),153. 



29 
 

 

pembelajaran untuk menciptakan cara hidup tertentu yang paling cocok 

dengan lingkungannya.11 Suatu kelompok masyarakat membentuk 

budaya melalui proses adaptasi terhadap lingkungan eksternal dan 

integrasi internal. Budaya ini terdiri dari asumsi dasar bersama, tujuan, 

keyakinan, dan nilai-nilai yang dipelajari dan memengaruhi motivasi 

anggota kelompok.12 Sifat budaya sebagai sistem simbolik menuntut 

proses pembacaan, interpretasi, dan pemaknaan yang mendalam.13  

Koentjaraningrat berpendapat bahwa kebudayaan dapat 

diartikan sebagai suatu hal yang berkitan dengan budi dan akal. Ia 

berpendapat bawha  kebudayan memiliki tiga wujud yaitu budaya 

sebagai suatu ide, budaya sebagai suatu aktivitas perilaku berpola dalam 

suatu kelompok masyarakat, dan budaya benda-benda hasil karya 

manusia.14  

2. Budaya sebagai sistem  ide  

Ide atau gagasan merupakan wujud adari budaya bersifat abstrak 

yang tidak bisa diraba atau dilihat secar fisik. Ide berada dalam 

kepala/pikiran, atau berada dalam pikiran masyarakat dimana 

kebudayaan tersebut dihidupi. Ide atau gagasan, terus bertumbuh dalam 

                                                           
11Wibowo, Budaya Organisasi (Jakarta, Rajawali Printice, 2009),15. 
12Zwell, Michael. Creating a Culture of Competence (Canada, 2000),9 
13Tasmuji, Cholil, RA Vidia, H. Abd Aziz,  Ilmu Alamiah Dasar, Ilmu Sosial Dasar, Ilmu 

Budaya Dasar, (Surabaya: IAIN Sunan Ampel Press, 2018),154.      
14Koentjaraningrat, Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan (Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 1993),150 



30 
 

 

masyarakat yang kemudian gagasan tersebut disatukan dengan yang 

lainnya dan selalu berkaitan menjadi suatu sistem. 15 

3. Budaya sebagai sistem  aktivitas 

Koentjaraningrat berpendapat bahwa aktifitas budaya 

mempengaruhi bagaimana masyarakat dalam berbagai aspek 

kehidupannya seperti, kegiatan ritual, kegiatan perekonomian dan lain-

lain. Aktifitas manusia yang berpola dalam berinteraksi antar satu dengan 

yang lain. Tindakan yang berpola tersebut secara terus menerus menjadi 

kebiasaan berdasarkan norma-norma dalam masyarakat yang dapat 

diobservasi secara langsung. 16 

4. Budaya sebagai sistem benda-benda atau artefak  

Sistem budaya sebagai benda-benda atau artefak, mengarah pada 

suatu objek yang dapat dilihat atau dapat disentuh secara fisik, dan 

benda-benda budaya tersebut memiliki makna dan nilai yang terkait 

dengan budaya dan sejarah masyarakat yang menciptakannya. 17 

Dapat disimpulkan bahwa kebudayaan yang bersifat universal 

dalam kehidupan shari-sehari, karena ide dan pengetahuan yang 

dipikirkan oleh manusia tertuang dalam sistem kebudayaan. Selain dari 

itu kebudayaan memiliki fungsi sebagai cara untuk mengatur dan 

                                                           
15Koentjaraningrat, Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan, 160 
16Ibid, 160 
17Ibid, 160-170 



31 
 

 

memahami bagaimana seharusnya berprilakudalam kehidupannya dalam 

berinteraksi.  

Koentjaraningrat berpendapat bahwa istilah budaya yang 

universal memperlihatkan bahwa unsur-unsur kebudayaan yang bersifat 

universal tersebut yang dapat ditemukan dalam kebudayaan semua 

bangsa. Ketuju unsur-unsur kebudayaan tersebut adalah.18 Sistem bahasa, 

sistem organisasi sosial, sistem religi atau agama, sistem ekonomi dan 

mata pencaharian hidup, sistem peralatan hidup dan teknologi, sistem 

pengetahuan, dan kesenian.  

Budaya berperan penting dalam membentuk perilaku individu, 

mengarahkan bagaimana seorang seharusnya bertindak dalam 

kehidupan sehari-hari, termasuk bagaimana berkomunikasi dengan 

orang lain. Fungsi budaya meliputi: 

a. Menciptakan pedoman interaksi sosial 

b. Menjadi wadah eksprsi emosi dan pengalaman hidup 

c. Memberikan panduan hidup 

d. Membedakan manusia dari hewan.  

 

 

 

                                                           
 18Tasmuji, Cholil, RA Vidia, H. Abd Aziz,  Ilmu Alamiah Dasar, Ilmu Sosial Dasar, 

Ilmu Budaya Dasar, (Surabaya: IAIN Sunan Ampel Press, 2018),20-23 



32 
 

 

B. Aspek-Aspek Simbol 

1. Pengertian Simbol 

Simbol (symbol) berasal dari kata Yunani yaitu “sym-bollein” yang 

artinya menyatukan beberapa unsur yang berbeda dan menjadi 

penghubung ide seseorang secara pribadi dengan proses penyatuan 

dengan alam. Dillistone berpendapat bahwa symbollein berarti 

mencocokkan, meletakkan  beberapa bagian berbeda kedalam bentuk 

gambar dan bahasa.19 

Simbol dapat terwujud dalam bentuk gambar (icon), tanda (sign), 

gejala (symptom), gerak isyarat (gesture), dan indeks (indek), oleh karena 

itu simbol bersifat figuratif (kiasan atau lambang) yang selalu merujuk 

pada hal-hal yang melampaui dirinya sendiri.20 Simbol merupakan sarana 

yang penting dalam kehidupan manusia, secara khusus dalam pola 

kehidupan berbudaya manusia karena simbol merupakan representasi 

dari dunia yang dilihat dalam kehidupan sehari-hari. 

Simbol dapat dikategorikan dalam memperlihatkan semacam 

tanda yang mengarah pada hal yang mengandung maksud tertentu, 

seperti kesucian yang diperlihatkan pada simbol warna putih ataupun 

lainnya, yang harus dirasionalisasikan  seperti perasaan,  sehingga simbol 

dapat merepresentasikan yang diwakilinya, agar setiap orang atau 

                                                           
19Dillistone, F.W.   The Power Of Simbolis (Yogyakata: KANISIUS, 2002), 21. 
20Tangirerung, Johana R,  Berteologi Melalui Simbol-Simbol: Upaya Mengungkap Makna Injil 

dalam Ukiran Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 8. 



33 
 

 

kelompok masyarakat dapat menggunakan simbol tersebut dalam 

kehidupannya.21 

Pandangan  ini menunjukkan bahwa kata symbollein berorientasi 

kearah (benda, dan bahasa) yang bertujuan untuk mengungkapkan dan 

penyatuan objek yang berbeda. 

Dillistone berpandangan bahwa simbol dapat menggerakkan 

manusia karena memiliki nilai dan kekuatannya sendiri, sehingga dengan  

kekuatan simbol yang emotif dapat merangsang manusia untuk bergerak 

sesuai ciri hakikinya, dengan kata lain, simbol dapat berupa sebuah kata 

atau tindakan, atau atau gambaran atau drama. 

 Dillistone juga berpendapat bahwa  manusia menggunakan 

bahasa dalam memahami simbol yang juga berkatian dengan 

pengamalamannya, yang berulang-ulang dan memiliki pola berirama 

yang mengarah pada suatu benda yang dikenal sehari-hari dan 

ditentukan pola hubungannya, kuantitas, dan terperinci dengan suatu 

peristiwa terjadi secara berulang-ulang yang diberi suatu tanda.22 

Dari pengertian kata simbol tersebut Dillistone 

mengembangkannya dalam pola rangkap tiga karena baginya sebuah 

simbol dapat dipandang sebagai: 

                                                           
21Ibid. 
22Dillistone, F.W. The Power Of Simbolis (Yogyakarta: KANISIUS, 2002), 28. 



34 
 

 

a. Sebuah kata atau barang atau objek atau tindakan atau peristiwa atau 

pola atau pribadi atau hal yang konkrit; 

b. Yang mewakili atau menggambarkan atau mengisyaratkan atau 

menandakan atau menyelubungi atau menyampaikan atau merujuk 

kepada atau berdiri menggantikan atau mencorakkan atau 

menunjukkan atau berhubungan dengan atau menerangi atau 

mengacu kepada atau mengambil bagian dalam atau menggelar 

kembali atau berkaitan dengan; 

c. Sesuatu yang lebih besar atau transenden atau tertinggi atau terakhir: 

sebuah makna, realitas, suatu cita-cita, nilai, prestasi, kepercayaan, 

masyarakat, konsep, lembaga, dan suatu keadaan.23 Simbolisme 

menawarkan pendekatan yang efektif dalam kajian antropologi dan 

sosiologi. 

Beberapa ahli berpendapat bahwa simbol berarti melemparkan 

sesuatu (benda,dan perbuatan) bersama yang dikaitkan dengan suatu 

ide.24 Viktor Turner menekankan pentingnya analisis simbol dalam 

antropologi, khususnya dalam konteks ritual dan keagamaan. Penelitian 

Turner secara deskriptif mengkaji makna dan fokus spesifik ritual 

keagamaan. Simbol memegang peranan penting  dan tidak terbantahkan 

dalam upacara adat dan keagamaan.  

                                                           
23Ibid, 20. 
24Rahamanto &Hartoko, “Kamus Istilah Sastra,” dalam Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 

(Bandung Harto: PT. Remaja Rosdakarya, 2009), 155. 



35 
 

 

Menurut Turner, simbol merupakan elemen esensial dan 

permanen dalam struktur ritual. Simbol-simbol tersebut 

merepresentasikan aspek-aspek dunia nyata yang teramati dalam 

kehidupan sehari-hari, dan keberadaannya krusial bagi setiap individu 

dalam memahami serta berinteraksi dengan lingkungannya.25 Melalui 

analogi, simbol mewakili secara tidak langsung realitas. Turner 

menegaskan peran penting simbol dalam ritual, sebagai elemen 

struktural yang tetap relevan. Simbol merepresentasikan dunia yang 

teramati, menjadi kebutuhan vital bagi setiap individu dalam memahami 

dan berinteraksi dengan lingkungannya. Simbolisasi berperan sebagai 

alat dan tujuan dalam kehidupan, dan esensinya tak sepenuhnya 

terungkap melalui konseptualisasi bahasa yang baku. 

Carl G.Jung berpendapat bahwa simbol ialah istilah    atau 

gambar, yang membantu manusia menyingkapkan sebuah misteri dalam 

kehidupannya. Simbol, baginya,  bertindak sebagai jembatan 

penghubung antara alam sadar dan alam bawah sadar, membuka pintu 

menuju pemahaman diri yang lebih dalam dan terintegrasi. 26 Dengan 

demikian, dapat disimpulkan bahwa  pemahaman simbol bukan sekadar 

pemahaman literal, melainkan sebuah proses penjelajahan spiritual yang 

mengarah pada penemuan jati diri dan penyelesaian konflik batin.  

                                                           
25Agustianto A,“makna simbol dalam kebudayaan manusia,” iIlmu Budaya vol 8(2011):2.  
26Jung, Carl G, Man and His Symbols (New York: Anchor Press Doubleday, 1964), 20. 



36 
 

 

Erwin Goodnough berpandangan bahwa simbol merupakan 

gambar atau pola yang sebab akibatnya bekerja dan berpengaruh pada 

manusia melewati apa yang diperlihatkan secara   harafia dalam bentuk 

yang diberikan.  Simbol mempunyai makna dan nilainya sendiri dan dari 

daya kekuatan tersebut menggerakkan manusia  dan  sifat emotif dari 

simbol merangsang setiap orang untuk bertindak dilihat sebagi ciri 

hakikinya.27 Lebih dari sekadar representasi visual, simbol beroperasi 

pada tingkat bawah sadar, memicu respons emosional dan perilaku yang 

mungkin tidak disadari oleh individu. Kekuatan simbol terletak pada 

kemampuannya untuk mengakses dan mengaktifkan arketipe dan nilai-

nilai budaya yang tertanam dalam jiwa manusia, sehingga memunculkan 

reaksi yang kuat dan bermakna. 28 

Dari pandangan tersebut dapat disimpulkan  bahwa simbol dapat 

mempengaruhi manusia yang diperlihatkan dari luar namun memiliki 

makna dan nilai yang dapat menggerakkan dan merangsang manusia 

untuk bertindak berdasarkan nilai hakiki dari simbol tersebut.  Sama 

halnya dengan sebuah lukisan yang dibuat oleh seorang seniman dengan 

kreatif dimana lukisan dapat dilihat dan diraba itu berbeda dengan imaji 

yang muncul ketika seorang pelukis berimajinasi. 

                                                           
27Gooddenougt Erwin, Jewis.  Symbols in the Graeco-Roma Period, Jilid 4 (New York: Panteon 

Press, 1883), 28. 
28Jung, Carl G, Man and His Symbols (New York: Anchor Press Doubleday, 1964), 20.  



37 
 

 

Paul Ricour menggabungkan interpretasi dengan psikoanalisis. 

Simbol dan interpretasi dalam kacamata psikoanalisi merupakan konsep 

yang memiliki pluralitas makna yang terkandung dalam simbol-simbol 

atau kata. Ricouer mengungkapkan bahwa hermeneutika bukan sekedar 

pencarian makna tersmbunyi dibalik simbol melainkan sebuah proses 

pemahaman yang mendalam. Ricouer berusaha mendialogkan 

hermeneutika dengan kritik ideologi yang dalam hal ini bertolak dari 

kesadaran, apakah kesadaran hermeneutis atau persoalan kesadaran 

kritis. Ia juga berusaha mendialogkan hemeneutika dan fenemenologi.29 

Dari perspektif tersebut dapat disimpulkan bahwa hermeneutik 

dapat digunakan untuk mendalami makna yang terdapat dalam simbol 

dengan menafsirkan serta mendialogkan  bentuk dan makna simbol. 

2. Bentuk-bentuk Simbol  

Bentuk-bentuk simbol sangatlah beragam serta memiliki fungsi 

sesuai konteks penggunaannya. Dillistone memberikan beberapa bentuk 

simbol yaitu: 30 

a. Tubuh dan Makanan 

Tubuh manusia merupakan suatu simbol yang sangat 

istimewah, pada saat kelahiran tubuh tampil untuk pertama kalinya. 

                                                           
29Ricouer, Paul. Hermeneutic and The Human Science (Cambridge: Cambridge Uneversity 

Pres, 1981), 63  
30Dillistone, F.W.   The Power Of Simbolis (Yogyakata: KANISIUS, 2002),21  



38 
 

 

Tubuh manusia merupakan simbol tepat untuk koordinasi dari 

banyak unsur dalam tubuh dalam satu kesatuan organ. 31 

b. Tanah  

Tanah memiliki arti yang penting dan simbolis. Tanah 

merupakan sumber makanan yang berkesinambungan sejak dahulu 

hingga sekarang dan masa yang akan datang. Hal demikian bahwa 

tanah merupakan simbol warisan yang perlu dijaga.32 

c. Pakaian  

Dillistone mengungkapkan bahwa pakaian merupakan 

simbol yang tidak berubah sejak dahulu karena didalamnya memiliki 

makna, sejarah yang dikaitkan sebagai identitas, kepribadian bahkan 

sebagai jati diri.33 

d. Terang dan Gelap 

Terang dan gelap merupakan suatu fenomena yang disadari 

dan diinsafi  oleh manusia. Terang merupakan fenomena alam yang 

paling umum digunakan seperti matahari, bulan dan bintang. Salah 

satu manfaat terpenting simbol terang terletak pada fleksibilitasnya 

yang dapat diekspresikan secara verbal maupun visual melalui seni 

rupa. 34 

 

                                                           
31 Dillistone, F.W.19 
32Ibid, 19  
33Ibid, 20 
34Ibid, 21 



39 
 

 

e. Air dan Api 

Sejak  dahulu api  telah memainkan peran penting bagi 

kehidupan manusia baik dalam mitologi dan legenda. Api  berfungsi 

sebagai simbol yang berkaitan sifat dan pengalaman manusia. Api 

menghangatkan, api juga menghancurkan. Sementara air 

disimbolkan karena dapat memberikan kehidupan bagi manusia. 

Manusia bisa tidak makan beberapa hari dan masih tetap hidup 

namun manusia tidak dapat hidup  lama tanpa air.    Baptisan kudus 

dalam kekristenan disimbolkan dengan penerimaan secara bersama 

karya penyelamatan. 35 

f. Darah dan Kurban 

Darah dihubungkan dengan kehidupan yang penuh dramatis 

antara hidup dan kematian. Simbolisme darah selalu behubungan 

erat dengan kurban. 36 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa bentuk simbol selalu 

berkaitan erat dengan kehidupan manusia baik secara fisik maupun scara 

spritual yang menghubungkan manusia dengan Tuhan.  

3. Fungsi Simbol Ukiran 

Ukiran tradisional dalam budaya Indonesia bukan sekadar 

ornamen hiasan semata, melainkan sarana ekspresi budaya yang sarat 

                                                           
35Dillistone, F.W.21 
36Ibid, 21 



40 
 

 

makna. Setiap motif ukiran mengandung simbol-simbol tertentu yang 

berfungsi dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat. Pada dasarnya, 

simbol ukiran memiliki dua fungsi utama, yakni fungsi komunikasi dan 

fungsi sosial. 

a. Fungsi Komunikasi 

Ukiran berfungsi sebagai sarana komunikasi nonverbal 

antarindividu dan antar komunitas. Melalui simbol dan motif yang 

digunakan, masyarakat menyampaikan pesan-pesan budaya, norma, 

nilai adat, sejarah, hingga identitas sosial. Dengan kata lain, ukiran 

menjadi media penyampai makna tanpa menggunakan kata-kata. 

Dalam budaya Toraja, motif ukiran pada rumah adat 

Tongkonan mengandung informasi tentang status sosial keluarga, 

silsilah leluhur, serta ajaran kosmologi yang dipegang masyarakat.37 

Demikian pula, di Minangkabau, ukiran pada rumah gadang 

berfungsi untuk menyampaikan filosofi hidup yang mengacu pada 

hubungan harmonis antara manusia dan alam.38 

b. Fungsi Sosial 

Selain sebagai alat komunikasi, simbol dalam ukiran juga 

memainkan peran penting dalam membentuk dan memperkuat 

struktur sosial masyarakat. Ukiran menjadi simbol identitas 

                                                           
37 Yulius, p. “Makna Simbolik Ukiran pada Arsitektur Tradisional Tongkonan Toraja,” 

Jurnal Arsitektur Lansekap 5(2) (2019): 45–53. 
38Nofianti, R.  “Filosofi Dan Simbolisme Ukiran Minangkabau dalam Arsitektur Rumah 

Gadang,” Jurnal Seni dan Budaya Indonesia 6(1) (2018): 34–42. 



41 
 

 

kelompok, mempertegas status sosial, serta memperkokoh solidaritas 

di antara anggota komunitas. 

Dalam upacara adat, kehadiran ukiran pada peralatan 

upacara atau bangunan adat menjadi representasi dari nilai sosial 

seperti kerja sama, gotong royong, dan penghormatan terhadap 

leluhur.39 Misalnya, pada masyarakat Dayak, ukiran pada rumah 

panjang (betang) tidak hanya menunjukkan keindahan artistik, tetapi 

juga memperlihatkan kesatuan sosial dan solidaritas antarwarga.40 

4. Interpretasi Simbol Dalam Perspektif Ahli 

a. F.W. Dillistone  

Frederick William Dillistone lahir 19 Mei 1903 di Sompting 

(Kerajaan Inggris) Inggris Raya.  F.W. Dilistone memberikan 

sumbangsih signifikan pada pemahaman kita tentang simbol. Ia 

memadukan berbagai perspektif dari beragam penelitian untuk 

membangun teori simbol yang komprehensif. Teori ini menekankan 

peran penting simbol dalam mengekspresikan dan merefleksikan 

eksistensi manusia, baik dalam hubungan antar manusia maupun 

hubungan dengan yang transenden atau Tuhan.41 

                                                           
39Suwondo, E. “Fungsi Sosial Budaya dalam Seni Ukir Tradisional Indonesia,” Jurnal 

Antropologi Indonesia 36(2) (2015): 21–30. 
40 Arifin, Z. “Simbolisme Ukiran Rumah Panjang Masyarakat Dayak di Kalimantan,” 

Jurnal Humaniora Dan Budaya 9(2) (2017): 55-63. 
41Dillistone, F.W. The Power of Symbols in Religion and Culture, (New York: Crossroad, 1986), 

20. 



42 
 

 

Dillistone memaparkan bahwa simbol memberikan kontribusi 

signifikansi terhadap pemahaman simbol dalam konteks teologi dan 

komunikasi keagamaan. Simbol sebagai media utama komunikasi 

utama realitas transenden. Ia mengungkapkan bahwa aspek-aspe 

spritual dan ilahi seringkali melampaui kemampuan bahasa rasional 

untuk diungkapkan secara langsung. Simbol berfungsi sebagai 

jembatan antara dunia fenomenal dan noumenal menghubungkan 

manusia dengan ilahi. Kekuatan simbol berakar pada keterikatannya 

dengan pengalaman bersama mitos, dan ritual komunal.42 

 Dillistone melihat simbol sebagai unsur esensial dalam 

memahami konsep inkarnasi Allah yang menjadi manusia dalam diri 

Yesus Kristus, hal ini dipandang sebagai simbol paling tertinggi. 

Dillistone menekankan perlunya imajinasi religius dan keterbukaan 

iman dalam memahami simbol. Pemahaman simbol tidak hanya 

terbatas pada pendekatan rasional tetapi juga menuntut pemahaman 

personal dan spritual. Seni liturgi, puisi,berperan penting dalam 

menghisupkan makna simbol yang religius. 43 

Dillistone menegaskan bahwa manusia adalah mahluk yang 

simbolik, maka semua yang berkaitan dengan kehidupan manusia 

bahkan berhubungan dengan kepercayaan umat Kristen dalam 

                                                           
42Dillistone, F.W.   The Power Of Simbolis (Yogyakata: KANISIUS, 2002), 18 
43 Dillistone, F.W. The Power of Symbols in Religion and Culture, (New York: Crossroad, 

1986), 21 



43 
 

 

pengorbanan Yesus merupakan suatu yang simbolik. Dillistone 

menegaskan bahwa tubuh, makanan, pakaian, tanah bahkan darah 

dan kurban merupakan unsur yang simbolik. Konsep "kerja 

simbolik" merujuk pada kebebasan individu dalam memilih dan 

menggunakan simbol untuk merepresentasikan berbagai nilai dan 

membentuk makna khusus melalui representasi simbolik yang 

mewakili hal lainnya.44 

Makna dan nilai yang melekat pada simbol memiliki 

kekuatan untuk mendorong interpretasi dan pemahaman lebih 

dalam terhadap simbol itu sendiri.45 Maka dari itu Dillistone ingin 

mengembangkan simbol yang dipandang sebagai sebuah:  

a. kata atau pola, objek atau tindakan. 

b. Memberikan gambaran yang mewakili isyarat. 

c. Sebuah makna atau kepercayaan.46 

b. Charles Sander Pierce  

Charles Sander Pierce mengungkapkan bahwa simbol 

merupakan suatu sarana yang digunakan untuk menganalisis pada 

suatu tanda terdapat berbagai makna sebagai hasil interpretasi pesan 

dari suatu tanda tersebut. Charles Sander Pierce mengungkapkan 

bahwa kajian semiotika merupakan suatu unsur kajian pemaknaan 

                                                           
44S.I. Hayakawa dalam Deddy Mulyana, Komunikasi Antar Budaya Pandang Nerkomunikasi 

Dengan Orang Yang Berbudaya (Bandung : Remaja Rosda Karya, 1998), 96–97 
45Dillistone, F.W.   The Power Of Simbolis (Yogyakata: KANISIUS, 2002),21  

46Ibid,20  



44 
 

 

mengenai pertandaan dengan segala hal yang berkaitan dengan tanda 

itu dendiri. Menurut pierce ada tiga hal kajian semiotika yang dikenal 

dengan relasi trikotomi dalam semiotik. Ketiga hal tersebut yaitu, 

object, representamen, dan interpretant (ground).47 Relasi ini dikenal 

dengan sebutan semiosis, relasi pemaknaan tanda, berawal dari 

reperesentmen (ground), merujuk pada objek, dan berujung pada 

interpretant.  Charles Sandes Pierce mengklasifikasikan tanda 

kedalam tiga kategori utama yang masing-masing dibagi menjadi 

subkategori yaitu:48 

1. Berdasarkan representamen terdapat qualisign (kualitas    tanda), 

sinsign (eksistensi aktual tanda). 

2. Berdasarkan objek, terdapat ikon atau tanda yang menyerupai 

objeknya dan simbol atau tanda yang behubungan konvensional 

dengan objek  dan interpretan.  

3. Berdasarkan interpretan yang didalamya terdapat rheme atau tanda 

dengan makna bervariasi, dicent sign atau tanda dengan makna 

aktual, dan argument atau tanda yang mengandung penalaran. 49 

Dari perspektif ahli tersebut dapat disimpulkan bahwa 

interpretasi simbol dikategorikan dalam beberapa hal yang tidak 

                                                           
47 Yuwida Rahmawati Mia, Saleha, Analisis Semiotika Charles Pierce Paa Simbol Rmbu 

Lalu Lintas Dead End, (Jurnal: Mahadaya, Vol.3, no.1 April 2023), 66 
48Yuwida Rahmawati Mia, Saleha,, (Jurnal: Mahadaya, Vol.3, no.1 April 2023), 67  
49 Yuwida Rahmawati Mia, Saleha, (Jurnal: Mahadaya, Vol.3, no.1 April 2023), 67 



45 
 

 

terlepas dari makna yang terdapat pada suatu tanda atau simbol 

yang saling berkaitan erat.  

c. Roland Barters 

Rolan Barthes menghubungkan semiotik dengan linguistik 

dengan menyatakan bahwa tanda-tanda, dimanapun letaknya, 

membentuk sistem bahasa yang bermakna. Sistem ini dibangun dari 

penanda dan terorganisir secara struktural. Rolan Barthes 

berpendapat bahwa dalam kerangka semiologi denotasi diposisikan 

sebagai sistem signifikasi primer, sedangkan konotasi sebagai sistem 

sekunder. Dengan demikian Barthes mengasosiasikan denotasi 

dengan suatu keterbatasan makna yang bersifat opresif. Sebagai 

respon terhadap sifat literal, dan terbatas ini Barthes berupaya 

mendekontruksi dan menolak denotasi, dan kemudian menekankan 

konotasi sebagai satu-satunya sistem signifikasi yang relevan.50 

d. Kosuke Koyoma 

Kosuke Koyoma, seorang teolog asal jepang, yang dikenal 

luas karena kontribusinya pada teologi kontekstual Asia, sangat 

menekan bahwa simbol tidak dapat dipisahkan dari maknanya (A 

symbol cannot be isolated from its meaning), sebuah pandangan 

yang dikutip sebagai dasar untuk memahami salib. Bagi Koyoma, 

                                                           
50Eka Fauziyah,dkk, Simbol Pada Tradisi Megengan di Desa Kedungrejo, Waru, Sidoarjo (Kajian 

Semiotika Roland Berthes), Prosiding Samasta: Seminar Nasional Bahasa dan Satra Indonesia, 2021), 

234.  



46 
 

 

simbol bukanlah sekadar objek statis atau tanda visual yang netral, 

melainkan sebuah representasi hidup dari suatu realitas spritual atau 

telogis yang fundamental, sehingga nilai dan daya transformatifnya 

terletak sepenuhnya pada makna yang diwakilinya, bukan pada 

bentuk fisiknya.  

Dalam konteks pandangan Koyoma, khususnya mengenai 

salib, makna simbol tersebut harus dipahami sebagai intisari dari 

peristiwa Kristus, yaitu penderitaan, kasih Ilahi, dan penebusan, 

yang memiliki kekuatan untuk bertindak dan berbicara dalam suatu 

konteks. Oleh karena itu, tugas utama bagi orang beriman adalah 

untuk memaknai dan merelevansikan pesan universal dari simbol 

tersebut agar dapat menghasilkan teologi yang kontekstual dan 

menjawab isu-isu publik serta sosial-budaya di mana simbol itu 

diyakini dan diperjuangkan.51 

C. Simbol Dalam Kekristenan  

Secara historis kekristenan mula-mula memang sudah berelasi 

dengan simbol. Mereka memakai simbol sebagai alat komunikasi dan 

sebagai bagian dari ekspresi diri, begitupun pada abad pertengahan sampai 

abad modern.  Jadi sejak dahulu kekristenan tumbuh bersamaan dengan 

simbol.  

                                                           
51 Purba Oktavian, Ove. “Memaknai Salib Dalam Konteks Simbol Agama Di Indonesia: 

Makna Salib Dalam Pandangan Kosuke Koyama Dalam Konteks Berteologi Publik Di Indonesia” 

(2023):4-89. 



47 
 

 

Dalam kekristenan, Alkitab penuh dengan simbol  baik berupa 

angka, gambar maupun gerak dan lain-lain. Simbol-simbol tersebut berasal 

dari budaya di mana Alkitab itu ditulis, atau dari budaya mana penulis 

tersebut berada. Misalnya angka yang banyak terdapat dalam Alkitab.52 

Dalam perspektif eskatologis, menurut Rahner, tidak ada akses menuju 

Allah tanpa simbol. Pewahyuan dan simbol bukan merupakan kategori-

kategori yang saling bertentangan, melainkan sebaliknya, yang satu 

diungkapkan oleh yang lain. Dengan demikian, sifat simbolis tidak 

bertentangan dengan bersifat riil. “Manusia secara kodrati adalah makhluk 

simbolik” dan “bahwa manusia pada dirinya sendiri adalah simbol.53 

Simbol-simbol memegang peranan penting dalam kehidupan religius umat 

Kristiani. Roti dan anggur dalam Ekaristi, air baptis, salib, dan lambang suci, 

semuanya merupakan bagian yang tak terpisahkan dari ritual, doa, dan 

liturgi, yang membantu umat Kristen  merasakan dan memahami kehadiran 

Tuhan dalam kehidupan mereka.54 

 Paul Tillich, seorang teolog yang juga memusatkan perhatian pada 

teologi dan simbol, mengartikan simbol religius sebagai entitas terbatas 

(finite) yang digunakan untuk menjelaskan realitas yang tidak terbatas 

(infinite). Menurutnya, simbol-simbol konkret mengambil bagian 

                                                           
52Tangiererung R, Johana. Berteologi Melalui Simbol-Simbol : Upaya Mengungkap Makna Injil 

dalam Ukiran Toraja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 22. 
53Rahner, K. Theological Investigations. 4, More Recent Writings. Translated by Kevin Smyth. 

(London: Darton, Longman & Todd., 1996), 224-229. 
54Bevans B, Stephan Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2013),43  



48 
 

 

(berpartisipasi) dalam realitas transenden yang dilambangkannya. 

Meminjam gagasan Thomas Aquinas, Tillich berpendapat bahwa melalui 

analogia entis, yakni “analogi mengenai keberadaan yang eksis antara Allah 

dan dunia”, simbol berbagi dengan yang disimbolkan itu. Secara kodrati 

simbol memiliki dua sisi yakni “yang terbatas” dan “yang tak terbatas”. 

Kedua sisi ini secara terus-menerus mengafirmasi sekaligus menegasi 

dirinya untuk memastikan bahwa simbol sanggup menggapai yang tak 

terbatas. Maka, simbol religius atau simbol yang menunjuk pada Realitas 

Ilahi, dapat menjadi simbol yang sejati manakala simbol itu berpartisipasi 

dalam kekuatan Ilahi yang ditunjuknya.55   

Dari perspektif di atas, dapat disimpulkan bahwa simbol dalam 

kekiristenan tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi, tetapi juga 

sebagai jembatan yang menghubungkan pengalaman manusia dengan ilahi. 

Dengan demikian, pemahaman terhadap simbol-simbol dalam Alkitab 

menjadi penting untuk mendalami inti ajaran dan pengalaman iman, serta 

untuk memahami bagaimana manusia berinteraksi dengan misteri yang 

lebih besar dari kehidupannya.  

D. Simbol Dalam Perpektif Antropologis  

Simbol membentuk identitas, kepercayaan, dan kebiasaan 

masyarakat. Makna simbol tak sekadar representasi, melainkan tertanam 

                                                           
55 Tillich,P. Systematic Theology. Vol.1: Reason and Revelation, Being and God. (London: SCM, 

1951), 239. 



49 
 

 

dalam konteks budayanya. Dalam antropologi, simbol meliputi objek, 

tindakan, atau gagasan bermakna khusus bagi suatu kebudayaan. 

Antropologi simbolik melihat manusia sebagai mahluk yang membentuk 

dan dibentuk oleh sistem simbol. Kemampuan berbahasa memungkinkan 

penciptaan simbol yang beragam, yang kemudian membentuk budaya dan 

nilai-nilai manusia. Kemampuan tersebut merupakan puncak  pencapaian 

manusia.  

Mary Douglas seorang antropologi mendefenisikan bahwa ia sepakat 

dengan gagasan bahwa manusia memanfaatkan alam untuk kepentingan 

sosial. Douglas berfokus pada analisis terhadap hubungan sosial yang 

tersirat dibalik simbol-simbol tersebut. douglas memilih polusi dan kesucian 

sebagai konsep utama, dalam pandangannya bahwa kedua konsep tersebut 

tidak hanya penting dalam berbagai agama, tetap juga terkait erat dengan 

kehidupan sosial dan sarat makna simbolik. Douglas berpendapat bahwa 

beberapa gagasan tentang makanan dan pencernaan merupakan analogi dari 

pandangan umum tentang tatanan sosial. 56 Dari pendapat tersebut dapat 

ditarik suatu kesimpulan bahwa dalam simbol yang sarat dengan makna 

tertentu memiliki hubungan pada kehidupan sosial masyarakat.  

Clifford Geertz mendefinisikan simbol sebagai tanda yang memiliki 

makna kultural. Makna ini dibangun dan dipertahankan oleh masyarakat, 

                                                           
56Douglas, Marry. Natural Symbol:  Explorations in Cosmology, (London: Barrie and Jenkins, 

1973),56 



50 
 

 

dan diakses melalui pembangkitan ide-ide dalam diri individu yang 

berhubungan dengan entitas, fenomena, kejadian, aktivitas, atau perilaku 

tertentu.57 

Ralp Linton seorang antropolog menjabarkan interkoneksi yang 

kompleks antara simbol, nilai dan norma dalam konteks sistem budaya. Ia 

mendefenisikan budaya sebagai suatu sistem yang komprehensif, dimana 

simbol berperan sebagai mekanisme esensial untuk transmisi pengetahuan 

dan pemeliharaan budaya antar generasi.58 Ralp Linton menggarisbawahi 

fungsi simbol dalam mengartikulasikan dan memperkuat nilai-nilai sosial, 

serta dalam pengaturan dan penegakan norma-norma perilaku. Ia 

menekankan kontribusi simbol dalam pembentukan identitas individual dan 

kolektif, dengan mencatat peran simbol dalam pembentukan konsep diri, 

internalisai peran sosial, dan penciptaan rasa kebersamaan dan identitas 

kelompok. 59 

Dapat  disimpulkan bahwa pemahaman mendalam tentang simbol 

merupakan prasyarat untuk analisis yang komprehensif terhadap dinamika 

sosial budaya.  

 

 

                                                           
57Greetz, Cliffor. The Interpretation Culture (New York: Basic Book 1973),33 
58Linton, Rarlp.  The Study Of Man: An Introction, (New York: Appeleton Century Compani 

1936),  
59Linton, Ralp. The Cultural Backround of Personality, (New York: Appeleton Century 

Compani 1945),  


