BAB 1

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Menurut Kitab Kejadian 1:26-28, manusia diciptakan sesuai dengan
gambar dan rupa Allah. Pernyataan ini mengandung makna bahwa manusia
diberi mandat dan tanggung jawab untuk bertindak sebagai wakil Allah
dalam memelihara serta mengelola seluruh ciptaan-Nya. Keserupaan
dengan Allah juga berarti manusia dipanggil untuk hidup dalam hubungan
dengan sesama, yang mula-mula terwujud melalui ikatan perkawinan dan
kemudian berkembang dalam kehidupan keluarga serta masyarakat.!

Di era globalisasi yang semakin modern, masih dapat ditemukan
berbagai tradisi daerah yang mencerminkan nilai-nilai budaya lokal. Salah
satu di antaranya adalah tradisi Ma’parampo yang dijalankan oleh
masyarakat Toraja dalam pelaksanaan perkawinan. Tradisi perkawinan
memiliki peran yang sangat penting dalam hampir setiap masyarakat,
karena menjadi dasar terbentuknya keluarga dan komunitas sosial.?

Perkawinan adat di Toraja pada dasarnya berlangsung dalam
konteks budaya Toraja khususnya melalui tradisi Ma'parampo, sering

dipahami sebagai suatu tahap hidup yang ideal dan diharapkan bagi setiap

'Hengki Wijaya, “Eksposisi Gambar Allah Menurut Penciptaan Manusia Berdasarkan
Kejadian 1:26-28,” Jurnal Jaffray (2018): 5-6.

?Padadi Darma, “Kajian Teologis Terhadap Tradisi Ma'parampo Sebagai Salah Satu Media
Pastoral Pranikah Di Jemaat Lampio” (2024): 1-4.



orang dewasa. Ma’parampo bukan hanya proses adat menuju perkawinan,
tetapi juga simbol kesiapan sosial, keluarga, dan tanggung jawab komunal.
Namun, dalam terang teologi Kristen, penting untuk ditegaskan bahwa
perkawinan bukanlah satu-satunya panggilan hidup manusia, dan tidak
semua orang diwajibkan untuk menikah.? Pandangan ini menjadi penting
agar tradisi adat tidak dimaknai secara absolut dan menekan kebebasan
panggilan iman seseorang.

Saat ini kebanyakan masyarakat Toraja tidak lagi menganut agama
suku Aluk Todolo, melainkan memeluk agama Kristen dan menaruh iman
kepada Yesus Kristus sebagai Tuhan dan Juruselamat. Namun tradisi adat
Ma'parampo tanpa pemberkatan perkawinan masih dilakukan, terutama di
Gereja Toraja Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se’seng. Dari
pengamatan penulis, ditemukan bahwa orang-orang yang membentuk suatu
keluarga hanya melalui perkawinan adat (di parampo) tanpa melaksanakan
pemberkatan nikah oleh pendeta dalam suatu ibadah lebih banyak
dilakukan. Hal inilah yang menjadi pergumulan penulis sehingga penulisan
ini bertujuan untuk mengetahui pemahaman anggota jemaat di Gereja
Toraja Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se’seng tentang tradisi

Ma’parampo.

SRannu Sanderan, Tongkonan, Adat, Dan Gereja: Refleksi Teologis Kontekstual Toraja
(Rantepao: Pusbang Gereja Toraja, 2015), 112-113.



Sebagaimana yang telah dijelaskan diatas tentang perkawinan
Ma’parampo, sebuah perkawinan adat Toraja yang telah disahkan oleh
pemangku adat. Persoalan yang serius setelah proses Ma'parampo adalah
sudah dapat hidup bersama-sama bahkan tidur bersama-sama.* Bagi Injil
selama proses pemberkatan perkawinan di gereja belum dilakukan maka
tinggal serumah dan tidur bersama belum bisa dilakukan karena hal ini
merupakan dosa menurut Alkitab dan belum sah menurut Gereja. Alkitab
menegaskan bahwa perkawinan merupakan persekutuan yang kudus dan
dibentuk secara langsung oleh Allah, sebagaimana tertulis dalam Kejadian
2:24: “Sebab itu seorang laki-laki akan meninggalkan ayahnya dan ibunya, dan
bersatu dengan istrinya, sehingga keduanya menjadi satu daging.” Ayat ini
menunjukkan bahwa ikatan perkawinan terjadi melalui penyatuan yang sah
di hadapan Allah, bukan sekadar berdasarkan persetujuan adat. Hubungan
intim hanya diperbolehkan dalam ikatan perkawinan, sebagaimana tertulis
dalam 1 Korintus 7:2: “Tetapi karena percabulan, hendaklah setiap orang
mempunyai istrinya sendiri dan setiap perempuan mempunyai suaminya sendiri.”
Ayat ini menolak praktik hidup bersama sebelum pemberkatan, karena
percabulan mencakup hubungan seksual di luar nikah. Ibrani 13:4
menambahkan: “Hendaklah kamu semua menghormati perkawinan dan jangan

mencemarkan tempat tidur, sebab orang-orang sundal dan pezinah akan dihakimi

YJerry F. Tiwa, “Kontekstualisasi Injil Dalam Pernikahan Adat Ma’parampo’ Di Toraja,”
THRONOS: Jurnal Teologi Kristen 6, no. 1 (2024): 85.



Allah.” .,”> Ayat ini menegaskan pentingnya kemurnian seksual yang hanya
dapat dipelihara dalam perkawinan yang diberkati secara gerejawi.

Pengetahuan tentang berdasarkan ajaran Alkitab memiliki peranan
yang sangat penting dalam kehidupan umat Kristen. Perkawinan yang tidak
berlandaskan pada prinsip dan petunjuk Alkitab dipandang tidak sah secara
teologis, karena menyimpang dari kehendak Allah yang menjadi dasar
kehidupan beriman. Oleh sebab itu, sebelum melangsungkan perkawinan,
para gembala jemaat atau pendeta umumnya memberikan konseling
pranikah dengan tujuan agar calon pasangan memahami tujuan dan
tanggung jawab dalam perkawinan Kristen. Pembinaan ini dimaksudkan
untuk menolong pasangan yang akan menikah agar memiliki pemahaman
yang benar tentang perkawinan menurut Alkitab.

Penulis meyakini bahwa penyebab utama hal ini adalah kurangnya
pemahaman tentang hakikat perkawinan menurut Alkitab. Fenomena ini
masih sering dijumpai di tengah-tengah umat Kristen yang seharusnya
sudah memahami nilai-nilai iman yang diajarkan oleh Alkitab. Karena itu
masalah ini penulis akan lihat dengan menggunakan teologi kontekstual
dari perspektif Stephen B. Bevans. Oleh karena itu, persoalan-persoalan
yang muncul terkait dengan pelaksanaan perkawinan perlu diselesaikan
berdasarkan ajaran Injil melalui pendekatan kontekstual, yaitu dengan

mengkomunikasikan kebenaran Firman Tuhan secara relevan terhadap

SAlkitab (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, n.d.).



budaya dan situasi kehidupan masyarakat setempat. Namun, kontekstual
tersebut harus dilakukan tanpa mengubah prinsip-prinsip dasar yang telah
ditetapkan dalam Alkitab, agar nilai-nilai kekristenan tetap terpelihara dan
tidak bercampur dengan praktik budaya yang bertentangan dengan
kehendak Allah.® Teologi kontekstual merupakan pendekatan berteologi
yang sangat penting dalam memahami pengalaman iman umat Kristen
dalam kaitannya dengan konteks budaya dan sosial mereka. Pendekatan ini
pentingnya Kitab Suci, Gereja, dan Kebudayaan sebagai aspek utama yang
saling berinteraksi secara dinamis dalam membangun pemahaman teologis
yang relevan dengan kehidupan sehari-hari.” Dalam konteks masyarakat
Toraja, tradisi lokal seperti Ma'parampo tidak hanya menjadi warisan
budaya, melainkan juga menjadi identitas sosial dan spiritual yang harus
dipahami melalui lensa teologis yang kontekstual agar dapat memberikan
arti yang sesuai dengan iman Kristen yang dianut. Gereja Toraja, sebagai
lembaga yang hidup di tengah-tengah masyarakat ini, memainkan peranan
penting dalam mengharmoniskan nilai-nilai Injil dengan tradisi lokal secara
berimbang tanpa menghilangkan otoritas Firman Tuhan.® Oleh karena itu,
penelitian tentang pemahaman tradisi Ma’'parampo melalui perspektif
teologis kontekstual sangat relevan untuk melihat bagaimana tradisi

tersebut dapat diselaraskan dengan ajaran Kristen sehingga dapat menjadi

¢Tiwa, “Kontekstualisasi Injil Dalam Pernikahan Adat Ma’parampo’ Di Toraja,” 83-84.
"Bevans Stephen B., Model-Model Teologi Kontekstual. Penerbit Ledalero (Ledalero, 2013), 13.
8Schreiter Robert J., Rancang Bangun Teologi Lokal (BPK Gunung Mulia, 1991), 11.



sumber kekayaan iman sekaligus menghormati kebudayaan lokal.
Perkawinan yang disahkan oleh lembaga adat dalam masyarakat Toraja
disebut Rampanan Kapa'® Secara etimologis, istilah Rampanan Kapa’ terdiri
atas dua kata, yaitu Rampanan yang berarti “melepaskan” dan Kapa” yang
berarti “kapas.” Dari gabungan kedua makna tersebut, dapat diartikan
bahwa Rampanan Kapa’ bermakna “melepaskan kapas,” yang melambangkan
kesucian. Rampanan Kapa’ merupakan bagian dari tradisi yang berdiri sendiri
di luar aluk rambu tuka’ dan aluk rambu solo’.1°

Penelitian terdahulu memiliki peran penting dalam penelitian ini
karena membantu pembaca memahami serta membandingkan persamaan
dan perbedaan teori yang digunakan oleh peneliti lain dalam mengkaji
permasalahan yang serupa.

Penelitian yang pertama yang dilakukan oleh Yudita Ponganan
(2014) dengan judul “Tinjauan Teologis tentang Makna Tradisi Ma parampo
di Gereja Toraja Jemaat Pongrea' Klasis Bittuang Se'seng" menyimpulkan
bahwa meskipun tradisi Ma parampo adalah pengesahan perkawinan adat di
Toraja sebelum kekristenan, praktik tersebut masih dilakukan oleh anggota
Gereja Toraja Jemaat Pongrea' dengan tata cara yang berbeda, terutama
dalam penentuan kapa' yang tidak lagi berdasarkan strata sosial tetapi

kesetaraan di hadapan Allah. Perkawinan adat ini dianggap sah jika disertai

°Th Kobong, Injil Dan Tongkonan (Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2008), hal. 62.
WL.T Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaan (Tana Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 1981),
hal. 103.



kebaktian atau doa bersama sebagai pernyataan kuasa Allah terhadap
pasangan. Hal ini menunjukkan adanya penyesuaian tradisi dengan ajaran
Kristen dalam konteks budaya Toraja.!!

Penelitian yang kedua yang dilakukan oleh Darma Padadi (2024)
dengan judul “Kajian Teologis Terhadap Tradisi Ma parampo Sebagai Salah
Satu Media Pastoral di Jemaat Lampio” ini mengkaji bagaimana
tradisi Ma'parampo dijadikan media pastoral pranikah di Jemaat Lampio,
Klasis Sangalla'. Tradisi ini telah mengalami pembaharuan, di mana prosesi
memperkenalkan sirih (Ma'ba Pangan) digabungkan
dengan Ma'parampo sehingga maknanya bergeser dari pengesahan
perkawinan menjadi pelamar dan pertunangan. Tradisi ini tidak lagi
menjadi pengesahan resmi sehingga calon pengantin pria tidak
diperbolehkan tinggal bersama istri sampai pemberkatan calon nikah
dilakukan di gereja.’

Penelitian ketiga dilakukan oleh Arni Rantetasik (2022) dengan judul
“Pergeseran Tradisi Ma'parampo dalam Pola Pertunangan Masyarakat di
Toraja Utara.” Dalam penelitian tersebut dijelaskan bahwa pergeseran
tradisi Ma’parampo dalam pola pertunangan masyarakat Toraja Utara terbagi
menjadi dua versi, yaitu versi Aluk Todolo yang mencakup prosesi seperti

Palingka Kada dan Umba Pangan, serta versi agama Kristen yang

Ponganan Yudita, “Tinjauan Teologis Tentang Makna Tradisi Ma’parampo Di Gereja
Toraja Jemaat Pongrea” (2014): 63-64.

2Darma, “Kajian Teologis Terhadap Tradisi Ma’parampo Sebagai Salah Satu Media
Pastoral Pranikah Di Jemaat Lampio.”



pelaksanaannya berpedoman pada peraturan gereja, di mana pendeta
memiliki peran yang lebih dominan dibandingkan ketua adat. Faktor-faktor
yang memengaruhi perubahan tersebut antara lain perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi, pengaruh agama, kebijakan pemerintah, serta
kondisi ekonomi masyarakat. Pergeseran ini mencerminkan proses adaptasi
tradisi terhadap dinamika sosial dan keagamaan yang terjadi dalam
kehidupan masyarakat Toraja Utara pada masa kini."®

Penelitian yang keempat yang dilakukan oleh Agustinus (2014)
dengan judul “Tinjauan Teologis Mengenai Ma parampo dalam Gereja
Toraja di Jemaat di Jemaat Pongrea Klasis Bittuang Se'seng, Tana
Toraja” Penelitian ini menemukan bahwa tradisi perkawinan adat Toraja,
khususnya Ma'parampo, merupakan praktik lama sebelum masuknya
kekristenan yang berfungsi sebagai pengesahan pasangan suami istri untuk
membentuk rumah tangga baru. Praktik ini masih dilaksanakan oleh
anggota Gereja Toraja Jemaat Pongrea', namun terjadi perubahan signifikan
dalam tata cara, terutama dalam penentuan kapa’ yang kini tidak lagi
berdasarkan strata sosial ( tana’) melainkan berdasarkan kesetaraan karena
setiap manusia diciptakan sesuai dengan gambar dan rupa Allah dan
diselamatkan oleh Yesus Kristus. Selain itu, perkawinan adat

melalui Ma'parampo hanya dianggap sah apabila disertai dengan penyataan

BRantetasik Arni, “Pergeseran Tradisi Ma’parampo Dalam Pola Pertunangan Masyarakat
Toraja Utara” (2022): 80.



kuasa Allah melalui kebaktian atau doa bersama sebagai penguatan spiritual
pasangan. Hal ini menegaskan integrasi antara adat dan teologi Kristen
dalam konteks perkawinan masyarakat Toraja saat ini.!*

Penelitian kelima dilakukan oleh Noviyanti Delta Toding (2020)
dengan judul “Kajian Teologis Pemahaman Warga Jemaat Gereja Toraja
Jemaat To’yasa Riu tentang Ma'parampo.” Penelitian ini menyimpulkan
bahwa warga Jemaat Gereja Toraja di To'yasa Riu memahami
tradisi Ma'parampo secara teologis sebagai tradisi yang bersumber dari
Alkitab, khususnya Perjanjian Lama, di mana Ma parampo juga dilaksanakan
dalam konteks kitab tersebut sebagai pengesahan perkawinan. Namun,
sebagian warga jemaat masih melihat Ma'parampo sebagai tradisi yang
berasal dari Aluk Todolo, sehingga berasumsi hanya sebagai cara meresmikan
perkawinan tanpa pemahaman teologis yang kuat.'®

Kebaruan yang diangkat dalam penelitian ini adalah belum terdapat
penelitian yang secara khusus menelaah mengenai aspek pemahaman
anggota Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se'seng mengenai
tradisi Ma parampo dengan pemberkatan perkawinan secara gerejawi, dalam
tradisi Ma'parampo di Toraja sudah sah dan sudah bisa tinggal bersama
tetapi Ma’parampo secara kekristenan belum sah atau belum resmi disebut

suami istri. Apalagi sekarang kebanyakan orang toraja rata-rata orang

4Agustinus, “Tinjauan Teologis Mengenai Ma'parampo Dalam Gereja Toraja Di Jemaat Di
Jemaat Pongrea Klasis Bittuang Se’seng” (2014): 55-56.

TODING NOVIYANTI DELTA, “Kajian Teologis Pemahaman Warga Jemaat Gereja
Toraja Jemaat To'yasa Riu Tentang Ma’parampo” (2020): 67.



10
Kristen, untuk itu akan tetap menjalankan adat tetapi juga menjalankan
keimanan kekristena supaya seimbang. Tetapi pemahaman yang sekarang
dipahami oleh orang Toraja kalau sudah Ma’parampo mereka menganggap
sudah bisa tinggal bersama, sehingga penulis disini ingin meluruskan
pemahaman dari Ma’parampo itu dengan menggunakan teologi kontekstual,
dimana penulis akan menjelaskan isi dari Alkitab ke makna adat tanpa
merubah tradisi adat Ma’parampo itu sendiri tetapi penulis mencoba untuk
meluruskan maknanya bahwa Ma’parampo ini memang tidak salah tetapi
kita sebagai orang Kristen sebaiknya melaksanakan perkawinan supaya bisa
dikatakan sah dimata Tuhan dan Negara. Fokus ini belum mencapai secara
mendalam tentang penelitian terdahulu yang lebih banyak mengkaji tradisi

dari sudut budaya atau teologis secara umum.

Fokus Masalah

Berdasarkan latar belakang di atas, fokus permasalahan penelitian ini
adalah pemahaman anggota Jemaat Eben Haizer Burasia tentang tradisi
Ma’parampo dari sudut pandang iman kekristenan. Dalam perspektif adat
Toraja, Ma’parampo dianggap sah untuk membentuk rumah tangga dan
tinggal bersama, sebagaimana disahkan oleh pemangku adat. Namun, dari
sudut iman Kristen, perkawinan baru sah secara teologis setelah
pemberkatan gerejawi, sebagaimana ditegaskan dalam Kej 2:24 dan 1 Kor 7:2

dan disahkan oleh Lembaga negara. Penelitian ini menganalisis dialektika



11
tersebut dengan menggunakan kerangka teologi kontekstual Stephen B.
Bevans untuk mendemonstrasikan bagaimana nilai-nilai adat dapat
diapresiasi tanpa mengkompromikan autoritas Alkitab sebagai sumber
norma teologis, sehingga tercipta harmonisasi antara ekspresi iman gerejawi

dan praktik budaya lokal.

Rumusan Masalah Penelitian
Bagaimana pemahaman anggota Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis
Bittuang Se'seng tentang tradisi Ma'parampo dari perspektif teologi

kontekstual Stephen B. Bevans?

Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan pemahaman anggota
Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se'seng tentang tradisi

Ma'parampo dari perspektif teologi kontekstual Stephen B. Bevans.

Manfaat Penelitian
Penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat secara
teoritis maupun praktis.
1. Manfaat Teoritis
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi
pengembangan teologi kontekstual, khususnya dalam memahami

tradisi adat Ma’parampo dan ajaran Alkitab tentang perkawinan. Hasil



12
penelitian ini juga dapat memperkaya kajian teologis mengenai
perkawinan Kristen dalam konteks budaya lokal Toraja dan bermanfaat
untuk kampus secara khusus untuk matakuliah teologi kontekstual dan
Adat Kebudayaan Toraja.

2. Manfaat Praktis
Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang lebih baik mengenai tradisi Ma'parampo dan
pemberkatan perkawinan digereja. Melalui pemahaman tersebut, jemaat
dan masyarakat dapat dipahami dan ditempatkan secara tepat dalam
iman Kristen. Dengan demikian, jemaat memiliki landasan yang lebih

kuat untuk menghargai adat tanpa harus mengabaikan ajaran gereja.

Sistematika Penulisan

Penyusunan laporan penelitian ini mengikuti metode penelitian yang
telah direncanakan dan ditetapkan sebelumnya, sehingga memastikan
bahwa penelitian ini dilakukan secara sistematis dan terstruktur.

BAB I : PENDAHULUAN yang terdiri dari Latar Belakang Masalah,
Fokus Masalah, Rumusan Masalah Penelitian, Tujuan Penelitian, Manfaat
Penelitian, dan Sistematika Penulisan.

BAB II : LANDASAN TEORI yang memaparkan, Definisi

Pertunangan (Ma'parampo), Tujuan Pertunangan, Kajian Teologi



13

Pertunangan Dalam Alkitab, Teologi Kontekstual Menurut Stephen B.
Bevans, Teologi Kontekstual Model Sintesis Bevans.

BAB III : METODE PENELITIAN yang terdiri dari Jenis Penelitian,

Informan, Tempat Penelitian, Jenis Data, Teknik Pengumpulan Data, Teknik

Analisis Data, Kesimpulan, dan Jadwal Penelitian.



