
1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Menurut Kitab Kejadian 1:26–28, manusia diciptakan sesuai dengan 

gambar dan rupa Allah. Pernyataan ini mengandung makna bahwa manusia 

diberi mandat dan tanggung jawab untuk bertindak sebagai wakil Allah 

dalam memelihara serta mengelola seluruh ciptaan-Nya. Keserupaan 

dengan Allah juga berarti manusia dipanggil untuk hidup dalam hubungan 

dengan sesama, yang mula-mula terwujud melalui ikatan perkawinan dan 

kemudian berkembang dalam kehidupan keluarga serta masyarakat.1  

Di era globalisasi yang semakin modern, masih dapat ditemukan 

berbagai tradisi daerah yang mencerminkan  nilai-nilai budaya lokal. Salah 

satu di antaranya adalah tradisi Ma’parampo yang dijalankan oleh 

masyarakat Toraja dalam pelaksanaan perkawinan. Tradisi perkawinan 

memiliki peran yang sangat penting dalam hampir setiap masyarakat, 

karena menjadi dasar terbentuknya keluarga dan komunitas sosial.2 

Perkawinan adat di Toraja pada dasarnya berlangsung dalam 

konteks budaya Toraja khususnya melalui tradisi Ma’parampo, sering 

dipahami sebagai suatu tahap hidup yang ideal dan diharapkan bagi setiap 

                                                           
1Hengki Wijaya, ‚Eksposisi Gambar Allah Menurut Penciptaan Manusia Berdasarkan 

Kejadian 1:26-28,‛ Jurnal Jaffray (2018): 5–6. 
2Padadi Darma, ‚Kajian Teologis Terhadap Tradisi Ma’parampo Sebagai Salah Satu Media 

Pastoral Pranikah Di Jemaat Lampio‛ (2024): 1–4. 



2 
 

 

orang dewasa. Ma’parampo bukan hanya proses adat menuju perkawinan, 

tetapi juga simbol kesiapan sosial, keluarga, dan tanggung jawab komunal. 

Namun, dalam terang teologi Kristen, penting untuk ditegaskan bahwa 

perkawinan bukanlah satu-satunya panggilan hidup manusia, dan tidak 

semua orang diwajibkan untuk menikah.3 Pandangan ini menjadi penting 

agar tradisi adat tidak dimaknai secara absolut dan menekan kebebasan 

panggilan iman seseorang. 

Saat ini kebanyakan masyarakat Toraja tidak lagi menganut agama 

suku Aluk Todolo, melainkan memeluk agama Kristen dan menaruh iman 

kepada Yesus Kristus sebagai Tuhan dan Juruselamat. Namun tradisi adat 

Ma'parampo tanpa pemberkatan perkawinan masih dilakukan, terutama di 

Gereja Toraja Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se’seng. Dari 

pengamatan penulis, ditemukan bahwa orang-orang yang membentuk suatu 

keluarga hanya melalui perkawinan adat (di parampo) tanpa melaksanakan 

pemberkatan nikah oleh pendeta dalam suatu ibadah lebih banyak 

dilakukan. Hal inilah yang menjadi pergumulan penulis sehingga penulisan 

ini bertujuan untuk mengetahui pemahaman anggota jemaat di Gereja 

Toraja Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se’seng tentang  tradisi 

Ma’parampo. 

                                                           
3Rannu Sanderan, Tongkonan, Adat, Dan Gereja: Refleksi Teologis Kontekstual Toraja 

(Rantepao: Pusbang Gereja Toraja, 2015), 112–113. 



3 

 

 

Sebagaimana yang telah dijelaskan diatas tentang perkawinan 

Ma’parampo, sebuah perkawinan adat Toraja yang telah disahkan oleh 

pemangku adat. Persoalan yang serius setelah proses Ma’parampo adalah 

sudah dapat hidup bersama-sama bahkan tidur bersama-sama.4 Bagi Injil 

selama  proses  pemberkatan perkawinan di  gereja  belum  dilakukan  maka 

tinggal serumah dan tidur bersama belum bisa dilakukan karena hal ini 

merupakan dosa menurut Alkitab dan belum sah menurut Gereja. Alkitab 

menegaskan bahwa perkawinan merupakan persekutuan yang kudus dan 

dibentuk secara langsung oleh Allah, sebagaimana tertulis dalam Kejadian 

2:24: “Sebab itu seorang laki-laki akan meninggalkan ayahnya dan ibunya, dan 

bersatu dengan istrinya, sehingga keduanya menjadi satu daging.” Ayat ini 

menunjukkan bahwa ikatan perkawinan terjadi melalui penyatuan yang sah 

di hadapan Allah, bukan sekadar berdasarkan persetujuan adat. Hubungan 

intim hanya diperbolehkan dalam ikatan perkawinan, sebagaimana tertulis 

dalam 1 Korintus 7:2: “Tetapi karena percabulan, hendaklah setiap orang 

mempunyai istrinya sendiri dan setiap perempuan mempunyai suaminya sendiri.” 

Ayat ini menolak praktik hidup bersama sebelum pemberkatan, karena 

percabulan mencakup hubungan seksual di luar nikah. Ibrani 13:4 

menambahkan: “Hendaklah kamu semua menghormati perkawinan dan jangan 

mencemarkan tempat tidur, sebab orang-orang sundal dan pezinah akan dihakimi 

                                                           
4Jerry F. Tiwa, ‚Kontekstualisasi Injil Dalam Pernikahan Adat Ma’parampo’ Di Toraja,‛ 

THRONOS: Jurnal Teologi Kristen 6, no. 1 (2024): 85. 



4 

 

 

Allah.” .,‛5 Ayat ini menegaskan pentingnya kemurnian seksual yang hanya 

dapat dipelihara dalam perkawinan yang diberkati secara gerejawi. 

Pengetahuan tentang berdasarkan ajaran Alkitab memiliki peranan 

yang sangat penting dalam kehidupan umat Kristen. Perkawinan yang tidak 

berlandaskan pada prinsip dan petunjuk Alkitab dipandang tidak sah secara 

teologis, karena menyimpang dari kehendak Allah yang menjadi dasar 

kehidupan beriman. Oleh sebab itu, sebelum melangsungkan perkawinan, 

para gembala jemaat atau pendeta umumnya memberikan konseling 

pranikah dengan tujuan agar calon pasangan memahami tujuan dan 

tanggung jawab dalam perkawinan Kristen. Pembinaan ini dimaksudkan 

untuk menolong pasangan yang akan menikah agar memiliki pemahaman 

yang benar tentang perkawinan menurut Alkitab. 

Penulis meyakini bahwa penyebab utama hal ini adalah kurangnya 

pemahaman tentang hakikat perkawinan menurut Alkitab. Fenomena ini 

masih sering dijumpai di tengah-tengah umat Kristen yang seharusnya 

sudah memahami nilai-nilai iman yang diajarkan oleh Alkitab. Karena itu 

masalah ini penulis akan lihat dengan menggunakan teologi kontekstual 

dari perspektif Stephen B. Bevans. Oleh karena itu, persoalan-persoalan 

yang muncul terkait dengan pelaksanaan perkawinan perlu diselesaikan 

berdasarkan ajaran Injil melalui pendekatan kontekstual, yaitu dengan 

mengkomunikasikan kebenaran Firman Tuhan secara relevan terhadap 

                                                           
5Alkitab (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, n.d.). 



5 

 

 

budaya dan situasi kehidupan masyarakat setempat. Namun, kontekstual 

tersebut harus dilakukan tanpa mengubah prinsip-prinsip dasar yang telah 

ditetapkan dalam Alkitab, agar nilai-nilai kekristenan tetap terpelihara dan 

tidak bercampur dengan praktik budaya yang bertentangan dengan 

kehendak Allah.6 Teologi kontekstual merupakan pendekatan berteologi 

yang sangat penting dalam memahami pengalaman iman umat Kristen 

dalam kaitannya dengan konteks budaya dan sosial mereka. Pendekatan ini 

pentingnya Kitab Suci, Gereja, dan Kebudayaan sebagai aspek utama yang 

saling berinteraksi secara dinamis dalam membangun pemahaman teologis 

yang relevan dengan kehidupan sehari-hari.7 Dalam konteks masyarakat 

Toraja, tradisi lokal seperti Ma'parampo tidak hanya menjadi warisan 

budaya, melainkan juga menjadi identitas sosial dan spiritual yang harus 

dipahami melalui lensa teologis yang kontekstual agar dapat memberikan 

arti yang sesuai dengan iman Kristen yang dianut. Gereja Toraja, sebagai 

lembaga yang hidup di tengah-tengah masyarakat ini, memainkan peranan 

penting dalam mengharmoniskan nilai-nilai Injil dengan tradisi lokal secara 

berimbang tanpa menghilangkan otoritas Firman Tuhan.8 Oleh karena itu, 

penelitian tentang pemahaman tradisi Ma'parampo melalui perspektif 

teologis kontekstual sangat relevan untuk melihat bagaimana tradisi 

tersebut dapat diselaraskan dengan ajaran Kristen sehingga dapat menjadi 

                                                           
6Tiwa, ‚Kontekstualisasi Injil Dalam Pernikahan Adat Ma’parampo’ Di Toraja,‛ 83–84. 
7Bevans Stephen B., Model-Model Teologi Kontekstual. Penerbit Ledalero (Ledalero, 2013), 13. 
8Schreiter Robert J., Rancang Bangun Teologi Lokal (BPK Gunung Mulia, 1991), 11. 



6 

 

 

sumber kekayaan iman sekaligus menghormati kebudayaan lokal. 

Perkawinan yang disahkan oleh lembaga adat dalam masyarakat Toraja 

disebut Rampanan Kapa’.9 Secara etimologis, istilah Rampanan Kapa’ terdiri 

atas dua kata, yaitu Rampanan yang berarti ‚melepaskan‛ dan Kapa’ yang 

berarti ‚kapas.‛ Dari gabungan kedua makna tersebut, dapat diartikan 

bahwa Rampanan Kapa’ bermakna ‚melepaskan kapas,‛ yang melambangkan 

kesucian. Rampanan Kapa’ merupakan bagian dari tradisi yang berdiri sendiri 

di luar aluk rambu tuka’ dan aluk rambu solo’.10 

Penelitian terdahulu memiliki peran penting dalam penelitian ini 

karena membantu pembaca memahami serta membandingkan persamaan 

dan perbedaan teori yang digunakan oleh peneliti lain dalam mengkaji 

permasalahan yang serupa. 

Penelitian yang pertama yang dilakukan oleh Yudita Ponganan 

(2014)  dengan judul ‚Tinjauan Teologis tentang Makna Tradisi Ma'parampo 

di Gereja Toraja Jemaat Pongrea' Klasis Bittuang Se'seng"  menyimpulkan 

bahwa meskipun tradisi Ma'parampo adalah pengesahan perkawinan adat di 

Toraja sebelum kekristenan, praktik tersebut masih dilakukan oleh anggota 

Gereja Toraja Jemaat Pongrea' dengan tata cara yang berbeda, terutama 

dalam penentuan kapa' yang tidak lagi berdasarkan strata sosial tetapi 

kesetaraan di hadapan Allah. Perkawinan adat ini dianggap sah jika disertai 

                                                           
9Th Kobong, Injil Dan Tongkonan (Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2008), hal. 62. 
10L.T Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaan (Tana Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 1981), 

hal. 103. 



7 

 

 

kebaktian atau doa bersama sebagai pernyataan kuasa Allah terhadap 

pasangan. Hal ini menunjukkan adanya penyesuaian tradisi dengan ajaran 

Kristen dalam konteks budaya Toraja.11 

Penelitian yang kedua yang dilakukan oleh Darma Padadi (2024) 

dengan judul ‚Kajian Teologis Terhadap Tradisi Ma'parampо Sebagai Salah 

Satu Media Pastoral di Jemaat Lampio‛ ini mengkaji bagaimana 

tradisi Ma'parampo dijadikan media pastoral pranikah di Jemaat Lampio, 

Klasis Sangalla'. Tradisi ini telah mengalami pembaharuan, di mana prosesi 

memperkenalkan sirih ( Ma'ba Pangan) digabungkan 

dengan Ma'parampo sehingga maknanya bergeser dari pengesahan 

perkawinan menjadi pelamar dan pertunangan. Tradisi ini tidak lagi 

menjadi pengesahan resmi sehingga calon pengantin pria tidak 

diperbolehkan tinggal bersama istri sampai pemberkatan calon nikah 

dilakukan di gereja.12 

Penelitian ketiga dilakukan oleh Arni Rantetasik (2022) dengan judul 

“Pergeseran Tradisi Ma’parampo dalam Pola Pertunangan Masyarakat di 

Toraja Utara.‛ Dalam penelitian tersebut dijelaskan bahwa pergeseran 

tradisi Ma’parampo dalam pola pertunangan masyarakat Toraja Utara terbagi 

menjadi dua versi, yaitu versi Aluk Todolo yang mencakup prosesi seperti 

Palingka Kada dan Umba Pangan, serta versi agama Kristen yang 

                                                           
11Ponganan Yudita, ‚Tinjauan Teologis Tentang Makna Tradisi Ma’parampo Di Gereja 

Toraja Jemaat Pongrea’‛ (2014): 63–64. 
12Darma, ‚Kajian Teologis Terhadap Tradisi Ma’parampo Sebagai Salah Satu Media 

Pastoral Pranikah Di Jemaat Lampio.‛ 



8 

 

 

pelaksanaannya berpedoman pada peraturan gereja, di mana pendeta 

memiliki peran yang lebih dominan dibandingkan ketua adat. Faktor-faktor 

yang memengaruhi perubahan tersebut antara lain perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, pengaruh agama, kebijakan pemerintah, serta 

kondisi ekonomi masyarakat. Pergeseran ini mencerminkan proses adaptasi 

tradisi terhadap dinamika sosial dan keagamaan yang terjadi dalam 

kehidupan masyarakat Toraja Utara pada masa kini.13 

Penelitian yang keempat yang dilakukan oleh Agustinus (2014) 

dengan judul ‚Tinjauan Teologis Mengenai Ma'parampo dalam Gereja 

Toraja di Jemaat di Jemaat Pongrea Klasis Bittuang Se'seng, Tana 

Toraja‛ Penelitian ini menemukan bahwa tradisi perkawinan adat Toraja, 

khususnya Ma'parampo, merupakan praktik lama sebelum masuknya 

kekristenan yang berfungsi sebagai pengesahan pasangan suami istri untuk 

membentuk rumah tangga baru. Praktik ini masih dilaksanakan oleh 

anggota Gereja Toraja Jemaat Pongrea', namun terjadi perubahan signifikan 

dalam tata cara, terutama dalam penentuan kapa' yang kini tidak lagi 

berdasarkan strata sosial ( tana') melainkan berdasarkan kesetaraan karena 

setiap manusia diciptakan sesuai dengan gambar dan rupa Allah dan 

diselamatkan  oleh Yesus Kristus. Selain itu, perkawinan adat 

melalui  Ma'parampo hanya dianggap sah apabila disertai dengan penyataan 

                                                           
13Rantetasik Arni, ‚Pergeseran Tradisi Ma’parampo Dalam Pola Pertunangan Masyarakat 

Toraja Utara‛ (2022): 80. 



9 

 

 

kuasa Allah melalui kebaktian atau doa bersama sebagai penguatan spiritual 

pasangan. Hal ini menegaskan integrasi antara adat dan teologi Kristen 

dalam konteks perkawinan masyarakat Toraja saat ini.14 

Penelitian kelima dilakukan oleh Noviyanti Delta Toding (2020) 

dengan judul “Kajian Teologis Pemahaman Warga Jemaat Gereja Toraja 

Jemaat To’yasa Riu tentang Ma’parampo.” Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa warga Jemaat Gereja Toraja di To'yasa Riu memahami 

tradisi Ma'parampo secara teologis sebagai tradisi yang bersumber dari 

Alkitab, khususnya Perjanjian Lama, di mana Ma'parampo juga dilaksanakan 

dalam konteks kitab tersebut sebagai pengesahan perkawinan. Namun, 

sebagian warga jemaat masih melihat Ma'parampo sebagai tradisi yang 

berasal dari Aluk Todolo, sehingga berasumsi hanya sebagai cara meresmikan 

perkawinan tanpa pemahaman teologis yang kuat.15 

Kebaruan yang diangkat dalam penelitian ini  adalah belum terdapat 

penelitian yang secara khusus menelaah mengenai aspek pemahaman 

anggota Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se'seng mengenai 

tradisi Ma'parampo dengan pemberkatan perkawinan secara gerejawi, dalam 

tradisi Ma’parampo di Toraja sudah sah dan sudah bisa tinggal bersama 

tetapi Ma’parampo secara kekristenan belum sah atau belum resmi disebut 

suami istri. Apalagi sekarang kebanyakan orang toraja rata-rata orang 

                                                           
14Agustinus, ‚Tinjauan Teologis Mengenai Ma’parampo Dalam Gereja Toraja Di Jemaat Di 

Jemaat Pongrea Klasis Bittuang Se’seng‛ (2014): 55–56. 
15TODING NOVIYANTI DELTA, ‚Kajian Teologis Pemahaman Warga Jemaat Gereja 

Toraja Jemaat To’yasa Riu Tentang Ma’parampo‛ (2020): 67. 



10 

 

 

Kristen, untuk itu akan tetap menjalankan adat tetapi juga menjalankan 

keimanan kekristena supaya seimbang. Tetapi pemahaman yang sekarang 

dipahami oleh orang Toraja kalau sudah Ma’parampo mereka menganggap 

sudah bisa tinggal bersama, sehingga penulis disini ingin meluruskan 

pemahaman dari Ma’parampo itu dengan menggunakan teologi kontekstual, 

dimana penulis akan menjelaskan isi dari Alkitab ke makna adat tanpa 

merubah tradisi adat Ma’parampo itu sendiri tetapi penulis mencoba untuk 

meluruskan maknanya bahwa Ma’parampo  ini memang tidak salah tetapi 

kita sebagai orang Kristen sebaiknya melaksanakan perkawinan supaya bisa 

dikatakan sah dimata Tuhan dan Negara. Fokus ini belum mencapai secara 

mendalam tentang penelitian terdahulu yang lebih banyak mengkaji tradisi 

dari sudut budaya atau teologis secara umum.  

 

B. Fokus Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, fokus permasalahan penelitian ini 

adalah pemahaman anggota Jemaat Eben Haizer Burasia tentang tradisi 

Ma’parampo dari sudut pandang iman kekristenan. Dalam perspektif adat 

Toraja, Ma’parampo dianggap sah untuk membentuk rumah tangga dan 

tinggal bersama, sebagaimana disahkan oleh pemangku adat. Namun, dari 

sudut iman Kristen, perkawinan baru sah secara teologis setelah 

pemberkatan gerejawi, sebagaimana ditegaskan dalam Kej 2:24 dan 1 Kor 7:2 

dan disahkan oleh Lembaga negara. Penelitian ini menganalisis dialektika 



11 

 

 

tersebut dengan menggunakan kerangka teologi kontekstual Stephen B. 

Bevans untuk mendemonstrasikan bagaimana nilai-nilai adat dapat 

diapresiasi tanpa mengkompromikan autoritas Alkitab sebagai sumber 

norma teologis, sehingga tercipta harmonisasi antara ekspresi iman gerejawi 

dan praktik budaya lokal. 

 

C. Rumusan Masalah Penelitian 

Bagaimana pemahaman anggota Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis 

Bittuang Se'seng tentang tradisi Ma'parampo dari perspektif teologi 

kontekstual Stephen B. Bevans? 

 

D. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan pemahaman anggota 

Jemaat Eben Haizer Burasia Klasis Bittuang Se'seng tentang tradisi 

Ma'parampo dari perspektif teologi kontekstual Stephen B. Bevans. 

 

E. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat secara 

teoritis maupun praktis.  

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan teologi kontekstual, khususnya dalam memahami 

tradisi adat Ma’parampo dan ajaran Alkitab tentang perkawinan. Hasil 



12 

 

 

penelitian ini juga dapat memperkaya kajian teologis mengenai 

perkawinan Kristen dalam konteks budaya lokal Toraja dan bermanfaat 

untuk kampus secara khusus untuk matakuliah teologi kontekstual dan 

Adat Kebudayaan Toraja. 

2. Manfaat Praktis  

Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

pemahaman yang lebih baik mengenai tradisi Ma'parampo dan 

pemberkatan perkawinan digereja. Melalui pemahaman tersebut, jemaat 

dan masyarakat dapat dipahami dan ditempatkan secara tepat dalam 

iman Kristen. Dengan demikian, jemaat memiliki landasan yang lebih 

kuat untuk menghargai adat tanpa harus mengabaikan ajaran gereja.   

 

F. Sistematika Penulisan 

Penyusunan laporan penelitian ini mengikuti metode penelitian yang 

telah direncanakan dan ditetapkan sebelumnya, sehingga memastikan 

bahwa penelitian ini dilakukan secara sistematis dan terstruktur.  

BAB I : PENDAHULUAN yang terdiri dari Latar Belakang Masalah, 

Fokus Masalah, Rumusan Masalah Penelitian, Tujuan Penelitian, Manfaat 

Penelitian, dan Sistematika Penulisan.  

BAB II : LANDASAN TEORI yang memaparkan, Definisi 

Pertunangan (Ma’parampo), Tujuan Pertunangan,  Kajian Teologi 



13 

 

 

Pertunangan Dalam Alkitab, Teologi Kontekstual Menurut Stephen B. 

Bevans, Teologi Kontekstual Model Sintesis Bevans.  

BAB III : METODE PENELITIAN yang terdiri dari Jenis Penelitian, 

Informan, Tempat Penelitian, Jenis Data, Teknik Pengumpulan Data, Teknik 

Analisis Data, Kesimpulan, dan Jadwal Penelitian.   


