
 

10 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI  

 

A. Tinjauan Teoritis 

1. Pengertian Tradisi dan Budaya Lokal 

Asal dari kata tradisi adalah pada bahasa latin tradition yang 

maknanya adalah kebiasaan, sedangkan dari segi epistemologi definisinya 

yaitu adat istiadat atau kebudayaan. Tradisi pada akhirnya bisa dimaknai 

sebagai sebuah jenis kebiasaan yang biasa dilakukan serta adalah sebagai 

hal yang manusia ciptakan secara berkelanjutan dengan mempunyai sifat 

supranatural di dalamnya dan termuat berbagai norma serta nilai budaya 

yang berlaku dan juga ada hukum untuk mengatur hal yang berkaitan. 

Terdapat hal yang saling mempengaruhi antara budaya dan manusia, 

pengaruh itu diwujudkan baik secara langsung maupun secara tidak 

langsung. Terjadinya pengaruh tersebut karena budaya itu muncul 

kemungkinan adalah produk atau buatan dari manusia tersebut.12  

Berbagai aspek yang ada relevansinya terhadap nilai yang berlaku pada 

kehidupan di masyarakat dinamakan juga dengan tradisi. Tradisi juga 

disebut sebagai sebuah kearifan lokal yang wajib untuk senantiasa 

 
12Roby Darwis, “Tradisi Ngaruwat Bumi Dalam Kehidupan Masyarakat,” Religious: Jurnal 

Study Agama-Agama Dan Lintas Budaya 2, no. 1 (September 2017): 76. 



 

11 
 

dihayati, diresapi dan diajarkan terhadap generasi selanjutnya lalu bisa 

juga secara langsung untuk dipraktekkan dengan tujuan agar 



12 

 

 
 

budaya tetap dilaksanakan oleh generasi selanjutnya dan tidak hilang.  

Fungsi dari tradisi juga sebagai pembentuk moral manusia untuk 

kehidupan sesama manusia itu sendiri dan juga terhadap alam gaib, yang 

bertujuan pembentukan tradisi sebagai keunggulan dari kebiasaan 

masyarakat setempat, kondisi tersebut memperlihatkan jika di dalam 

kebiasaan dan tradisi itu termuat mengenai kecerdasan pemahaman dari 

masyarakat mengenai akhlak dan pengetahuan yang dijadikan sebagai 

pondasi pembangunan dan perkembangan dari kehidupan manusia.13 

Tradisi merupakan suatu sistem nilai, kebiasaan, serta praktik yang 

dari generasi ke generasi diwariskan dan mempunyai makna sosial serta 

kultural yang kuat untuk masyarakat. Tradisi adalah bagian dari 

kebudayaan yang terdiri atas gagasan, norma, dan kebiasaan yang bersifat 

turun-temurun.14 Tradisi adalah sebuah warisan dari nenek moyang yang 

sifatnya turun temurun dan masih bisa dilakukan sampai sekarang. 

Setelah melakukan pertimbangan mengenai berbagai penafsiran 

dan pandangan tentang makna tradisi, maka disimpulkan oleh penulis jika 

tradisi adalah sebuah warisan yang muncul dari nenek moyang terhadap 

generasi selanjutnya yang di mana tradisi itu memiliki bentuk sebuah 

kebijakan, simbol, gagasan bahan maupun barang. Tetapi berbagai adat 

 
13Arni Chairul, “Kearifan Lokal Dalam Tradisi Mancoliak Anak Pada Masyarakat Adat 

Silungkang,” Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya 5, no. 2 (November 2001): 175. 
14Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), 113. 



13 

 

 
 

istiadat tersebut bisa dilestarikan dan diubah, yang penting tetap relevan 

serta biasa diadaptasi dari masa ke masa. Contohnya yaitu prinsip yang 

dimiliki oleh nenek moyang zaman dulu adalah banyak anak pasti 

memiliki banyak rezeki. Ini maksudnya yaitu anggota keluarga yang 

semakin banyak, menjadikan semakin luas lahan pertanian yang harus 

dimiliki. Tetapi konteksnya pada saat ini tidak sama sebab penduduk yang 

semakin bertambah, namun masih sama saja jumlah tanahnya.15 

Kata "budaya" asalnya adalah dari kata Sansekerta yakni buddhayah 

yang merupakan sebagai bentuk jamak dari kata budhi berarti akal atau 

pikiran.16 Budaya bisa dimaknai juga hasil dari akal budi manusia.17  

Budaya adalah tradisi dapat diterjemahkan yaitu warisan atau dengan kata 

lain yaitu penerus akan nilai, adat istiadat, juga mengenai berbagai kaidah 

serta harta. Tradisi ini tidak sebagai hal yang bisa berubah, namun di mana 

tradisi disatukan terhadap keanekaragaman dari buatan manusia diangkat 

dalam keseluruhan.18 Budaya diartikan sebagai cara hidup yang pada 

sebuah kelompok berkembang dan secara turun-temurun selalu 

diwariskan.19 

 
15Ainur Rofik, “Tradisi Selamatan Jawa Dalam Perspektif Pendidikan Islam,” Attaqwa: 

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 15, no. 2 (2019): 96. 
16Tim Redaksi KBBI, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 2007). 
17Sumarto, “Budaya, Pemahaman Dan Penerapannya ‘Aspek Sistem Religi, Bahasa, 

Pengetahuan, Sosial, Keseninan Dan Teknologi,’” Jurnal Literasiologi 1, no. 2 (2019): 144. 
18Van Peursen, Strategi Kebudayaan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1976), 1. 
19Julita Lestari, “Pluralisme Agama Di Indonesia,” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 1, 

no. 1 (June 2020): 30. 



14 

 

 
 

Kebudayaan merupakan sebagai Sekolah di mana manusia dapat 

belajar. Kebudayaan juga merupakan wujud ketegangan antara 

transendensi dan imanensi yang bisa dilihat menjadi sebuah ciri khas. 

Manusia biasanya tidak akan begitu saja membiarkan dirinya hanya 

terhadap berbagai proses alam, namun juga suara hati.20 Karena itu, 

kebudayaan sebagai ciri khas dalam kehidupan manusia. 

Kebudayaan artinya suatu pola dari makna-makna yang dimana 

didalamnya terkandung akan simbol-simbol yang sudah diwariskan 

melalui sejarah.21 Kebudayaan merupakan salah satu   sistem tentang 

konsep-konsep yang dimana telah diberikan juga di ungkapkan bentuk 

simbolik melalui manusia berinteraksi, mempertahankan, dan juga 

mengembangkan akan suatu pemikiran tentang kebudayaan juga disiplin 

terhadap kehidupan. 

2. Konsep Waktu Sakral dalam Tradisi Lokal dan Tradisi Tradisional 

a. Tradisi Lokal 

Dalam banyak masyarakat tradisional, waktu tidak hanya 

dipandang secara kronologis (waktu linear), melainkan juga memiliki 

dimensi sakral. Hari-hari tertentu dianggap memiliki kekuatan 

spiritual atau dianggap sebagai saat yang tepat untuk melakukan ritus 

tertentu. 

 
20Peursen, Strategi Kebudayaan, 14–15. 
21Gayes Mahestu, “Simbol Dalam Budaya Merupakan Bagian Dari Komunikasi” (2021): 1. 



15 

 

 
 

b. Tradisi Tradisional 

Waktu dalam masyarakat tradisional tidak semata-mata dilihat 

sebagai dimensi kronologis atau linear, tetapi juga mengandung nilai-

nilai simbolis dan spiritual. Konsep ini dikenal sebagai waktu sakral, 

yaitu waktu-waktu tertentu yang diyakini memiliki kekuatan atau 

makna khusus karena dikaitkan dengan peristiwa penting, siklus 

alam, atau perintah leluhur.22 

Budaya adalah sebagai segala sesuatu yang dimana berkiatan 

dengan kebiasaan juga cara hidup manusia secara utuh, yang meliputi cara 

berpikir, dan mengisi kehidupan dengan melakukan apa yang dipikirkan, 

dengan suatu tujuan bagaimana untuk menata, memelihara dan juga 

mempertahankan kehidupan manusia dalam konteks dimana berbeda.23 

Kebudayaan merupakan sesuatu yang berkaitan dengan kebiasaan dan 

juga cara hidup manusia untuk menata kehidupan sesuai konteks.  

 

 

 

B. Teologi Kontekstual 

1. Teologi Kontekstual 

 
22Mircea Eliade, The Sacred and The Profane: The Nature of Religion (New York: Harcourt, 

1957), 68–69. 
23Yakuob Tomatala, Antropologi Dasar Pendekatan Pelayanan Lintas Budaya (Jakarta: YT 

Leaders, 2007), 1. 



16 

 

 
 

Pengertian teologi kontekstual adalah ilmu yang hubungannya 

terhadap pemahaman mengenai Tuhan.24 Secara etimologi teologi 

kontekstual yaitu merupakan kajian mengenai refleksi iman terhadap 

Yesus Kristus melalui berbagai tatanan dan kebiasaan hidup pada 

manusia, artinya yaitu terdapat keseimbangan pada refleksi teologis dan 

latar belakang dari manusia. Arti dari kontekstualisasi teologis adalah 

mengenai pemahaman Kristen yang dimiliki dilihat sebagai sebuah 

konteks yang merupakan wujud sebuah imperatif teologis. Seperti yang 

banyak orang ketahui mengenai teologi, jadi maksud dari kontekstualisasi 

adalah bagian pada hakikat yang terdapat di dalam teologi sendiri.25 Orang 

lain tidak akan mampu mengambil bagian secara utuh dalam pengalaman 

hidup individu, karena itu untuk memahami konteks orang lain 

diperlukan alat bantu berpikir melalui teologi kontekstual. Abad yang ke-

20 ini memperlihatkan interpretasi kebudayaan telah diinterpretasi oleh 

teologi Reformed Belanda-Amerika yang memakai prinsip Calvinisme 

mengenai kedaulatan Allah dalam seluruh aspek kehidupan manusia, di 

mana Calvin mengatakan bahwa Kristus di atas seluruh kebudayaan.26 

Sesuai dari berbagai uraian tersebut, jadi diketahui kalau teologi 

 
24Bevans, Models of Contextual Theology, 1. 
25Ibid., 2. 
26Ibid. 



17 

 

 
 

kontekstual adalah perspektif yang merefleksikan iman terhadap Kristus 

pada konteks kehidupan nyata manusia. 

Kontekstualisasi merupakan istilah yang sangat populer digunakan 

di dunia pendidikan teologi terutama pada akhir abad 20 sekarang ini. 

Popularitas dari istilah tersebut semakin meningkat karena banyak 

didebatkan dan didiskusikan pada berbagai forum besar. Istilah 

kontekstualisasi digunakan, tapi tidak jarang ada yang menggunakan 

istilah lain diantaranya yaitu istilah teologi lokal. Teologi kontekstual 

adalah pendekatan dalam teologi yang mencoba memahami dan 

menginterpretasikan iman Kristen pada lingkup hidup tentang Injil Yesus 

Kristus.27 Teologi kontekstual melibatkan dialog antara teks suci dan 

realitas hidup masyarakat lokal.28 Maka teologi kontekstual melihat 

bagaimana iman Kristen dapat mengakui, memahami, bahkan memberi 

makna baru terhadap hari-hari sakral lokal tanpa harus menghilangkan 

nilai-nilai budaya asli. Kontekstual merupakan sebuah refleksi pada orang 

Kristen dalam lingkup hidup atas Injil Yesus Kristus. Arti dari teologi 

kontekstual tersebut yaitu hanya bisa dinamakan teologi jika sungguh-

sungguh kontekstual.29 Jadi, arkeologi pada kontekstual karena pada 

hakekatnya teologi secara dialektika tidak lain dan tidak bukan akan 

 
27Y Tomatala, Teologi Kontekstual Suatu Pengantar (Gandum Mas, 2007), 2. 
28Bevans, Models of Contextual Theology, 3–5. 
29Tomatala, Teologi Kontekstual Suatu Pengantar, 2. 



18 

 

 
 

mempertemukan pada universalitas kearifan lokal terhadap pernyataan 

hidup yang begitu kontekstual. 

Teologi lokal apapun yang benar-benar Kristen harus terlibat 

dengan tradisi, berapa pun sesuatu gereja mungkin memahami tradisi itu: 

Kitab Suci, pernyataan-pernyataan konsili dan pengakuan yang agung, 

magisterium. Tanpa keterlibatan itu, tidak ada jaminan untuk menjadi 

bagian dari warisan Kristen. Perjumpaan dengan tradisi ini bisa 

menimbulkan berbagai persoalan dari dalam gereja, sementara mereka 

mengembangkan berbagai teologi lokalnya. Siapa yang tidak coba 

menghindari dan mengikis berbagai aspek tradisi, Maka terdapat 

kerinduan yang mendalam untuk senantiasa setia terhadap tradisi dari 

kerasulan dan menjadi saksi yang setia untuk Injil pada keadaan yang 

mereka dan jalani.30 Kadang-kadang pertanyaan ini di jawab dengan 

membatasi keanekaragaman budaya di perbolehkan. Tetapi itu tampaknya 

berarti menghindari pertanyaan ketimbang memecahkannya, karena tetap 

tidak terjawab, bagaimana sejumlah keanekaragaman budaya diterima 

dan yang lainnya tidak. Masalahnya bukanlah penyebaran kekristenan 

yang tidak menguntungkan bagi begitu banyak budaya yang berbeda. Ini 

adalah pertanyaan tentang bagaimana memahami sesuatu warisan yang 

telah diterima, harta yang harus di hargai: Injil Yesus Kristus.31 

 
30Robert J Schreiter, Rancang Bangun Teologi Lokal (Jakarta: Gunung Mulia, 2006), 160. 
31Ibid., 169–170. 



19 

 

 
 

2. Model-Model Teologi Kontekstual Menurut Stephen B. Bivans 

Stephen Bivans adalah seorang teolog dan antropolog misi yang 

banyak menulis tentang hubungan antara antropologi budaya dan misi 

Kristen, serta pentingnya memahami konteks budaya dalam pelayanan.32 

Sebuah model-model serta beraneka ragam model itu hadir karena 

berbagai macam cara teolog mendekati suatu pemahaman tentang suatu 

persoalan teologis. Layaknya sebuah bangunan model ini diibaratkan 

sebagai konstruksi, seluruh model juga merepresentasikan fakta yang 

terdapat di luar sana. Model ini juga disebut sebagai tipe yang diinginkan 

baik itu berupa posisi teoretis yang sudah dibuat sehingga bisa kita 

pahami. Terdapat ciri khas serta kesungguhan dari setiap model dalam 

menyajikan teologi, kesungguhan itu adalah memperlihatkan sebuah 

konteks tertentu dan titik tolak teologis yang sangat erat dengan bayangan 

teologis yang begitu khas, dalam penelitian ini penulis akan menggunakan 

model antropologi. Sama halnya dengan Stephen B. S Bevans ia 

menjelaskan ada 6 model sebagai berikut: 

a. Model Terjemahan yaitu penekanan pada pewartaan Injil yang hakiki 

dan tidak akan berubah, sifatnya abadi atau adi- kontekstual. Model ini 

merujuk kepada penerjemahan literer di mana kesetiaan paling utama 

ialah kepada Alkitab kemudian berusaha mencari kesamaan Alkitab 

 
32Stephen B Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual: Models of Contextual Theology 

(Maryknoll, NY: Orbis Books, 2002), 96–97. 



20 

 

 
 

dalam tradisi atau budaya. Tetapi peralihan teks Alkitabiah saat 

diterjemahkan kepada kehidupan masa kini memerlukan kajian 

hermeneutik kontekstual.33 

b. Model Antropologis yaitu model yang membedah antropologis dalam 

Injil untuk ditransformasi masuk ke dalam budaya, sehingga terdapat 

nama yang dikenal dalam budaya sama dengan apa yang disampaikan 

Injil. Makna dari model antropologis yaitu pelestarian dan 

pengukuhan seorang individu yang beriman Kristen terhadap jati diri 

budaya. Model ini termasuk pada salah satu model yang melakukan 

perkenalan Injil melalui nama yang telah terdapat pada budaya.34 

Dalam perjumpaan dengan Injil dan dalam refleksi teologis yang 

berlangsung, lahirlah transformasi budaya yang menghasilkan teologi 

kontekstual. Teologi ini adalah sebagai cabang ilmu yang 

hubungannya mengenai pemahaman tentang Tuhan.35 

Dari segi etimologi makna dari teologi kontekstual yaitu 

sebuah kajian teologi mengenai refleksi iman terhadap Yesus Kristus 

yang diwujudkan pada berbagai tatanan dan kebiasaan hidup 

manusia setiap hari, maknanya yaitu antara refleksi teologi dan latar 

belakang kehidupan manusia memiliki sebuah keseimbangan. 

 
33Ibid., 63–64. 
34Ibid., 106–110. 
35Titus Tara, “Memahami Model-Model Teologi Kontekstual Stephen B. Bevans Dalam 

Konteks Budaya Ende-Lio Sebagai Bagian Dari Kejujuran Berteologi,” Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan 

Kateketik 2, no. 1 (2017): 48. 



21 

 

 
 

Refleksi yang dilakukan oleh seseorang mengenai teologi bisa 

dilakukan oleh mereka mengenai situasi kehidupannya saat ini.36 

Menurut Bevans, hakekat yang paling dalam saat berteologi adalah 

kontekstualisasi di mana manusia mengupayakan memahami Kristen 

dari sudut pandang suatu fenomena tertentu.37 Dengan kata lain 

manusia mampu menciptakan refleksi iman kepada Kristus melalui 

realitas suatu fenomena yang ditemui dalam kehidupannya dan 

mengadopsi fenomena tersebut ke dalam teologi. Model antropologi 

merupakan satu diantara ragam teologi kontekstual yang 

diperkenalkan oleh Bevans. Model antropologi adalah salah satu 

diantara berbagai model teologi kontekstual yang Bevans 

perkenalkan. Penekanan yang ada pada model antropologi yaitu 

mengenai relevansi dan jati diri budaya untuk teologi jika 

dibandingkan terhadap tradisi maupun Alkitab yang memang 

dianggap penting namun merupakan produk teolog yang begitu 

kontekstual dan perlu dilakukan penempatan terhadap berbagai 

konteks yang sangat khusus.. Dalam Pandangan Bevans model 

antropologi adalah mempertahankan atau memelihara identitas 

budaya oleh seseorang yang beragama Kristen. Hal yang penting 

dalam model ini adalah pemahaman bahwa Kekristenan bukan 

 
36Tomatala, Teologi Kontekstual Suatu Pengantar, 2. 
37Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual: Models of Contextual Theology, 1. 



22 

 

 
 

terutama tentang satu amanat tertentu atau seperangkat doktrin, 

melainkan menyangkut pribadi manusia serta pemenuhannya.38 

Secara terminologi, model ini dianggap antropologis dalam dua 

pengertian: pertama, dalam arti bahwa fokus teologi adalah anthropos 

atau manusia; kedua, dalam arti bahwa model ini lebih daripada 

model-model lain yang memanfaatkan pengetahuan dan metode dari 

bidang ilmu sosial seperti antropologi dan etnografi. Model 

antropologis cenderung mendekati wahyu sebagai manifestasi pribadi 

Allah dalam perjalanan sejarah dan kehidupan. Manusia, bukan 

sebagai kumpulan aturan yang harus dijaga dan dipatuhi.39 Kedua, 

Dalam model ini, "bersifat antropologis" berarti model ini 

menggunakan disiplin ilmu sosial, khususnya antropologi. Model ini 

bertujuan untuk mencapai pemahaman yang lebih mendalam tentang 

hubungan antara manusia dengan prinsip-nilai yang menjadi 

pembentuk kebudayaan manusia. Allah hadir untuk memberikan 

kehidupan pada nilai-nilai tersebut.40 Bermula dari konteks, model 

antropologis memeriksanya, mendengarkannya, dan kemudian 

memindai bagaimana Allah berfirman melaluinya. Menarik Injil 

keluar dari sana. Model antropologi menekankan pentingnya 

 
38Stephen B Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global (Maumere: Lekkas, 2013), 235. 
39Ibid., 241–243. 
40Yohanes Kayame, “Model Teologi Kontekstual Antropologis Dalam Gerakan Tungku Api 

Di Keuskupan Timika,” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 1 (2023): 45. 



23 

 

 
 

menghormati dan memahami budaya setempat dalam menyampaikan 

pesan Injil. Ia menekankan bahwa konversi bukanlah tentang 

meninggalkan budaya sepenuhnya, melainkan tentang menemukan 

cara mengintegrasikan iman Kristen ke dalam konteks budaya yang 

ada. Model ini juga menyoroti pentingnya dialog antar budaya, 

keterlibatan dalam isu-isu sosial, dan mencerminkan kekayaan 

budaya setempat dalam pengalaman iman.41 

Penekanan dalam model ini ialah adanya relasi yang terjadi di 

antara manusia yang disebut sebagai kehadiran Allah di tengah 

budaya masyarakat. Berdasarkan kepentingan penulis, model 

antropologi akan menjadi fokus dari penulis. Adapun garis-garis besar 

Antropologi yaitu: 

1) Terminology 

Sifat dari model antropologis ini yaitu adalah 

antropologis pada dua makna, pada makna yang pertama yaitu 

pusat dari model ini adalah kebaikan dan nilai antrhopos, 

pribadi dari manusia. Selanjutnya sifat dari model ini adalah 

antropologis yang maksudnya ia memanfaatkan berbagai 

pengetahuan sosial, utamanya pada bidang antropologi 42 Arti 

 
41Stephen B. Bevans, Teologi Dalam Perspektif Global: Sebuah Pengantar (Flores NTT: Maumere, 

2010), 243. 
42Ibid., 97. 



24 

 

 
 

yang kedua yaitu dasar dari model ini adalah mengenai 

kenyataan jika prioritas utama dari pendekatan ini berkaitan 

dengan kebudayaan. 

2) Pengandaian-pengandaian model Antropologis 

Menegaskan bahwa dalam pendekatan antropologis 

terhadap iman, kita harus memiliki kerendahan hati. M.A.C. 

Warren mengingatkan Jika Allah tidak pernah membiarkan 

posisi diri Allah tanpa adanya saksi di setiap bangsa dan setiap 

waktu. Karena itu, ketika kita mendekati orang beriman lain, kita 

harus melakukannya dengan semangat penghargaan, dengan 

harapan dapat menemukan bagaimana Allah telah dan terus 

berbicara kepada mereka.43 Model antropologis menggunakan 

kebijaksanaan yang dikumpulkan sedikit demi sedikit dari 

dialog antar agama, dari sebuah teologi yang sungguh-sungguh 

peka secara budaya dapat dirumuskan.   

c. Model Praktis, yaitu sebuah refleksi terhadap fenomena budaya 

kehidupan sehari-hari melalui praktik yang berada dalam siklus 

berkesinambungan. Praktik ini digambarkan dalam terang teologi di 

mana budaya sebenarnya memiliki kesamaan dengan Injil bahkan 

saling melengkapi.44 

 
43Ibid., 100. 
44Ibid., 139–144. 



25 

 

 
 

d. Model Sintesis yaitu sebuah usaha untuk terbuka dan 

mengkomunikasikan pesan sesungguhnya melalui ketiga model 

pertama yaitu penerjemahan Injil, budaya dan praksis.45 Model 

Transendental yaitu sebuah pendekatan untuk menafsirkan maksud 

Allah dalam berbagai kehidupan manusia dan bersifat subjektif.  

e. Model Budaya Tandingan merupakan model terakhir di mana Injil 

ialah sebuah budaya tandingan yang baik, pesan Kekristenan dapat 

digunakan untuk menantang hal-hal yang bersifat kontekstual.46 

 

C. Makna Historis Teologis Hari Tertentu 

Makna historis mengacu pada pemahaman terhadap asal-usul dan 

perkembangan suatu praktik budaya dalam rentang waktu. Sedangkan hari 

tertentu ditemukan atau diinterpretasikan dari suatu praktik. Dalam konteks 

hari tertentu, makna historis teologis dapat menggambarkan bagaimana 

tradisi tersebut terbentuk, berubah, dan memiliki relevansi spiritual dalam 

masyarakat Kristen di Masuppu. 

Dalam pendekatan teologi kontekstual, hari-hari adat seperti dapat 

dimaknai secara spiritual sebagai momen kairos (waktu) yang dianggap 

penuh makna karena dalamnya manusia mengalami kehadiran Ilahi atau 

Anugerah Tuhan. Teologi kontekstual yang berakar pada tradisi lokal 

 
45Ibid., 170–171. 
46Ibid., 236. 



26 

 

 
 

bukanlah sesuatu yang harus dihapuskan, melainkan perlu di maknai secara 

kritis dan ditransformasikan sehingga selaras dengan nilai-nilai Injil.47 

Dengan demikian, dapat menjadi media perjumpaan antara iman Kristen dan 

budaya lokal, asalkan pemaknaannya diarahkan kepada nilai-nilai 

kehidupan, kesatuan, dan penyembahan kepada Allah yang benar. 

Seorang ahli sejarah agama terkemuka, berpendapat bahwa dalam 

tradisi masyarakat religius, waktu tidak dipahami secara linier sebagaimana 

dalam masyarakat modern, hubungan dengan mitos dan peristiwa Keilahian. 

Dalam bukunya The Sacred and The Profane, Eliade menjelaskan bahwa 

perrayaan hari-hari tertentu dalam masyarakat trasdisional berfungsi sebagai 

pengulangan ritual yang menghadirkaan kembali peristiwa-peristiwa suci 

yang berlangsung pada masa mitologis. Hari-hari tersebut diperingati bukan 

hanya untuk mengenang masa lalu, tetapi untuk menghadirkan kembali 

kekuatan spiritual dari masa itu.48 

Teolog eksistensialis Paul Tillich memperkenalkan konsep kairos, yaitu 

waktu yang penuh makna secara eksistensial dan spiritual.49 Kairos adalah 

saat di mana dimensi Ilahi menembus realitas manusiawi. Hari-hari tertentu, 

dalam pandangan teologis ini, bisa dilihat sebagai kairotik, yakni momen 

ketika komunitas menyadari kehadiran Ilahi atau transformasi spiritual yang 

 
47Bevans, Models of Contextual Theology, 7–9. 
48Ibid., 68–73. 
49Prionaray M Bram, “Dialog Ritus Ma’pealloam Dalam Makna Mutualitas Aluk Dan 

Kekristenan Menggunakan Perspektif Paul Tillich,” Tri Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen Dan Katolik 

2, no. 3 (August 2024): 171–178. 



27 

 

 
 

signifikan.50 Tokoh teologi kontekstual, menyatakan bahwa ekspresi budaya, 

termasuk pemaknaan terhadap hari-hari khusus, adalah bagian penting 

dalam membangun teologi yang hidup dan relevan. Hari-hari adat atau 

tradisional dapat dijadikan media refleksi Iman, asal dilakukan dengan proses 

kritis dan terbuka terhadap pesan Injil.51 Budaya sebagai hari-hari khusus 

dalam membangun teologi.  

Hari-hari tertentu yang memiliki makna sosial dan spiritual dalam 

budaya lokal adalah bagian dari narasi yang membentuk identitas 

masyarakat. Dalam proses inkulturasi, tradisi seperti itu tidak hanya 

dipertahankan, tetapi juga ditransformasikan dengan makna baru yang sesuai 

dengan iman Kristen.52 Antropolog, hari-hari tradisional dalam masyarakat 

lokal adalah bagian dari sistem simbolik yang mencerminkan nilai-nilai, 

struktur sosial, dan pandangan dunia suatu komunitas. Dalam 

pendekatannya yang interpretatif, hari tertentu bukan hanya peristiwa 

kalender, tetapi merupakan simbol yang sarat makna sosial dan spiritual.53 

Oleh karena itu, hari-hari tradisional sebagai sistem simbolik yang 

mencerminkan nilai-nilai sosial dan spiritual.54 

 
50Paul Tillich, The Protestant Era (Chicago: University of Chicago Press, 1948), 42–45. 
51Bevans, Models of Contextual Theology, 5–9. 
52Robert J Schreiter, Constructing Local Theologies (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1985), 22–25. 
53Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures: Selected Essays (New York: Basic Books, 1973), 

89–92. 
54Sindung Haryanto, Sosiologi Agama: Dari Klasik Hingga Postmodern (Yogyakarta: Ar-Ruzz 

Media, 2020), 18. 



28 

 

 
 

Hari-hari tertentu sering muncul sebagai hasil dari pengalaman 

kolektif suatu komunitas. Hari tersebut bisa lahir dari peristiwa sejarah 

penting seperti penyelamatan dari bencana, kemenangan dalam peperangan, 

atau pengalaman religius yang kuat. Hari tersebut kemudian dikenang dan 

diperingati secara turun-temurun, menjadi bagian dari narasi kolektif 

masyarakat.55 

Melihat dalam Kejadian 23:1-2 tentang kematian Sara. Dijelaskan 

bagaimana historis kematian Sara. Sara berusia 127 tahun, selanjutnya matilah 

Sarabdi Kiryat Aba, yakni wilayah Hebron yang ada di wilayah tanah Kanaan, 

selanjutnya kedatangan dari Abraham untuk bergabung yaitu 

mengakibatkan dirinya menangis selama 7 hari.56 Pada kondisi ini Abraham 

sungguh-sungguh sedang berkabung, mengadakan pertemuan keluarga 

untuk menunjuk duka bersama, mempersiapkan tempat pemakaman dan 

upacara pemakaman sebagai bentuk penghormatan. Abraham tidak sekedar 

melakukan upacara untuk bergabung yang relevan terhadap adat kebiasaan 

di zaman tersebut, namun terdapat ketulusan dari Abraham meratapi rasa 

kehilangan yang begitu besar dari istri yang begitu baik. Ia menunjukkan 

kesetiaan kasih sayang terhadap dia sampai pada akhirnya.57 Abaraham 

datang untuk meratapi maupun menangis. Ulangan 34:8 tentang kematian 

 
55Paul Ricoeur, Time and Narrative (Chicago: University of Chicago Press, 1984), 52–54. 
56Matthew Henry, Tafsiran Kitab Kejadian (Momentum, 2014), 487–488. 
57Marinu Waruwu, “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, 

Metode Penelitian Kuantitatif Dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method),” Jurnal Pendidikan 

Tambusai 7, no. 1 (2023): 98. 



29 

 

 
 

Musa. Menjelaskan bagaimana historis kematian Musa. Musa meninggal 

pada umur 110 tahun, meskipun kuburan Musa tidak dikenal. Tetapi dalam 

sejarah historis dijelaskan bahwa orang Israel begitu menyayangi Musa, tidak 

melakukan pekerjaan selama 30 hari. Kemudian tidak melakukan perayaan 

atau peperangan selama berkabung, menghentikan kegiatan penting nasional 

untuk memberi hormat kepada pemimpin besar dan mengakhiri masa 

perkabungan.58  Dalam kisah kematian Yakub dalam Kejadian 50:3. 

Memperlihatkan bagaimana historis kematian Yakub, Yakub meninggal pada 

umur 147 tahun di Mesir dan  dikuburkan di gua Makhpela, Hebron. Tetapi 

dalam sejarah Historis dijelaskan bahwa anaknya Yusuf dan orang Mesir 

menyayangi Yakub dan selama tujuh puluh hari lamanya mereka 

menangisinya Yakub, bahwa dalam ungkapan rasa berkabung ini tidak 

melakukan pekerjaan apapun itu sebagai bagian dari perilaku, menghargai 

mereka yang sedang dalam masa duka cita. Kemudian yang dilakukan 

bangsa Israel Balsam (Pengawet tubuh), 70 hari sebagai penghormatan 

Negara, perjalanan prosesi pemakaman besar dari Mesir ke tanah Kanaan dan 

Upacara perkabungan.59 Orang Mesir menangis atas kematian Yusuf. 

 Dalam kitab Perjanjian Baru juga memperlihatkan kematian Yesus. 

Matius 27: 45-56; Markus 15: 33-41; Lukas 23:44-49; Yohanes 19:28-30 kematian 

Yesus membuat Ratapan dan kesedihan para Murid-murid dan wanita yang 

 
58Donald Guthrie et al., Tafsiran Alkitab Masa Kini 1 Kejadian-Ester (Jakarta, 1976), 342–343. 
59Henry, Tafsiran Kitab Kejadian, 888–889. 



30 

 

 
 

mengikuti-Nya dari Galilea melihat dari jauh dan sangat berduka atas 

kematian-Nya. Mereka meratap dan menangis atas kalangannya. Murid-

murid dan keluarga menangis dan meratap atas penyaliban Yesus, Maria dan 

murid-murid mengalami kesedihan mendalam, masa duka berlangsung 

hingga kebangkitan dan para murid berkumpul disuatu rumah dalam 

ketakutan, tidak melakukan aktivitas hanya menunggu dan perempuan-

perempuan mempersiapkan rempah-rempah untuk mengurapi jenazah.60 

Perkabungan para murid berlangsung dari kematian Yesus dan berakhir 

setelah hari Pentakosta ketika menerima Roh Kudus dan mulai memberitakan 

Injil dengan penuh semangat. 

Pada dasarnya, praktik perkabungan dalam tradisi Israel memiliki 

landasan Alkitabiah yang jelas. Kitab Suci menunjukkan bahwa berbagai 

tokoh menjalani masa duka dengan durasi yang berbeda, dan semuanya 

diakui serta diterima sebagai bagian dari kehidupan religius dan sosial umat 

Tuhan. Perkabungan Sara dicatat melalui tindakan Abraham yang meratap 

dan menangis atas kematiannya (Kej. 23:1–2), sementara perkabungan Musa 

berlangsung selama tiga puluh hari sebagaimana ditegaskan dalam Ulangan 

34:8. Yakub pun dihormati melalui perkabungan yang panjang, yaitu tujuh 

puluh hari di Mesir ditambah tujuh hari upacara duka oleh keluarga Israel 

(Kej. 50:3, 10). Bahkan pada kematian Yesus, para murid dan perempuan-

 
60Daniel Durken, Tafsiran Perjanjian Baru (Yogyakarta, 2018), 157–587. 



31 

 

 
 

perempuan yang mengikut Dia mengalami masa duka hingga hari ketiga 

(Luk. 23:56–24:1). Data-data tersebut menunjukkan bahwa Alkitab tidak 

hanya mencatat, tetapi juga menegaskan keberadaan praktik berkabung 

sebagai realitas yang sah dan tidak bertentangan dengan iman.  


