
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 
A. Latar Belakang Masalah 

Sebagai makhluk sosial yang hidup dalam suatu komunitas, manusia 

memerlukan sarana yang mampu menghubungkan satu individu dengan 

individu lainnya. Bahasa menjadi perangkat utama yang memungkinkan 

seseorang menerima, memahami, dan mewariskan budaya kepada orang lain. 

Melalui bahasa, setiap orang dapat mengenali dirinya sendiri sekaligus 

memahami dunia di sekitarnya. Dalam perkembangannya, bahasa sebagai media 

komunikasi berperan penting dalam membentuk pemahaman, sebab setiap 

pesan—baik dalam bentuk lisan maupun tulisan—akan ditafsirkan secara berbeda 

oleh masing-masing individu sehingga menghasilkan makna yang beragam.1 

Seorang filsuf asal Prancis–Aljazair dikenal luas melalui pemikirannya 

tentang dekonstruksi, sebuah pendekatan filsafat yang menempatkan bahasa 

sebagai pusat analisisnya. Baginya, setiap ide, konsep, maupun realitas yang kita 

pahami selalu dimediasi dan dihadirkan melalui bahasa. Dengan kata lain, segala 

sesuatu yang kita anggap sebagai kenyataan tidak pernah

 
1  Constantina and Sitorus, "Dekonstruksi, Makna dan Bahasa dalam Perspektif Jacques 

Derrida," Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Media Sosial (JKOMDIS) 3, no. 3 (2023): 795-801. 



2 

 

 

 

lepas dari struktur bahasa yang membentuknya. “realitas” sesungguhnya telah 

difilter dan dibentuk oleh sistem bahasa itu sendiri. Oleh sebab itu, Derrida 

menjadikan bahasa bukan konsep, bukan ide abstrak sebagai objek kajian utama. 

Melalui dekonstruksi, ia menunjukkan bahwa bahasa tidak pernah stabil, tidak 

pernah memiliki makna tunggal, dan selalu terbuka terhadap penafsiran baru. 

Teks yang sebelumnya dianggap absolut dan memiliki makna pasti kemudian 

ditempatkan di posisi pinggiran, karena makna dalam bahasa terus bergerak, 

bergeser, dan saling menunda (différance). Proses ini menempatkan dekonstruksi 

sebagai strategi pembacaan yang bekerja dalam ketidakstabilan permanen dan 

dapat terus dilanjutkan tanpa batas, sebab bahasa itu sendiri tidak pernah final 

atau selesai. 2 

Dalam perspektif dekonstruksi, bahasa dipahami sebagai medium 

penyampai pesan yang penuh lapisan makna, namun bersifat tidak stabil, sulit 

diprediksi, dan senantiasa mengalami perubahan. Kondisi ini membuat makna 

suatu teks atau ujaran tidak dapat ditentukan secara pasti. Bahasa dalam sebuah 

teks memegang peranan penting bagi perkembangan peradaban, terutama dalam 

kehidupan bermasyarakat. Melalui bahasa, orang dapat saling berinteraksi, 

menjalin relasi, dan menumbuhkan rasa keterhubungan. Selain itu, bahasa 

 
2 Amril and Ridho, "Teori Dekonstruksi Jacques Derrida," Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no. 

3 (2024): 49764-49769. 



3 

 

 

 

merupakan sistem komunikasi yang menggunakan simbol-simbol bunyi dan 

tulisan. Secara umum diyakini bahwa manusia mempelajari bahasa melalui 

kumpulan pengalaman sepanjang hidupnya. Bidang linguistik mempelajari 

struktur serta makna dalam bahasa tersebut. Kini, bahasa telah berkembang 

melampaui fungsi dasarnya sebagai alat komunikasi dan menjadi elemen kunci 

yang menopang interaksi dalam masyarakat. 3 

Pernikahan merupakan institusi sosial yang bersifat universal dan menjadi 

salah satu fondasi utama dalam pembentukan tatanan kehidupan masyarakat.4 

Dalam berbagai kebudayaan di dunia, pernikahan dipandang sebagai ikatan sosial 

yang mengatur hubungan antara individu, keluarga, dan komunitas secara lebih 

luas. Melalui pernikahan terbentuklah unit sosial yang menjadi dasar bagi 

kelangsungan generasi, pewarisan nilai-nilai budaya, serta pembentukan struktur 

sosial yang stabil.Selain itu, pernikahan juga memiliki peran penting dalam 

menjaga keteraturan sosial melalui aturan-aturan tertentu yang mengikat 

pasangan, baik secara moral, sosial, maupun hukum. 5  Jadi, pandangan ini 

 
3  Seradona Altiria, "Dekonstruksi Derrida Pada Kajian Linguistik Kognitif.," Prosiding 

Konferensi Linguistik Tahunan Atma Jaya (KOLITA) 21, no. 21 (2023): 270-280. 
4 Rinaldi, Sosiologi Keluarga (Makassar: PT. Naluri Edukasi Press, 2025), 25. 
5 Saeban, “Perkawinan Dini Di Era Modern: Analisis Relevansi, Tantangan Penetapan Dan 

Implementasi Batas Minimal Usia Nikah,” Jurnal Diktum 21, no. 1 (2023): 3. 



4 

 

 

 

menggaris bawahi pernikahan salah satu hal yang sangat penting dan juga 

didalamnya memuat aturan yang mengikat pasangan suami isteri. 

Setiap masyarakat memiliki cara dan sistem tersendiri dalam mengatur 

pernikahan, yang mencakup aspek adat istiadat, ketentuan agama, dan regulasi 

negara. Dalam konteks negara yang majemuk seperti Indonesia, Pernikahan 

bukan sekadar dianggap sebagai momen personal antara dua orang, tetapi juga 

sebagai sebuah peristiwa yang memiliki dimensi sosial. peristiwa sosial yang sarat 

dengan makna budaya, norma hukum, serta nilai-nilai kolektif yang hidup dalam 

masyarakat.6  Oleh karena itu, pernikahan sering kali menjadi ruang pertemuan 

berbagai sistem nilai yang dapat saling melengkapi, tetapi juga berpotensi 

menimbulkan perbedaan atau ketegangan dalam praktiknya. 

Dalam konteks Kristen, pernikahan dipahami bukan hanya Pernikahan 

tidak hanya dipahami sebagai kontrak sosial atau hukum, tetapi sebagai sebuah 

perjanjian kudus (covenant) di hadapan Allah. Gereja melihat pernikahan sebagai 

lembaga yang berasal dari Tuhan dan memiliki sifat kekudusan, tempat suami dan 

istri dipersatukan dalam kasih yang mencerminkan kasih Kristus kepada jemaat-

Nya sebagaimana digambarkan dalam Efesus 5:22–33. Oleh karena itu, gereja 

menekankan pentingnya pemberkatan nikah sebagai bentuk pengakuan rohani 

 
6  Nuril Farida Maratus, “Efektivitas Pencatatan Perkawinan Di Indonesia (Tinjauan 

Sosiologi Hukum),” Khuluqiyya: Jurnal Kajian Hukum dan Studi Islam 2, no. 1 (2020): 68–83. 



5 

 

 

 

dan pencatatan resmi sebagai bentuk ketaatan terhadap hukum negara maupun 

tata gereja. 7  Jadi, pandangan ini menggaris bawahi pernikahan dalam gereja 

dipandang sebagai pernikahan yang sakral dan didasarkan dengan aturan serta 

hukum yang ada didalam TGT bagi umat Kristen. 

Namun, kenyataan di lapangan menunjukkan bahwa pelaksanaan 

pernikahan di sejumlah komunitas Kristen lokal sering kali tidak sepenuhnya 

sejalan dengan prinsip gerejawi tersebut. Dalam banyak kasus, tradisi adat lebih 

diprioritaskan sebagai dasar legitimasi utama pernikahan, sedangkan 

pemberkatan dan pencatatan negara dilakukan kemudian atau bahkan diabaikan. 

Ketegangan ini menunjukkan adanya kesenjangan yang cukup signifikan antara 

norma teologis dan realitas sosial, khususnya pada masyarakat yang masih sangat 

kuat memegang tradisi adat. 

Salah satu contoh nyata dari kesenjangan tersebut dapat ditemukan dalam 

praktik pernikahan adat Molibu di kalangan masyarakat Suku Kaili, Sulawesi 

Tengah. Berdasarkan hasil observasi, penulis menemukan bahwa Tradisi Molibu 

merupakan bentuk pernikahan adat yang dianggap sah secara sosial oleh 

masyarakat setempat tanpa melalui pemberkatan gereja maupun pencatatan sipil. 

Praktik ini terjadi karena beberapa faktor, antara lain: masih kuatnya pengaruh 

 
7  Markus B. Lumingkewas, “Makna Teologis Pemberkatan Nikah Dalam Gereja,” Jurnal 

Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2023): 112–115. 



6 

 

 

 

adat sebagai sistem nilai yang diwariskan turun-temurun; rendahnya pemahaman 

masyarakat terhadap pentingnya aspek legal dan teologis dalam pernikahan; 

faktor ekonomi dan birokrasi pencatatan yang dianggap menyulitkan; serta 

kondisi sosial tertentu seperti kehamilan di luar nikah yang mendorong 

masyarakat untuk “segera” menikahkan pasangan melalui adat.8 jadi, pandangan 

ini menggaris bawahi pernikahan diberlangsungkan secara adat dari keadaan 

terpaksa saat salah satu dari pasangan telah jatuh ke dalam dosa melalui 

perzinahan,faktor umur dan juga persetujuan keluarga dua pihak. 

Tradisi ini pada akhirnya menimbulkan berbagai dampak serius. Dari sisi 

hukum, pasangan yang menikah secara Molibu tidak memiliki dokumen resmi, 

sehingga status hukum keluarga dan anak menjadi tidak jelas. Dari sisi sosial, 

anak-anak berpotensi mengalami kesulitan dalam mengakses pendidikan, 

kesehatan, atau hak-hak sipil lainnya karena ketiadaan akta kelahiran atau kartu 

keluarga. Sementara dari sisi teologis, praktik ini mengabaikan makna sakral 

pernikahan Kristen, mengaburkan pemahaman iman jemaat, serta menimbulkan 

ketegangan antara adat dan ajaran gereja. Kondisi inilah yang melatarbelakangi 

munculnya masalah penelitian, karena kesenjangan antara norma hukum, adat, 

 
8 Ibu Olviani, Wawancara Oleh Penulis, Mbuwu, 20 Agustus 2025 



7 

 

 

 

dan teologi tersebut bukan hanya merupakan fenomena sosial, tetapi juga 

persoalan pastoral dan teologis yang mendalam. 

Dalam konteks negara hukum Indonesia, setiap pernikahan mempunyai 

kedudukan hukum yang harus memenuhi ketentuan konstitusional dan peraturan 

perundang-undangan, bukan semata pelaksanaan adat. Pasal 28B ayat (1) UUD 

1945 menyatakan bahwa setiap warga negara berhak membentuk keluarga dan 

melanjutkan keturunan (the right to found a family), yang implikasinya adalah setiap 

pernikahan harus diakui dan dilindungi secara hukum negara.9 Undang-Undang 

Nomor 1 Tahun 1974 pasal 2 ayat 1 dan 2 UUP tentang Perkawinan yang masih 

berlaku menyatakan bahwa “Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut hukum 

masing-masing agamanya dan kepercayaannya itu, serta dicatat menurut peraturan 

perundang-undangan yang berlaku”. Ini berarti bahwa setiap pernikahan adat yang 

tidak dilakukan sesuai hukum agama yang dianut pasangan dan tidak dicatatkan 

secara resmi di lembaga pencatatan negara berpotensi dinyatakan tidak memiliki 

kekuatan hukum sebagai perkawinan yang sah di mata negara. Dalam praktiknya, 

meskipun Molibu dipandang sah secara sosial oleh masyarakat adat, 

pelaksanaannya yang tidak melibatkan pemberkatan gereja dan pencatatan 

 
9 Aldhitama Ramadhan Dkk., “Kekuatan Hukum Mengikat Perjanjian Perkawinan Menurut 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan,” Journal of Mandalika Literature 6, no. 1 

(2025): 83–94. 



8 

 

 

 

negara dapat menimbulkan ketidakjelasan status hukum keluarga dan anak di 

hadapan negara, serta implikasi pada hak sipil, waris, dan perlindungan hukum 

lain. Kondisi inilah yang mempertegas adanya ketegangan antara realitas tradisi 

Molibu dan ketentuan hukum nasional yang bertujuan memberikan kepastian 

hukum, perlindungan warga negara, dan pengakuan atas pernikahan secara resmi.  

Gereja, dalam hal ini Jemaat Betlehem Watatu, berada di tengah-tengah 

realitas tersebut. Jemaat hidup dalam masyarakat yang masih kuat memegang 

konstruksi sosial adat, sementara gereja memiliki tanggung jawab untuk 

menghadirkan ajaran iman secara kontekstual. Gereja tidak hanya ditantang 

untuk memahami tradisi Molibu dari perspektif budaya, tetapi juga untuk 

merespons berbagai dampak sosial dan pastoral yang muncul. Situasi ini 

menuntut pendekatan teologis dan analitis yang tidak hanya bersifat normatif 

sekadar menerima atau menolak tradisi melainkan mampu membaca ulang 

struktur makna dan kuasa yang tersembunyi di balik tradisi Molibu secara kritis 

dan mendalam. 

Tradisi Molibu dapat dipahami sebagai teks budaya, karena ia memuat 

bahasa adat, aturan, narasi, dan representasi sosial. Derrida menyatakan bahwa 

tidak ada sesuatu di luar teks (il n’y a pas de hors-texte), artinya seluruh praktik budaya 



9 

 

 

 

dapat dibaca sebagai struktur makna yang tidak pernah final. 10 Dengan demikian, 

Molibu dapat “didekonstruksi” untuk mengungkap bagaimana tradisi ini 

membentuk identitas keluarga, bagaimana ia mereproduksi nilai gender atau 

kekuasaan, dan bagaimana makna “kesepakatan pernikahan” sebenarnya terus 

berubah. Hal ini sejalan dengan temuan penelitian budaya Gorontalo yang 

menyatakan bahwa Molibu mengandung makna simbolik yang terus 

bertransformasi sesuai perkembangan masyarakat. 11 

Keterkaitan antara tradisi pernikahan Molibu dan pemikiran Jacques 

Derrida terletak pada persoalan makna dan legitimasi. Molibu tidak hanya 

merupakan praktik adat, tetapi juga sebuah konstruksi makna yang dibentuk 

melalui bahasa, simbol, dan kesepakatan sosial yang diwariskan secara turun-

temurun. 12   Persoalan utama yang muncul adalah ketika makna adat Molibu 

diposisikan sebagai legitimasi utama pernikahan, bahkan menggantikan makna 

teologis pernikahan Kristen serta ketentuan hukum negara. Dalam kondisi ini, 

tradisi adat tidak lagi sekadar pelengkap budaya, melainkan berfungsi sebagai 

 
10 Hema Junaice Sitorus and Fitzerald K Sitorus, “Kontribusi dekonstruksi terhadap kritik 

konsep biner gender dan hierarki patriarkal dalam pernikahan dengan pemikiran jacques derrida,” 

JKOMDIS: Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Media Sosial 4, no. 2 (2024): 405-410. 
11 Jibu and Kustiawan, “Pergeseran Nilai Adat Dan Budaya Dalam Perkawinan Masyarakat 

Gorontalo Di Masa Pandemi Covid-19,” Ahkam: Jurnal Hukum Islam 9, no. 1 (2021): 129-154. 
12 Fitri Mustafa. Dkk, “The Deconstruction of Marriage Law in Islam: A Critical Analysis of 

The Practice of Contract Marriage in The Modern Era: Dekonstruksi Hukum Perkawinan Dalam 

Islam: Analisis Kritis Terhadap Praktik Kawin Kontrak Di Era Modern,” al Hairy| Journal of Islamic 

Law 1, no. 1 (2025): 51-74. 



10 

 

 

 

pusat makna (center) yang dianggap final, sakral, dan tidak dapat dipertanyakan. 

Inilah persoalan mendasar yang hendak dikaji dalam penelitian ini. 

Pemikiran Jacques Derrida, khususnya konsep dekonstruksi, relevan 

digunakan karena ia mempertanyakan anggapan bahwa suatu teks, simbol, atau 

tradisi memiliki makna tunggal dan absolut. Derrida menunjukkan bahwa makna 

selalu bersifat tidak stabil, dibentuk oleh relasi kuasa, bahasa, dan konteks sosial 

tertentu. 13  Dengan menggunakan dekonstruksi, tradisi Molibu dapat dibaca 

sebagai “teks budaya” yang tidak netral, melainkan sarat dengan asumsi-asumsi 

tertentu tentang legitimasi pernikahan, relasi gender, peran keluarga, serta konsep 

sah atau tidak sahnya suatu ikatan pernikahan. Pendekatan ini memungkinkan 

penelitian untuk membongkar struktur makna yang selama ini diterima begitu 

saja oleh masyarakat. 

Secara teologis, penelitian ini menjadi penting karena pernikahan dalam 

iman Kristen dipahami sebagai perjanjian kudus (covenant) yang melibatkan Allah, 

bukan semata-mata kesepakatan sosial atau adat. Ketika tradisi Molibu dijalankan 

tanpa pemberkatan gereja dan pencatatan negara, terjadi pergeseran makna 

teologis pernikahan Kristen. Pernikahan tidak lagi dipahami sebagai peristiwa 

sakramental dan pastoral, melainkan direduksi menjadi legitimasi adat semata. 

 
13 Elis Mila Rosa, “Pernikahan Kontrak Dalam Perspektif Dekonstruksi Jacques Derrida,” 

Aqlania: Jurnal Filsafat dan Teologi Islam 14, no. 1 (2023): 1-20. 



11 

 

 

 

Dengan pendekatan dekonstruksi, penelitian ini tidak bertujuan untuk menolak 

tradisi Molibu secara normatif, melainkan membaca ulang maknanya agar dapat 

ditempatkan secara proporsional dalam terang teologi Kristen.14 

Bagi gereja, khususnya Jemaat Betlehem Watatu, penelitian ini 

memberikan dasar reflektif untuk mengembangkan pelayanan pastoral yang lebih 

kontekstual. Gereja dapat memperkuat pembinaan pra-nikah dan pendidikan 

jemaat agar pemahaman tentang pernikahan Kristen sebagai perjanjian kudus 

semakin jelas, tanpa mengabaikan realitas budaya yang hidup di tengah jemaat. 

Sementara itu, bagi pemerintah setempat dapat melakukan sosialisasi yang lebih 

intensif mengenai pentingnya pencatatan sipil, sekaligus menyederhanakan 

prosedur birokrasi agar dapat diakses oleh masyarakat adat. Kerja sama antara 

pemerintah, tokoh adat, dan gereja menjadi langkah strategis untuk memastikan 

bahwa praktik pernikahan adat tidak merugikan hak-hak hukum pasangan dan 

anak, sekaligus tetap menjaga keberlangsungan budaya lokal. Dalam konteks 

inilah pendekatan dekonstruksi Jacques Derrida digunakan, bukan untuk 

membongkar tradisi demi penghancuran, melainkan untuk membaca ulang 

struktur makna yang selama ini dianggap final dan tidak dapat dipertanyakan. 

 
14 Hema Junaice Sitorus and Fitzerald K Sitorus, “Kontribusi dekonstruksi terhadap kritik 

konsep biner gender dan hierarki patriarkal dalam pernikahan dengan pemikiran jacques derrida,” 

JKOMDIS: Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Media Sosial 4, no. 2 (2024): 405-410. 



12 

 

 

 

Oleh karena itu, pentingnya penelitian ini terletak pada upaya 

menjembatani ketegangan antara adat, gereja, dan realitas sosial. Penelitian ini 

memberikan kerangka teologis-kritis bagi gereja untuk memahami tradisi Molibu 

secara lebih kontekstual tanpa kehilangan prinsip iman Kristen. Selain itu, 

penelitian ini penting karena menyentuh persoalan nyata yang berdampak 

langsung pada kehidupan pasangan, keluarga, dan masyarakat, seperti status 

hukum pernikahan, hak anak, serta kejelasan identitas sosial. Dengan demikian, 

penelitian ini tidak hanya memiliki signifikansi akademik, tetapi juga pastoral, 

sosial, dan teologis dalam konteks kehidupan gereja dan masyarakat lokal 

sekaligus menjadi contoh konkret bagaimana praktik budaya merefleksikan 

ketidakstabilan makna, sementara dekonstruksi menyediakan kerangka teoretis 

untuk menganalisis perubahan, penafsiran, dan ketegangan simbolik di 

dalamnya. 

Berdasarkan penjelasan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa 

dekonstruksi membantu mengungkap bahwa makna-makna dalam tradisi Molibu 

yang tampak sakral dan absolut sebenarnya bersifat relatif, terbuka, dan selalu 

berubah. Tradisi dapat dibaca ulang sebagai teks budaya yang sarat simbol, 

kekuasaan, dan bahasa. Molibu juga menunjukkan bagaimana budaya tidak 

pernah final, ia berubah sesuai konteks sosial, sehingga mempertegas gagasan 

Derrida bahwa makna selalu tidak stabil. 



13 

 

 

 

Kajian mengenai tradisi adat Suku Kaili, khususnya dalam konteks 

pernikahan, telah menjadi subjek penelitian yang relevan dalam berbagai disiplin 

ilmu. Namun, penelitian ini memiliki kebaruan (novelty) yang signifikan melalui 

fokus dan kerangka teologis yang spesifik. Secara terperinci, terdapat beberapa 

penelitian terdahulu yang perlu dianalisis posisinya sebagai acuan komparatif. 

Pertama, skripsi berjudul "Tinjauan Teologis-Antropologis terhadap 

pernikahan Adat Suku Kaili Da'a dan Sumbangsinya bagi Masyarakat Kaili di 

Desa Lumbulama Sulawesi Tengah"15 yang merupakan karya dari Institut Agama 

Kristen Negeri (IAKN) Toraja. Penelitian tersebut menelaah makna simbol-simbol 

dalam pernikahan adat dari perspektif teologis dan antropologis. Meskipun 

memiliki kesamaan dalam penggunaan tinjauan teologis, penelitian ini tidak 

secara spesifik berfokus pada tradisi Molibu sebagai kasus yang unik dan 

problematik. Fokus penelitian tersebut juga bersifat umum pada pernikahan adat 

Suku Kaili Da'a, sedangkan penelitian ini secara presisi memfokuskan studi kasus 

pada dinamika teologis di tingkat komunitas jemaat Kristen di Gereja Toraja. 

Dengan demikian, pendekatan yang lebih mikro dan terfokus memungkinkan 

 
15  Novi, Tinjauan Teologis-Antropologis Terhadap Perkawinan Adat Suku Kaili Da’a Dan 

Sumbangsinya Bagi Masyarakat Kaili Di Desa Lumbulama Sulawesi Tengah. (Toraja: Skripsi. Institut 

Agama Kristen Negeri Toraja, 2024),70. 



14 

 

 

 

analisis yang lebih mendalam mengenai interaksi antara adat dan iman dalam 

skala yang lebih spesifik. 

Kedua, penelitian yang relevan adalah "Tradisi Mogigi Dalam Perkawinan 

Masyarakat Adat Kaili (Suatu Tinjauan Antropologi Hukum Islam)" oleh Rahmy.16 

Karya ini mengkaji tradisi Mogigi, ritual mencukur alis dalam pernikahan adat 

Kaili, dari sudut pandang antropologi hukum Islam. Perbedaan substansial 

dengan penelitian ini terletak pada tradisi yang dikaji dan kerangka teologis yang 

digunakan. Penelitian Rahmy berfokus pada tradisi Mogigi dan menganalisisnya 

dari perspektif hukum Islam.  

Berbeda dari penelitian-penelitian tersebut, penelitian ini menawarkan 

perspektif baru melalui penerapan analisis dekonstruksi Jacques Derrida. 

Dekonstruksi digunakan sebagai alat baca kritis untuk membongkar pertentangan 

makna yang tersembunyi dalam struktur tradisi Molibu, seperti dikotomi adat-

agama, sakral-profan, atau pusat-pinggiran. Namun, yang dibawa ke lapangan 

bukanlah teori filsafatnya secara abstrak, melainkan perangkat analitis yang 

diturunkan dari pemikiran tersebut. Pemikiran Derrida berfungsi sebagai lensa 

baca untuk memahami realitas sosial-budaya, bukan sebagai variabel yang diuji 

 
16 Irma Nur Rahmy, Tradisi Mogigi Dalam Perkawinan Masyarakat Adat Kaili (Suatu Tinjauan 

Antropologi Hukum Islam) 2021 (Palu: Skripsi, Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu, 

2019.),56. 



15 

 

 

 

secara empiris. Adapaun unsur-unsur dekonstruksi Derrida yang dibawa ke 

lapangan meliputi pembacaan terhadap bahasa adat, simbol-simbol pernikahan, 

narasi tokoh adat, praktik sosial yang menyertainya, pemahaman jemaat, serta 

praktik pernikahan Molibu yang dijalankan dalam kehidupan masyarakat. 

Seluruh unsur tersebut dipahami sebagai teks budaya yang maknanya tidak 

tunggal dan terbuka untuk ditafsirkan secara kritis melalui pendekatan 

dekonstruksi. 

 

B. Fokus Masalah 

Dalam suatu karya ilmiah harus memiliki ruang lingkup yang jelas, maka 

perlu adanya fokus masalah penelitian. Penelitian ini berfokus pada 

tradisipernikahan Molibu yang dilakukan masyarakat suku Kaili. Penulis akan 

melakukan analisis dekonstruksi Jacques Derrida.  

C. Rumusan Masalah Penelitian 

Bagaimana analisis dekonstruksi Jacques Derrida dalam tradisi pernikahan 

Molibu dan relevansinya bagi Jemaat Betlehem Watatu? 

D. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tradisi pernikahan Molibu 

menggunakan pendekatan dekonstruksi Jacques Derrida guna membongkar 

struktur makna dan pertentangan yang tersembunyi di dalamnya, serta 



16 

 

 

 

menemukan relevansi hasil analisis tersebut bagi kehidupan bergereja Jemaat 

Betlehem Watatu, khususnya dalam memberikan respons teologis dan pastoral 

terhadap praktik Molibu yang masih kuat di masyarakat 

E. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teorits 

a. Pengembangan Kajian Teologi Kontekstual 

Penelitian ini memperkaya khazanah teologi kontekstual dengan 

menghadirkan analisis dekonstruksi terhadap tradisi Molibu. Temuan 

penelitian membuka ruang pemahaman baru mengenai bagaimana praktik 

budaya lokal dapat dibaca ulang, ditafsirkan, dan dipahami secara kritis 

dalam terang iman Kristen, tanpa meniadakan nilai historis dan kulturalnya. 

b. Kontribusi bagi Studi Filsafat Poststrukturalisme dalam Teologi 

Penerapan pemikiran Jacques Derrida dalam penelitian ini 

memberikan kontribusi teoretis bagi dialog antara filsafat 

poststrukturalisme dan studi teologi. Penelitian ini menunjukkan 

bagaimana pendekatan dekonstruksi dapat digunakan sebagai alat 

hermeneutik dalam membaca relasi antara tradisi adat dan pemaknaan 

iman dalam konteks gerejawi. 

c. Referensi bagi Penelitian Lanjutan 



17 

 

 

 

Hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan akademik bagi 

penelitian selanjutnya yang mengkaji interaksi antara budaya dan 

agama, khususnya dalam isu pernikahan, tradisi lokal, serta proses 

pemaknaan ulang dalam kehidupan gereja dan masyarakat.  

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi Jemaat Gereja Betlehem Watatu 

Penelitian ini memberikan kontribusi praktis bagi gereja dalam 

memahami dan menyikapi tradisi pernikahan Molibu secara lebih 

reflektif dan kontekstual. Gereja memperoleh dasar teologis dan 

hermeneutik yang dapat digunakan dalam pelayanan pastoral, 

khususnya dalam pembinaan pra-nikah dan pendampingan keluarga. 

Dengan demikian, gereja tidak hanya berfungsi sebagai penjaga ajaran 

iman, tetapi juga sebagai ruang dialog yang bijaksana antara nilai-nilai 

kekristenan dan tradisi budaya lokal. 

b. Bagi Pasangan atau Keluarga yang Menjalani Pernikahan 

Penelitian ini membantu pasangan dan keluarga yang menjalani 

pernikahan Molibu untuk memahami makna tradisi tersebut secara 

lebih kritis dan mendalam. Pasangan dapat melihat bahwa tradisi 



18 

 

 

 

pernikahan bukan sekadar kewajiban adat, melainkan ruang refleksi 

untuk membangun relasi suami-istri yang setara, saling menghargai, 

dan sejalan dengan nilai-nilai iman Kristen. Dengan pemahaman ini, 

keluarga diharapkan mampu menjalani pernikahan secara lebih sadar, 

bertanggung jawab, dan bermakna. 

c. Bagi Masyarakat 

Penelitian ini memberikan manfaat bagi masyarakat luas dengan 

membuka ruang pemahaman bahwa tradisi Molibu dapat terus 

dilestarikan tanpa harus terjebak pada makna yang kaku dan tidak 

relevan dengan perkembangan zaman. Masyarakat didorong untuk 

melihat tradisi sebagai sesuatu yang dinamis dan terbuka terhadap 

proses pemaknaan ulang. Melalui pendekatan ini, tercipta sikap saling 

menghargai antara nilai adat, nilai agama, dan realitas sosial, sehingga 

mendukung terciptanya kehidupan masyarakat yang lebih harmonis dan 

inklusif. 

 

F. Sistematika Penulisan 

Sistematika dalam penulisan proposal ini terdiri dari 3 bagian yaitu sebagai 

berikut: 



19 

 

 

 

BAB I  Pendahuluan menguraikan latar belakang masalah, fokus masalah, 

rumusan masalah penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian dan 

sistematika penelitian.  

BAB II  Pernikahan dalam perspektif teologi Alkitabiah, defenisi dan konsep 

pernikahan, tradisi Molibu dan teori Dekonstruksi Jacques Derrida 

BAB III Metode penelitian menguraikan tentang, jenis metode penelitian, 

gambaran umum lokasi penelitian, waktu dan tempat penelitian, jenis 

data, teknik pengumpulan data, informan, teknik analisis data, teknik 

pemeriksaan keabsahan data, dan jadwal penelitian. 

BAB IV  Temuan Penelitian dan Analisis, berisi tentang deskripsi hasil penelitian 

dan analisis hasil penelitian. 

BAB V Penutup menguraikan kesimpulan dan saran. 


