BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Sebagai makhluk sosial yang hidup dalam suatu komunitas, manusia
memerlukan sarana yang mampu menghubungkan satu individu dengan
individu lainnya. Bahasa menjadi perangkat utama yang memungkinkan
seseorang menerima, memahami, dan mewariskan budaya kepada orang lain.
Melalui bahasa, setiap orang dapat mengenali dirinya sendiri sekaligus
memahami dunia di sekitarnya. Dalam perkembangannya, bahasa sebagai media
komunikasi berperan penting dalam membentuk pemahaman, sebab setiap
pesan—baik dalam bentuk lisan maupun tulisan —akan ditafsirkan secara berbeda
oleh masing-masing individu sehingga menghasilkan makna yang beragam.!

Seorang filsuf asal Prancis-Aljazair dikenal luas melalui pemikirannya
tentang dekonstruksi, sebuah pendekatan filsafat yang menempatkan bahasa
sebagai pusat analisisnya. Baginya, setiap ide, konsep, maupun realitas yang kita
pahami selalu dimediasi dan dihadirkan melalui bahasa. Dengan kata lain, segala

sesuatu yang kita anggap sebagai kenyataan tidak pernah

! Constantina and Sitorus, "Dekonstruksi, Makna dan Bahasa dalam Perspektif Jacques
Derrida," Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Media Sosial (JKOMDIS) 3, no. 3 (2023): 795-801.



lepas dari struktur bahasa yang membentuknya. “realitas” sesungguhnya telah
difilter dan dibentuk oleh sistem bahasa itu sendiri. Oleh sebab itu, Derrida
menjadikan bahasa bukan konsep, bukan ide abstrak sebagai objek kajian utama.
Melalui dekonstruksi, ia menunjukkan bahwa bahasa tidak pernah stabil, tidak
pernah memiliki makna tunggal, dan selalu terbuka terhadap penafsiran baru.
Teks yang sebelumnya dianggap absolut dan memiliki makna pasti kemudian
ditempatkan di posisi pinggiran, karena makna dalam bahasa terus bergerak,
bergeser, dan saling menunda (différance). Proses ini menempatkan dekonstruksi
sebagai strategi pembacaan yang bekerja dalam ketidakstabilan permanen dan
dapat terus dilanjutkan tanpa batas, sebab bahasa itu sendiri tidak pernah final
atau selesai.?

Dalam perspektif dekonstruksi, bahasa dipahami sebagai medium
penyampai pesan yang penuh lapisan makna, namun bersifat tidak stabil, sulit
diprediksi, dan senantiasa mengalami perubahan. Kondisi ini membuat makna
suatu teks atau ujaran tidak dapat ditentukan secara pasti. Bahasa dalam sebuah
teks memegang peranan penting bagi perkembangan peradaban, terutama dalam
kehidupan bermasyarakat. Melalui bahasa, orang dapat saling berinteraksi,

menjalin relasi, dan menumbuhkan rasa keterhubungan. Selain itu, bahasa

2 Amril and Ridho, "Teori Dekonstruksi Jacques Derrida," Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no.
3 (2024): 49764-49769.



merupakan sistem komunikasi yang menggunakan simbol-simbol bunyi dan
tulisan. Secara umum diyakini bahwa manusia mempelajari bahasa melalui
kumpulan pengalaman sepanjang hidupnya. Bidang linguistik mempelajari
struktur serta makna dalam bahasa tersebut. Kini, bahasa telah berkembang
melampaui fungsi dasarnya sebagai alat komunikasi dan menjadi elemen kunci
yang menopang interaksi dalam masyarakat.3

Pernikahan merupakan institusi sosial yang bersifat universal dan menjadi
salah satu fondasi utama dalam pembentukan tatanan kehidupan masyarakat.*
Dalam berbagai kebudayaan di dunia, pernikahan dipandang sebagai ikatan sosial
yang mengatur hubungan antara individu, keluarga, dan komunitas secara lebih
luas. Melalui pernikahan terbentuklah unit sosial yang menjadi dasar bagi
kelangsungan generasi, pewarisan nilai-nilai budaya, serta pembentukan struktur
sosial yang stabil.Selain itu, pernikahan juga memiliki peran penting dalam
menjaga keteraturan sosial melalui aturan-aturan tertentu yang mengikat

pasangan, baik secara moral, sosial, maupun hukum.? Jadi, pandangan ini

3 Seradona Altiria, "Dekonstruksi Derrida Pada Kajian Linguistik Kognitif.," Prosiding
Konferensi Linguistik Tahunan Atma Jaya (KOLITA) 21, no. 21 (2023): 270-280.

4 Rinaldji, Sosiologi Keluarga (Makassar: PT. Naluri Edukasi Press, 2025), 25.

5 Saeban, “Perkawinan Dini Di Era Modern: Analisis Relevansi, Tantangan Penetapan Dan
Implementasi Batas Minimal Usia Nikah,” Jurnal Diktum 21, no. 1 (2023): 3.



menggaris bawahi pernikahan salah satu hal yang sangat penting dan juga
didalamnya memuat aturan yang mengikat pasangan suami isteri.

Setiap masyarakat memiliki cara dan sistem tersendiri dalam mengatur
pernikahan, yang mencakup aspek adat istiadat, ketentuan agama, dan regulasi
negara. Dalam konteks negara yang majemuk seperti Indonesia, Pernikahan
bukan sekadar dianggap sebagai momen personal antara dua orang, tetapi juga
sebagai sebuah peristiwa yang memiliki dimensi sosial. peristiwa sosial yang sarat
dengan makna budaya, norma hukum, serta nilai-nilai kolektif yang hidup dalam
masyarakat.® Oleh karena itu, pernikahan sering kali menjadi ruang pertemuan
berbagai sistem nilai yang dapat saling melengkapi, tetapi juga berpotensi
menimbulkan perbedaan atau ketegangan dalam praktiknya.

Dalam konteks Kristen, pernikahan dipahami bukan hanya Pernikahan
tidak hanya dipahami sebagai kontrak sosial atau hukum, tetapi sebagai sebuah
perjanjian kudus (covenant) di hadapan Allah. Gereja melihat pernikahan sebagai
lembaga yang berasal dari Tuhan dan memiliki sifat kekudusan, tempat suami dan
istri dipersatukan dalam kasih yang mencerminkan kasih Kristus kepada jemaat-
Nya sebagaimana digambarkan dalam Efesus 5:22-33. Oleh karena itu, gereja

menekankan pentingnya pemberkatan nikah sebagai bentuk pengakuan rohani

¢ Nuril Farida Maratus, “Efektivitas Pencatatan Perkawinan Di Indonesia (Tinjauan
Sosiologi Hukum),” Khulugiyya: Jurnal Kajian Hukum dan Studi Islam 2, no. 1 (2020): 68-83.



dan pencatatan resmi sebagai bentuk ketaatan terhadap hukum negara maupun
tata gereja.” Jadi, pandangan ini menggaris bawahi pernikahan dalam gereja
dipandang sebagai pernikahan yang sakral dan didasarkan dengan aturan serta
hukum yang ada didalam TGT bagi umat Kristen.

Namun, kenyataan di lapangan menunjukkan bahwa pelaksanaan
pernikahan di sejumlah komunitas Kristen lokal sering kali tidak sepenuhnya
sejalan dengan prinsip gerejawi tersebut. Dalam banyak kasus, tradisi adat lebih
diprioritaskan sebagai dasar legitimasi utama pernikahan, sedangkan
pemberkatan dan pencatatan negara dilakukan kemudian atau bahkan diabaikan.
Ketegangan ini menunjukkan adanya kesenjangan yang cukup signifikan antara
norma teologis dan realitas sosial, khususnya pada masyarakat yang masih sangat
kuat memegang tradisi adat.

Salah satu contoh nyata dari kesenjangan tersebut dapat ditemukan dalam
praktik pernikahan adat Molibu di kalangan masyarakat Suku Kaili, Sulawesi
Tengah. Berdasarkan hasil observasi, penulis menemukan bahwa Tradisi Molibu
merupakan bentuk pernikahan adat yang dianggap sah secara sosial oleh
masyarakat setempat tanpa melalui pemberkatan gereja maupun pencatatan sipil.

Praktik ini terjadi karena beberapa faktor, antara lain: masih kuatnya pengaruh

7 Markus B. Lumingkewas, “Makna Teologis Pemberkatan Nikah Dalam Gereja,” Jurnal
Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2023): 112-115.



adat sebagai sistem nilai yang diwariskan turun-temurun; rendahnya pemahaman
masyarakat terhadap pentingnya aspek legal dan teologis dalam pernikahan;
faktor ekonomi dan birokrasi pencatatan yang dianggap menyulitkan; serta
kondisi sosial tertentu seperti kehamilan di luar nikah yang mendorong
masyarakat untuk “segera” menikahkan pasangan melalui adat.® jadi, pandangan
ini menggaris bawahi pernikahan diberlangsungkan secara adat dari keadaan
terpaksa saat salah satu dari pasangan telah jatuh ke dalam dosa melalui
perzinahan,faktor umur dan juga persetujuan keluarga dua pihak.

Tradisi ini pada akhirnya menimbulkan berbagai dampak serius. Dari sisi
hukum, pasangan yang menikah secara Molibu tidak memiliki dokumen resmi,
sehingga status hukum keluarga dan anak menjadi tidak jelas. Dari sisi sosial,
anak-anak berpotensi mengalami kesulitan dalam mengakses pendidikan,
kesehatan, atau hak-hak sipil lainnya karena ketiadaan akta kelahiran atau kartu
keluarga. Sementara dari sisi teologis, praktik ini mengabaikan makna sakral
pernikahan Kristen, mengaburkan pemahaman iman jemaat, serta menimbulkan
ketegangan antara adat dan ajaran gereja. Kondisi inilah yang melatarbelakangi

munculnya masalah penelitian, karena kesenjangan antara norma hukum, adat,

8 Ibu Olviani, Wawancara Oleh Penulis, Mbuwu, 20 Agustus 2025



dan teologi tersebut bukan hanya merupakan fenomena sosial, tetapi juga
persoalan pastoral dan teologis yang mendalam.

Dalam konteks negara hukum Indonesia, setiap pernikahan mempunyai
kedudukan hukum yang harus memenuhi ketentuan konstitusional dan peraturan
perundang-undangan, bukan semata pelaksanaan adat. Pasal 28B ayat (1) UUD
1945 menyatakan bahwa setiap warga negara berhak membentuk keluarga dan
melanjutkan keturunan (the right to found a family), yang implikasinya adalah setiap
pernikahan harus diakui dan dilindungi secara hukum negara.” Undang-Undang
Nomor 1 Tahun 1974 pasal 2 ayat 1 dan 2 UUP tentang Perkawinan yang masih
berlaku menyatakan bahwa “Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut hukum
masing-masing agamanya dan kepercayaannya itu, serta dicatat menurut peraturan
perundang-undangan yang berlaku”. Ini berarti bahwa setiap pernikahan adat yang
tidak dilakukan sesuai hukum agama yang dianut pasangan dan tidak dicatatkan
secara resmi di lembaga pencatatan negara berpotensi dinyatakan tidak memiliki
kekuatan hukum sebagai perkawinan yang sah di mata negara. Dalam praktiknya,
meskipun Molibu dipandang sah secara sosial oleh masyarakat adat,

pelaksanaannya yang tidak melibatkan pemberkatan gereja dan pencatatan

9 Aldhitama Ramadhan Dkk., “Kekuatan Hukum Mengikat Perjanjian Perkawinan Menurut
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan,” Journal of Mandalika Literature 6, no. 1
(2025): 83-94.



negara dapat menimbulkan ketidakjelasan status hukum keluarga dan anak di
hadapan negara, serta implikasi pada hak sipil, waris, dan perlindungan hukum
lain. Kondisi inilah yang mempertegas adanya ketegangan antara realitas tradisi
Molibu dan ketentuan hukum nasional yang bertujuan memberikan kepastian
hukum, perlindungan warga negara, dan pengakuan atas pernikahan secara resmi.

Gereja, dalam hal ini Jemaat Betlehem Watatu, berada di tengah-tengah
realitas tersebut. Jemaat hidup dalam masyarakat yang masih kuat memegang
konstruksi sosial adat, sementara gereja memiliki tanggung jawab untuk
menghadirkan ajaran iman secara kontekstual. Gereja tidak hanya ditantang
untuk memahami tradisi Molibu dari perspektif budaya, tetapi juga untuk
merespons berbagai dampak sosial dan pastoral yang muncul. Situasi ini
menuntut pendekatan teologis dan analitis yang tidak hanya bersifat normatif
sekadar menerima atau menolak tradisi melainkan mampu membaca ulang
struktur makna dan kuasa yang tersembunyi di balik tradisi Molibu secara kritis
dan mendalam.

Tradisi Molibu dapat dipahami sebagai teks budaya, karena ia memuat
bahasa adat, aturan, narasi, dan representasi sosial. Derrida menyatakan bahwa

tidak ada sesuatu di luar teks (il n’y a pas de hors-texte), artinya seluruh praktik budaya



dapat dibaca sebagai struktur makna yang tidak pernah final. 1 Dengan demikian,
Molibu dapat “didekonstruksi” untuk mengungkap bagaimana tradisi ini
membentuk identitas keluarga, bagaimana ia mereproduksi nilai gender atau
kekuasaan, dan bagaimana makna “kesepakatan pernikahan” sebenarnya terus
berubah. Hal ini sejalan dengan temuan penelitian budaya Gorontalo yang
menyatakan bahwa Molibu mengandung makna simbolik yang terus
bertransformasi sesuai perkembangan masyarakat. !!

Keterkaitan antara tradisi pernikahan Molibu dan pemikiran Jacques
Derrida terletak pada persoalan makna dan legitimasi. Molibu tidak hanya
merupakan praktik adat, tetapi juga sebuah konstruksi makna yang dibentuk
melalui bahasa, simbol, dan kesepakatan sosial yang diwariskan secara turun-
temurun.’? Persoalan utama yang muncul adalah ketika makna adat Molibu
diposisikan sebagai legitimasi utama pernikahan, bahkan menggantikan makna
teologis pernikahan Kristen serta ketentuan hukum negara. Dalam kondisi ini,

tradisi adat tidak lagi sekadar pelengkap budaya, melainkan berfungsi sebagai

10 Hema Junaice Sitorus and Fitzerald K Sitorus, “Kontribusi dekonstruksi terhadap kritik
konsep biner gender dan hierarki patriarkal dalam pernikahan dengan pemikiran jacques derrida,”
JKOMDIS: Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Media Sosial 4, no. 2 (2024): 405-410.

11 Jibu and Kustiawan, “Pergeseran Nilai Adat Dan Budaya Dalam Perkawinan Masyarakat
Gorontalo Di Masa Pandemi Covid-19,” Ahkam: Jurnal Hukum Islam 9, no. 1 (2021): 129-154.

12 Fitri Mustafa. Dkk, “The Deconstruction of Marriage Law in Islam: A Critical Analysis of
The Practice of Contract Marriage in The Modern Era: Dekonstruksi Hukum Perkawinan Dalam
Islam: Analisis Kritis Terhadap Praktik Kawin Kontrak Di Era Modern,” al Hairy| Journal of Islamic
Law 1, no. 1 (2025): 51-74.



10

pusat makna (center) yang dianggap final, sakral, dan tidak dapat dipertanyakan.
Inilah persoalan mendasar yang hendak dikaji dalam penelitian ini.

Pemikiran Jacques Derrida, khususnya konsep dekonstruksi, relevan
digunakan karena ia mempertanyakan anggapan bahwa suatu teks, simbol, atau
tradisi memiliki makna tunggal dan absolut. Derrida menunjukkan bahwa makna
selalu bersifat tidak stabil, dibentuk oleh relasi kuasa, bahasa, dan konteks sosial
tertentu. * Dengan menggunakan dekonstruksi, tradisi Molibu dapat dibaca
sebagai “teks budaya” yang tidak netral, melainkan sarat dengan asumsi-asumsi
tertentu tentang legitimasi pernikahan, relasi gender, peran keluarga, serta konsep
sah atau tidak sahnya suatu ikatan pernikahan. Pendekatan ini memungkinkan
penelitian untuk membongkar struktur makna yang selama ini diterima begitu
saja oleh masyarakat.

Secara teologis, penelitian ini menjadi penting karena pernikahan dalam
iman Kristen dipahami sebagai perjanjian kudus (covenant) yang melibatkan Allah,
bukan semata-mata kesepakatan sosial atau adat. Ketika tradisi Molibu dijalankan
tanpa pemberkatan gereja dan pencatatan negara, terjadi pergeseran makna
teologis pernikahan Kristen. Pernikahan tidak lagi dipahami sebagai peristiwa

sakramental dan pastoral, melainkan direduksi menjadi legitimasi adat semata.

13 Elis Mila Rosa, “Pernikahan Kontrak Dalam Perspektif Dekonstruksi Jacques Derrida,”
Agqlania: Jurnal Filsafat dan Teologi Islam 14, no. 1 (2023): 1-20.



11

Dengan pendekatan dekonstruksi, penelitian ini tidak bertujuan untuk menolak
tradisi Molibu secara normatif, melainkan membaca ulang maknanya agar dapat
ditempatkan secara proporsional dalam terang teologi Kristen.'

Bagi gereja, khususnya Jemaat Betlehem Watatu, penelitian ini
memberikan dasar reflektif untuk mengembangkan pelayanan pastoral yang lebih
kontekstual. Gereja dapat memperkuat pembinaan pra-nikah dan pendidikan
jemaat agar pemahaman tentang pernikahan Kristen sebagai perjanjian kudus
semakin jelas, tanpa mengabaikan realitas budaya yang hidup di tengah jemaat.
Sementara itu, bagi pemerintah setempat dapat melakukan sosialisasi yang lebih
intensif mengenai pentingnya pencatatan sipil, sekaligus menyederhanakan
prosedur birokrasi agar dapat diakses oleh masyarakat adat. Kerja sama antara
pemerintah, tokoh adat, dan gereja menjadi langkah strategis untuk memastikan
bahwa praktik pernikahan adat tidak merugikan hak-hak hukum pasangan dan
anak, sekaligus tetap menjaga keberlangsungan budaya lokal. Dalam konteks
inilah pendekatan dekonstruksi Jacques Derrida digunakan, bukan untuk
membongkar tradisi demi penghancuran, melainkan untuk membaca ulang

struktur makna yang selama ini dianggap final dan tidak dapat dipertanyakan.

4 Hema Junaice Sitorus and Fitzerald K Sitorus, “Kontribusi dekonstruksi terhadap kritik
konsep biner gender dan hierarki patriarkal dalam pernikahan dengan pemikiran jacques derrida,”
JKOMDIS: Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Media Sosial 4, no. 2 (2024): 405-410.



12

Oleh karena itu, pentingnya penelitian ini terletak pada wupaya
menjembatani ketegangan antara adat, gereja, dan realitas sosial. Penelitian ini
memberikan kerangka teologis-kritis bagi gereja untuk memahami tradisi Molibu
secara lebih kontekstual tanpa kehilangan prinsip iman Kristen. Selain itu,
penelitian ini penting karena menyentuh persoalan nyata yang berdampak
langsung pada kehidupan pasangan, keluarga, dan masyarakat, seperti status
hukum pernikahan, hak anak, serta kejelasan identitas sosial. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya memiliki signifikansi akademik, tetapi juga pastoral,
sosial, dan teologis dalam konteks kehidupan gereja dan masyarakat lokal
sekaligus menjadi contoh konkret bagaimana praktik budaya merefleksikan
ketidakstabilan makna, sementara dekonstruksi menyediakan kerangka teoretis
untuk menganalisis perubahan, penafsiran, dan ketegangan simbolik di
dalamnya.

Berdasarkan penjelasan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa
dekonstruksi membantu mengungkap bahwa makna-makna dalam tradisi Molibu
yang tampak sakral dan absolut sebenarnya bersifat relatif, terbuka, dan selalu
berubah. Tradisi dapat dibaca ulang sebagai teks budaya yang sarat simbol,
kekuasaan, dan bahasa. Molibu juga menunjukkan bagaimana budaya tidak
pernah final, ia berubah sesuai konteks sosial, sehingga mempertegas gagasan

Derrida bahwa makna selalu tidak stabil.



13

Kajian mengenai tradisi adat Suku Kaili, khususnya dalam konteks
pernikahan, telah menjadi subjek penelitian yang relevan dalam berbagai disiplin
ilmu. Namun, penelitian ini memiliki kebaruan (novelty) yang signifikan melalui
fokus dan kerangka teologis yang spesifik. Secara terperinci, terdapat beberapa
penelitian terdahulu yang perlu dianalisis posisinya sebagai acuan komparatif.

Pertama, skripsi berjudul "Tinjauan Teologis-Antropologis terhadap
pernikahan Adat Suku Kaili Da'a dan Sumbangsinya bagi Masyarakat Kaili di
Desa Lumbulama Sulawesi Tengah'"'> yang merupakan karya dari Institut Agama
Kristen Negeri (IAKN) Toraja. Penelitian tersebut menelaah makna simbol-simbol
dalam pernikahan adat dari perspektif teologis dan antropologis. Meskipun
memiliki kesamaan dalam penggunaan tinjauan teologis, penelitian ini tidak
secara spesifik berfokus pada tradisi Molibu sebagai kasus yang unik dan
problematik. Fokus penelitian tersebut juga bersifat umum pada pernikahan adat
Suku Kaili Da'a, sedangkan penelitian ini secara presisi memfokuskan studi kasus
pada dinamika teologis di tingkat komunitas jemaat Kristen di Gereja Toraja.

Dengan demikian, pendekatan yang lebih mikro dan terfokus memungkinkan

15 Novi, Tinjauan Teologis-Antropologis Terhadap Perkawinan Adat Suku Kaili Daa Dan
Sumbangsinya Bagi Masyarakat Kaili Di Desa Lumbulama Sulawesi Tengah. (Toraja: Skripsi. Institut
Agama Kristen Negeri Toraja, 2024),70.



14

analisis yang lebih mendalam mengenai interaksi antara adat dan iman dalam
skala yang lebih spesifik.

Kedua, penelitian yang relevan adalah "Tradisi Mogigi Dalam Perkawinan
Masyarakat Adat Kaili (Suatu Tinjauan Antropologi Hukum Islam)" oleh Rahmy.¢
Karya ini mengkaji tradisi Mogigi, ritual mencukur alis dalam pernikahan adat
Kaili, dari sudut pandang antropologi hukum Islam. Perbedaan substansial
dengan penelitian ini terletak pada tradisi yang dikaji dan kerangka teologis yang
digunakan. Penelitian Rahmy berfokus pada tradisi Mogigi dan menganalisisnya
dari perspektif hukum Islam.

Berbeda dari penelitian-penelitian tersebut, penelitian ini menawarkan
perspektif baru melalui penerapan analisis dekonstruksi Jacques Derrida.
Dekonstruksi digunakan sebagai alat baca kritis untuk membongkar pertentangan
makna yang tersembunyi dalam struktur tradisi Molibu, seperti dikotomi adat-
agama, sakral-profan, atau pusat-pinggiran. Namun, yang dibawa ke lapangan
bukanlah teori filsafatnya secara abstrak, melainkan perangkat analitis yang
diturunkan dari pemikiran tersebut. Pemikiran Derrida berfungsi sebagai lensa

baca untuk memahami realitas sosial-budaya, bukan sebagai variabel yang diuji

16 Jrma Nur Rahmy, Tradisi Mogigi Dalam Perkawinan Masyarakat Adat Kaili (Suatu Tinjauan
Antropologi Hukum Islam) 2021 (Palu: Skripsi, Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu,
2019.),56.



15

secara empiris. Adapaun unsur-unsur dekonstruksi Derrida yang dibawa ke
lapangan meliputi pembacaan terhadap bahasa adat, simbol-simbol pernikahan,
narasi tokoh adat, praktik sosial yang menyertainya, pemahaman jemaat, serta
praktik pernikahan Molibu yang dijjalankan dalam kehidupan masyarakat.
Seluruh unsur tersebut dipahami sebagai teks budaya yang maknanya tidak
tunggal dan terbuka untuk ditafsirkan secara kritis melalui pendekatan

dekonstruksi.

B. Fokus Masalah

Dalam suatu karya ilmiah harus memiliki ruang lingkup yang jelas, maka
perlu adanya fokus masalah penelitian. Penelitian ini berfokus pada
tradisipernikahan Molibu yang dilakukan masyarakat suku Kaili. Penulis akan

melakukan analisis dekonstruksi Jacques Derrida.

C. Rumusan Masalah Penelitian
Bagaimana analisis dekonstruksi Jacques Derrida dalam tradisi pernikahan

Molibu dan relevansinya bagi Jemaat Betlehem Watatu?

D. Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tradisi pernikahan Molibu
menggunakan pendekatan dekonstruksi Jacques Derrida guna membongkar

struktur makna dan pertentangan yang tersembunyi di dalamnya, serta



16
menemukan relevansi hasil analisis tersebut bagi kehidupan bergereja Jemaat
Betlehem Watatu, khususnya dalam memberikan respons teologis dan pastoral

terhadap praktik Molibu yang masih kuat di masyarakat

E. Manfaat Penelitian

1. Manfaat Teorits
a. Pengembangan Kajian Teologi Kontekstual
Penelitian ini memperkaya khazanah teologi kontekstual dengan
menghadirkan analisis dekonstruksi terhadap tradisi Molibu. Temuan
penelitian membuka ruang pemahaman baru mengenai bagaimana praktik
budaya lokal dapat dibaca ulang, ditafsirkan, dan dipahami secara kritis
dalam terang iman Kristen, tanpa meniadakan nilai historis dan kulturalnya.
b. Kontribusi bagi Studi Filsafat Poststrukturalisme dalam Teologi
Penerapan pemikiran Jacques Derrida dalam penelitian ini
memberikan  kontribusi teoretis bagi dialog antara filsafat
poststrukturalisme dan studi teologi. Penelitian ini menunjukkan
bagaimana pendekatan dekonstruksi dapat digunakan sebagai alat
hermeneutik dalam membaca relasi antara tradisi adat dan pemaknaan
iman dalam konteks gerejawi.

c. Referensi bagi Penelitian Lanjutan



17

Hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan akademik bagi
penelitian selanjutnya yang mengkaji interaksi antara budaya dan
agama, khususnya dalam isu pernikahan, tradisi lokal, serta proses

pemaknaan ulang dalam kehidupan gereja dan masyarakat.

Manfaat Praktis
Bagi Jemaat Gereja Betlehem Watatu

Penelitian ini memberikan kontribusi praktis bagi gereja dalam
memahami dan menyikapi tradisi pernikahan Molibu secara lebih
reflektif dan kontekstual. Gereja memperoleh dasar teologis dan
hermeneutik yang dapat digunakan dalam pelayanan pastoral,
khususnya dalam pembinaan pra-nikah dan pendampingan keluarga.
Dengan demikian, gereja tidak hanya berfungsi sebagai penjaga ajaran
iman, tetapi juga sebagai ruang dialog yang bijaksana antara nilai-nilai
kekristenan dan tradisi budaya lokal.

Bagi Pasangan atau Keluarga yang Menjalani Pernikahan

Penelitian ini membantu pasangan dan keluarga yang menjalani

pernikahan Molibu untuk memahami makna tradisi tersebut secara

lebih kritis dan mendalam. Pasangan dapat melihat bahwa tradisi



18
pernikahan bukan sekadar kewajiban adat, melainkan ruang refleksi
untuk membangun relasi suami-istri yang setara, saling menghargai,
dan sejalan dengan nilai-nilai iman Kristen. Dengan pemahaman ini,
keluarga diharapkan mampu menjalani pernikahan secara lebih sadar,
bertanggung jawab, dan bermakna.

c. Bagi Masyarakat

Penelitian ini memberikan manfaat bagi masyarakat luas dengan
membuka ruang pemahaman bahwa tradisi Molibu dapat terus
dilestarikan tanpa harus terjebak pada makna yang kaku dan tidak
relevan dengan perkembangan zaman. Masyarakat didorong untuk
melihat tradisi sebagai sesuatu yang dinamis dan terbuka terhadap
proses pemaknaan ulang. Melalui pendekatan ini, tercipta sikap saling
menghargai antara nilai adat, nilai agama, dan realitas sosial, sehingga

mendukung terciptanya kehidupan masyarakat yang lebih harmonis dan

inklusif.

F. Sistematika Penulisan

Sistematika dalam penulisan proposal ini terdiri dari 3 bagian yaitu sebagai

berikut:



BAB I

BABII

BAB III

BAB IV

BABV

19

Pendahuluan menguraikan latar belakang masalah, fokus masalah,
rumusan masalah penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian dan
sistematika penelitian.

Pernikahan dalam perspektif teologi Alkitabiah, defenisi dan konsep
pernikahan, tradisi Molibu dan teori Dekonstruksi Jacques Derrida

Metode penelitian menguraikan tentang, jenis metode penelitian,
gambaran umum lokasi penelitian, waktu dan tempat penelitian, jenis
data, teknik pengumpulan data, informan, teknik analisis data, teknik
pemeriksaan keabsahan data, dan jadwal penelitian.

Temuan Penelitian dan Analisis, berisi tentang deskripsi hasil penelitian
dan analisis hasil penelitian.

Penutup menguraikan kesimpulan dan saran.



