
 

 

64 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi ma’pa’tondokan di 

Lembang Rumandan adalah model kearifan lokal yang efektif dalam 

merawat harmoni lintas agama karena tradisi ini secara fungsional 

mengimplementasikan dua kebajikan utama dalam filsafat Plato yaitu nalar 

kolektif (logistikon) dan keugaharian (suprosune) sebagai mekanisme 

struktural untuk mencapai keadilan dan harmoni sosial. Tujuan utama 

ma’pa’tondokan adalah mencapai harmoni komunal dengan mengatasi 

perpecahan yang mungkin timbul dari perbedaan agama dan juga beban 

ekonomi upacara adat. Harmoni lintas agama di Lembang Rumandan bukan 

hasil dari kebetulan, melainkan produk dari sistem sosial yang secara 

filosofis setara dengan struktur jiwa ideal Plato. 

Tradisi ini memposisikan adat dan keputusan tokoh adat sebagai 

nalar kolektif (logistikon) yang harus ditaati oleh anggota masyarakat 

(pa’tondokan). Nalar ini mengarahkan komunitas atau masyarakat untuk 

memprioritaskan keutuhan tondok (kampong) di atas kepentingan agama 

atau pribadi. Peran dalam harmoni lintas agama yaitu nalar kolektif ini 

secara rasional memutuskan bahwa keberhasilan suatu kegiatan dan 

kelangsungan hidup komunitas lebih utama daripada doktrin, sehingga 



65 

 

 
 

secara kolektif memimpin semua umat beragama untuk bersatu aksi 

(situnduan/siangkaran). 

Nilai keugaharian (suprosune) atau pengendalian diri, diinternalisasi 

melalui prinsip gotong royong (situnduan/siangkaran) dan juga kejujuran 

(malambu’). Di lain sisi, keugaharian melatih anggota masyarakat 

(pa’tondokan) dari kedua agama untuk mengendalikan nafsu 

individu/kelompok yang berupaya menahan hasrat untuk mendapatkan 

keuntungan pribadi yang berlebihan atau memaksakan identitas agama 

secara dominan dalam ranah komunal. Umat juga menerima batasan 

fungsional yaitu mengendalikan diri untuk hanya berpartisipasi dalam 

aspek sosial-budaya (ma’pa’tondokan) dan menghormati batas-batas ritual 

agama lain, yang merupakan prasyarat bagi kedamaian bersama. Oleh sebab 

itu, ketika nalar kolektif (logistikon) memimpin emosional (thumos) dan 

nafsu (epithumia) dan dikendalikan oleh keugaharian (suprosune), hasilnya 

adalah keadilan komunal (dikaiosune). Dalam tradisi ma’pa’tondokan, 

keadilan ini termanifestasi sebagai harmoni lintas agama, yaitu kondisi di 

mana setiap agama dan individu merasa diakui, diberi ruang, dan 

berkontribusi secara proporsional pada kebaikan bersama. 

Ma’pa’tondokan di Lembang Rumandan adalah model kearifan lokal 

yang ideal dalam merawat harmoni lintas agama karena, tradisi ini memberi 

ruang aksi komunal yang mengabaikan diferensiasi agama demi tanggung 

jawab bersama. Harmoni yang dicapai bukan hanya di permukaan, tetap 



66 

 

 
 

mengakar kuat karena didukung oleh prinsip filosofis keugaharian 

(suprosune) atau pengenalian diri dan otoritas rasional (logistikon) yang 

diwakili oleh adat. Tradisi ini juga memiliki mekanisme rekonsiliasi sosial 

yang kuat, di mana perselisihan dipulhkan dengan mengedepankan 

keutuhan kekeluargaan (kasanginaan/ kasiuluran atau rara buku), sehingga 

harmoni lintas agama bersifat dinamis dan berkelanjutan. Dengan demikian, 

tradisi ma’pa’tondokan adalah warisan budaya-filosofis yang secara efektif 

menjaga keutuhan tondok (kampong/desa) dan menjadi contoh nyata 

bagaimana nalar kolektif dan keugaharian/kesederhanaan (suprosune) 

adalah kunci untuk mewujudkan kedamaian di tengah pluralitas agama. 

 

B. Saran 

Adapun yang menjadi saran penulis dalam penelitian ini yaitu: 

1. Bagi akademisi dan peneliti selanjutnya: 

a. Ekspansi studi: melakukan penelitian lebih lanjut mengenai 

bagaimana tradisi ma’pa’tondokan dapat diadaptasi dalam 

konteks perkotaan atau masyarakat yang lebih heterogen untuk 

meredam konflik. 

b. Kajian komparatif: mengkaji korelasi kearifan lokal Toraja dengan 

tokoh filsafat lain untuk memperkaya khazanah keilmuan tentang 

etika komunal. 

 



67 

 

 
 

2. Bagi pemerintah Lembang Rumandan: 

a. Legalisasi kearifan lokal: mendorong pengakuan tradisi 

ma’pa’tondokan melalui peraturan Lembang (perlem) sebagai 

instrument resmi untuk menjaga kerukunan dan resolusi konflik 

berbasis budaya. 

b. Model desa sadar kerukunan: menjadikan Lembang Rumandan 

sebagai percontohan desa sadar kerukunan tingkat nasional, 

dengan menonjolkan mekanisme ma’pa’tondokan sebagai cara 

merawat harmoni lintas agama secara inklusif. 

3. Bagi tokoh adat dan tokoh agama: 

a. Penguatan literasi nilai: perlu adanya sosialisasi berkelanjutan 

mengenai nilai keugaharian atau moderasi kepada generasi muda, 

agar mereka memahami bahwa gotong royong bukan sekedar 

fisik, melainkan bentuk pengendalian diri demi kebaikan 

bersama. 

b. Dialog fungsional: mempertahankan dan memperkuat forum 

dialog antara pemimpin agama dan pemangku adat untuk terus 

menyinergikan batas-batas ritual agama dengan kewajiban sosial 

adat, guna menghindari potensi gesekan di masa depan. 

 

 


