BAB II

LANDASAN TEORI

A. Kebudayaan Toraja

Secara etimologis, istilah culture dalam bahasa Inggris berakar dari
bahasa Latin colere, yang berarti mengolah atau mengerjakan sesuatu yang
berkaitan dengan alam, sehingga kemudian dipahami sebagai cultivation.
Sementara itu, istilah budaya dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa
Sanskerta buddhayah, yaitu bentuk jamak dari buddhi yang merujuk pada akal
atau budi. Dalam penjelasan etimologis lainnya, kata budaya berkembang
dari istilah majemuk budi daya, yang mengandung makna pengolahan
potensi budi dalam wujud cipta, karya, dan karsa.’* Suku Toraja dikenal
luas, baik di tingkat nasional maupun internasional, karena kekayaan adat
dan kebudayaannya yang terhimpun dalam sistem aluk sanda pitunna, yang
secara garis besar terbagi ke dalam dua kategori utama, yaitu Rambu Solo’

dan Rambu Tuka’.

1. Rambu Solo’

Upacara rambu solo” merupakan warisan budaya yang masih
dijaga dan dilestarikan samppai saat ini. Dalam bahasa Toraja arti dari

kata rambu adalah penanda dan solo” berarti mati.'* rambu solo” merupakan

BAnnisa Anastasia dkk, “Pengaruh Penggunaan Tiktok terhadap Peningkatan Hasil
Belajar Keragaman Budaya Indonesia,” Jurnal Penididkan dan Konseling 5, No. 1 (2023): 3417.

“Julia Olga Sallata, “Analisis Teologis Solidaritas Tangkean Suru’ Dalam Tradisi Rambu
Solo’ Di Lembang Rantedada” (Skripsi S.Th., Institus Agama Kristen Negeri Toraja, 2025), 2.

8



upacara pemakaman yang menjadi tradisi hingga saat ini, dan dianggap
menjadi peristiwa paling penting dalam kehidupan Masyarakat Toraja.
Upacara ini merupakan bentuk penghormatan terakhir kepada mendiang
dan didalamnya memiliki makna spiritual yang mendalam, yakni
memastikan dalam menuju alam baka atau puya, roh berjalan lancar.
Dalam prosesi rambu solo” membutuhkan waktu dan biaya yang
cukup besar. Salah satu bagian terpenting dalam upacara ini ialah
penyembelihan hewan (babi dan kerbau). Hal ini didasarkan pada strata
sosial mendiang semasa hidupnya,’®> semakin tinggi kedudukannya
dalam Masyarakat maka hewan yang dikurbankan pun juga semakin
banyak. Ritual penyembelihan hewan ini tidak hanya sebagai symbol
pengorbanan, namun memperlihatkan hubungan yang erat dalam
Masyarakat Toraja dengan alam dan juga keyakinan terhadap kehidupan
setelah kematian.'* Upacara rambu solo” yakni upacara pemakaman
kepercayaan tradisional toraja memiliki bentuk yang berbeda-beda sesuai
dengan umur, dan juga status sosial mendiang. Upacara tersebut
diantaranya:” Upacara pemakaman anak-anak (Aluk Pia), upacara

pemakaman tingkat sederhana (Dipa sang Bongi), upacara pemakaman

15Gertika Sulle Padang dkk, “Inkulturasi Iman Kristen Dalam Budaya Toraja: Studi
Teologis Terhadap Makna Rambu Solo” dan Rambu Tuka” Dalam Konteks Iman dan Pendidikan
Agama Kristen,” HUMANTIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 3, No.3 (Maret 2025): 482.

16Ibid, 483.

7Andarias Kabanga’, Manusia mati Seutuhnya: Suatu Kajian Antropologi Kristen,
(Yogyakarta: Media Pressindo, 2002), 22.



10
tingkat menengah (Dibatang), dan upacara pemakaman tingkat tinggi
(Dirapa’i) yang berarti diam, dan tenang.

2. Rambu Tuka’

Secara harafiah, istilah Rambu Tuka’ dalam bahasa Toraja berarti
“asap yang naik,” yang dimaknai sebagai asap persembahan yang terarah
ke langit. Tradisi aluk rambu tuka” juga dikenal dengan sebutan aluk rampe
matallo. Upacara ini berorientasi ke arah timur, sehingga pelaksanaannya
ditempatkan di sisi timur rumah adat Toraja (Tongkonan).'®

Rambu tuka merupakan upacara yang memiliki arti bahwa
peristiwa-peristiwa sukacita yang dialami dalam kehidupan masyarakat
Toraja diantaranya seperti pesta pernikahan, pembangunan rumah baru,
kelahiran, dan pesta panen. Dalam hal ini keluarga dan juga masyarakat
berkumpul bersama, bergotong royong untuk menyelenggarakan
kegiatan sukacita ini. Salah satu tarian yang sering dipertunjukkan dalam
upacara seperti ini ialah tari Pa’gellu yang merupakan tarian khas toraja
yang melambangkan kebahagiaan dan rasa syukur.”

Rambu  tuka” merupakan  keseluruhan  upacara yang
mempersembahkan segala berkat keberhasilan dalam kehidupan dan

dinyatakan kepada Dewa dan leluhur yang ada dilangit sebelah timur

B[ren Dwipita, “Analisis Teologis-Sosiologis Makna Simbol Pemasangan Pusuk Pada
Ritual Rambu Solo” Di Lembang La’bo” (Skripsi S.Th., Institus Agama Kristen Negeri Toraja, 2024),
1.

1Sertika Sulle Padang dkk, “Inkulturasi Iman Kristen Dalam Budaya Toraja: Studi
Teologis Terhadap Makna Rambu Solo” dan Rambu Tuka” Dalam Konteks Iman dan Pendidikan
Agama Kristen,” HUMANTIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 3, No.3 (Maret 2025): 483.



11
laut dengan tujuan memohon agar semua boleh mendatangkan berkat-

berkat bagi keluarga dan semua orang.?’

B. Kematian Dalam Perspektif Alkitab

Kata mati dalam konteks Alkitab tidak hanya berarti jatuhnya
manusia ke dalam dosa yang mengakibatkan keterpisahan dari Allah.
Setelah diusir dari Taman Eden maka Adam dan Hawa dalam
mengusahakan kebutuhan hidup mereka harus bekerja keras demi
keberlangsungan hidup mereka. Dalam Kejadian 4 Adam dan Hawa sebagai
suami isteri, Hawa kemudian mengandung, lahirlah Kain sebagai anak
sulung dan Habel sebagai anak kedua. Yang dilakukan Kain terhadap Habel
adiknya merupakan noda hitam yang menambah kesuraman manusia yang
telah diusir dari taman Eden. Kain membunuh Habel, maka manusia yang
pertama putus nyawanya di dalam Alkitab ialah Habel !

Di pasal berikutnya yakni Kejadian 5 bahwa setelah Adam berumur
930 tahun, maka ia pun mati, mati disini merupakan putusnya nyawa Adam.
Selain kitab Kejadian, banyak ayat Alkitab yang memaksudkan kematian
sebagai putusnya nyawa seseorang. Kisah lain yakni ketika Abraham pergi
pergi ke tanah yang ditunjukkan oleh Tuhan Allah, maka ketika Abraham

dan keluarganya berada di Hebron, Sara isterinya mati pada saat itu.?

2Theodorus Kobong, Injil dan Tongkonan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018), 54.

2 Andarias Kabanga’, Manusia mati Seutuhnya: Suatu Kajian Antropologi Kristen,
(Yogyakarta: Media Pressindo, 2002), 184.

2]bid, 185.



12

Kejadian 23:7-12 Abraham dalam hubungannya bersama Sara
istrinya memperlihatkan perlakuan yang penuh kasih. Ketika Abraham
pergi ke tanah yang ditunjukkan oleh Tuhan Allah, maka ketika Abraham
dan keluarganya berada di Hebron, Sara isterinya mati pada saat itu.
Abraham sangat mengasihi istrinya, Setelah seratus dua puluh tujuh tahun
Sara hidup, ia mati di Kiryat-Arba, Hebron, di tanah Kanaan. Dalam hal ini
kita mau diperlihatkan sebuah teladan dalam relasi yang memperlihatkan
kasih Abraham, tidak hanya semasa hidupnya tetapi ketika mati pun juga.
Abraham yang mengasihi Istrinya pun menyediakan tempat peristirahatan
terakhir bagi Sara, memberikan tempat peristirahatan terakhir yang spesial
untuk istrinya, yakni dengan membeli harga penuh gua Makhpela milik
Efron Bin Zohar.

Abraham dalam Kejadian 23:7-12 memperlihatkan hubungan kasih
yang mendalam terhadap Sara melalui tindakan penghormatan yang sangat
terukur. Setelah kematian Sara, Abraham bangkit dan bersujud kepada bani
Het, sebuah sikap yang menunjukkan kerendahan hati namun sekaligus
ketegasan untuk mendapatkan tempat pemakaman yang layak bagi istrinya.

Tindakan ini dimaksudkan sebagai bentuk penghormatan terakhir
yang penuh kesungguhan, sebab penyediaan makam dalam budaya Timur

Dekat kuno merupakan salah satu wujud kasih dan kehormatan tertinggi



13
kepada anggota keluarga yang meninggal.?* Secara arkeologis, pembelian
Gua Makhpela bukan sekadar urusan praktis tetapi merupakan transaksi
legal yang dalam konteks hukum kuno menyatakan status kepemilikan
permanen bagi keluarga Abraham.?

Hal ini menunjukkan bahwa Abraham tidak hanya meratapi Sara,
tetapi ia memastikan agar Sara dikuburkan di tanah yang benar-benar
menjadi milik keluarga, suatu tindakan yang menegaskan kasih, tanggung
jawab, dan penghormatan jangka panjang terhadap istrinya. Tafsiran
Matthew Henry menambahkan bahwa kerelaan Abraham membayar harga
penuh untuk gua tersebut, meskipun ditawarkan secara cuma-cuma,
merupakan bukti cintanya yang tulus; ia tidak ingin menghormati Sara
dengan sesuatu yang murah atau diberikan tanpa usaha, melainkan dengan
tindakan kasih yang bermartabat dan disengaja.®> Dengan demikian,
keseluruhan perikop menunjukkan bahwa kasih Abraham kepada Sara tidak
berhenti pada kematiannya, melainkan diwujudkan dalam tindakan nyata

yang menjaga martabat istrinya secara sosial, hukum, dan spiritual.

BAlkitab Edisi Studi. Kejadian 23:7-12, Catatan Studi (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia,
2015), 62.

2Joseph P. Free, Arkeologi dan Sejarah Alkitab, direvisi oleh Howard F. Vos (Malang: Gandum
Mas, 2011), 87.
BMatthew Henry, KITAB KEJADIAN (Surabaya: Momentum, 2014), 489.



14
C. Kematian Dalam Perspektif Orang Toraja

Kematian merupakan suatu fakta yang akan dialami bagi setiap
insan. Dalam kehidupan ini tidak ada yang dapat mengelakkan kematian,
siapa pun dia, juga suku manapun dan juga memiliki paham tertentu
terhadap kematian. Suku Toraja juga memiliki pemahaman tentang
kematian itu. Fakt anya bahwa seseorang dianggap telah mati ketika denyut
jantung dan pernafasan telah berhenti. Dalam kepercayaan Aluk Todolo
sekalipun seseorang sudah tidak bernafas atau denyut jantungnya telah
berhenti ia masih dianggap belum mati.

Dalam kepercayaan tradisional masyarakat Toraja, seseorang yang
telah meninggal namun belum menjalani upacara pemakaman masih
dipandang sebagai individu yang tetap “hidup.” Meskipun terdapat
ungkapan ka’tumo sunga’na yang menandakan bahwa nyawa telah terputus,
tetap diyakini bahwa orang tersebut belum sepenuhnya memasuki status
kematian. Pandangan ini menjadi bagian dari keyakinan adat Toraja, di
mana kematian baru diakui secara penuh setelah rangkaian ritus
pemakaman dilaksanakan.? Dalam mitologi Toraja manusia mengenal apa
yang disebut “meninggal” ketika peristiwa di Rura terjadi yang merupakan
pelanggaran manusia terhadap aluk/aturan yang ditetapkan Puang Matua.
Perkawinan sesama saudara kandung, yakni antara sesama anak Londong

dirura yang tidak sesuai peraturan yang telah ditetapkan sehingga perbuatan

%Andarias Kabanga’, “Manusia mati seutuhnya”, 19.



15
ini dikutuk oleh Puang Matua, dan hukuman diturunkan dengan
menenggelamkan seisi tanah tempat upacara berlangsung termasuk Londong
dirura dan anaknya.?”

Perbuatan manusia yang melanggar aturan yang ditetapkan Puang
Matua mengakibatkan manusia meninggal. Dalam kalangan suku Toraja
orang yang dianggap telah putus nyawanya harus dimandikan sebelum
tubuhnya menjadi kaku dengan menggunakan daun kayu tertentu yang
memiliki khasiat meredam pembusukan mayat dan tidak berbau
menyengat. Dibeberapa tempat dibagian utara, bagi kalangan bangsawan
setelah dimandikan mendiang sering didudukkan bersandar pada dinding
menghadap ke utara selama dua hari, kemudian jenazaha ditelentangkan
dengan kepala menghadap ke Barat (Ma’bambangan) sementara dibaringkan
gendang dibunyikan yang menandakan saat itu mendiang disebut fo
makula.?

Meskipun seseorang telah berhenti bernapas dan nyawanya
dianggap terputus, kondisi tersebut belum dipahami sebagai kematian yang
sesungguhnya. Individu tersebut justru disebut To Makula’. Dalam
keyakinan masyarakat Toraja, roh orang yang meninggal diyakini masih
berada di sekitar jenazah maupun di lingkungan rumah tempat ia

disemayamkan. Seseorang yang meninggal namun tergolong memiliki

¥Ibid, 20.
8Ibid, 21.



16
darah bangsawan terlebih jika memiliki harta/materi biasanya disimpan
selama berbulan-bulan bahkan bisa bertahun-tahun. Dalam kurun waktu
tersebut keluarga mempersiapkan segala sesuatu yang diperlukan pada
upacara pemakaman nantinya sehingga bisa dilaksanakan dengan baik.?

Dalam sistem kepercayaan tradisional Toraja, kematian tidak
dipahami sekadar sebagai berakhirnya napas atau terputusnya nyawa,
melainkan sebagai proses transisi dari kehidupan di dunia nyata menuju
alam kehidupan lain di seberangnya, hal ini bisa terlihat dalam pelaksanaan
upacara pemakaman Tingkat tinggi. Dalam upacara pemakaman Tingkat
rendah dan menengah hal ini tidaklah terlalu jelas oleh karena waktu antara
putusnya nyawa seseorang dengan pelaksanaan upacara pemakamannya
berlangsung secara berkesinambungan. Lain halnya pada upacara
pemakaman tingkat tinggi oleh karena mayat disimpan dalam kurun waktu
yang cukup lama. Penetapan dimulainya upacara didasarkan atas faktor
waktu yang lowong bagi seluruh keluarga untuk dapat berkumpul, faktor
tersedianya hewan yang akan dipotong, dan terakhir faktor pondok yang
akan diperlukan.*

Kepercayaan tradisional Toraja, manusia dipahami memiliki dua
unsur utama, yakni tubuh dan jiwa atau roh. Diyakini bahwa ketika

seseorang menghembuskan napas terakhir, roh tersebut berpisah dari raga.

?Tbid, 22.
30Tbid, 30.



17
Unsur jiwa dipandang sebagai “badan halus” yang terlepas dari “badan
kasar,” yaitu dimensi fisik manusia. Pada saat nyawa (penaa) meninggalkan
tubuh, raga perlahan menjadi kaku, suatu kondisi yang dianggap sebagai
tanda keluarnya jiwa atau roh. Tubuh yang kemudian terasa dingin dan
kehilangan kemampuan bergerak diyakini sebagai bukti bahwa unsur
nonfisik tersebut tidak lagi berada dalam diri manusia.’' Mayat yang masih
disimpan dirumah maka tubuh yang telah tidak bernyawa masih dianggap
utuh dan masih diperlakukan selayaknya orang hidup.

Menurut kepercayaan tradisional Toraja, Dimensi jiwa/roh manusia
setelah menghembuskan nafas terakhir keluar dari tubuh. Diyakini jiwa
tidaklah segera meniggalkan tubuh, dan akan berada disekitar jenazah
dirumah tempat disemayamkan dan jiwa itu dapat makan dan minum.?
Sampai pada tahap jenazah dimasukkan kedalam liang kubur dipercaya
bahwa jiwa (bombo) tersebut masih ada disekitar rumah atau liang kubur
bahkan dapat kembali kerumah mendiang dan mengganggu keluarga
sebelum upacara pelepasan pergi ke dunia seberang sana.

Pada tahap penutup rangkaian upacara pemakaman, dilaksanakan
ritual yang dikenal sebagai Manganta” Bombo atau “mengantar jiwa.” Dalam
prosesi ini diucapkan doa atau seruan, “male mo komi sau’” mitorro marampa’

lau,” yang bermakna, “pergilah ke arah Selatan dan tinggallah di sana

3Ibid, 32.
3]bid, 33.



18
dengan damai.” Melalui ritus tersebut diyakini bahwa arwah mendiang
telah memasuki alam baka yang disebut Puya, bersama dengan jiwa hewan
kurban yang telah dipersembahkan. Puya terletak disebelah selatan
kabupaten Tana Toraja diantara daerah Kalosi dan Enrekang yaitu
Bambapuang.®

Menurut kepercayaan tradisional Toraja jiwa atau roh tidak
terpengaruh oleh kamatian. Saat manusia mati, jiwa atau rohnya tidak taklk
dibawah kematian, ada sekalipun tubuh hancur. Jiwa manusia bukan fana
melainkan karena ia Ilahi. Jiwa atau roh dipahami sebagai unsur yang kekal,

dengan demikian manusia memiliki zat [lahi.3

. Keluarga Kristen

Keluarga merupakan lembaga terkecil dalam masyarakat, maka
peran keluarga dalam kehidupan bermasyarakat maupun bernegara sangat
penting. Keluarga ialah sekelompok orang yang memiliki garis keturunan
yang sama, yang secara lazim dipahami sekumpulan orang yang tinggal
bersama di dalam satu rumah terdiri dari ayah, ibu, dan anak. Adapun
konsep Alkitabiah tentang keluarga, baik dalam Perjanjian Lama maupun
dalam Perjanjian Baru: Pertama, dalam Perjanjian Lama, keluarga dipahami
sebagai kesatuan yang amat erat yang secara langsung dibentuk oleh Allah

dengan tujuan sebagai pemelihara seluruh ciptaan-Nya (Kej. 7:1,7, 13. Bnd.

Ibid, 34.
3%]bid, 35.



19
Kej. 6:6,18, 49:1,2).% Istilah “Keluarga” mencakup pengertian “kerja”, karena
dari asal usul katanya dalam Perjanjian Lama.

Kedua, Perjanjian Baru memperlihatkan sejumlah kata yang
digunakan untuk “keluarga” atau “rumah tangga”. Terdapat istilah yang
paling mendekati makna sebenarnya adalah Therapeia dengan arti yang luas,
sesuai konteks maupun situasi dalam teks. Seperti dalam Matius 24:45
berbicara tentang “Rumah tangga”, Lukas 12:42 tentang Hamba-hamba,
Lukas 9:11 dan Wahyu 22:2 tentang Penyembahan (Penyembahan pada
Allah bisa diartikan pelayan). Arti dari bentuk kata kerja tersebut adalah
melayani, memelihara, dan memberi perhatian. Oleh karen itu, keluarga
wajib menjadi tempat di mana terjadi kerja, kemauan untuk merawat,
memelihara, mengangkat pelayanan. Seperti yang biasa terjadi di rumah-
rumah orang Kristen saat ini ialah ibadah rumah tangga.

Terbentuknya keluarga itu karena Allah memiliki tujuan atas hidup
manusia. Allah menjadikan keluarga selaku konteks di mana tujuan kekal
dari citra Ilahi harus diwujudkan dan dikerjakan (Kej. 1:26-28). Dengan
demikian, keluarga adalah hasil pengukuhan dari Allah sendiri, yang
diharapkan bisa berkembang dengan baik, mampu membangun hubungan
dan Persekutuan yang hanya berpusat pada Allah.’¢ Keluarga adalah tempat

dimana setiap individu dapat belajar kemudian berkembang sesuai dengan

®Hardi Budiyana, “PERSPEKTIF ALKITAB TERHADAP KELUARGA KRISTEN”,
REGULA FIDEI: Jurnal Pendidikan Agama Kristen 3, No. 2 (September 2018): 138.
%Ibid, 139.



20
ajaran firman Tuhan, dengan nilai-nilai kristiani yang senantiasa
mencerminkan sikap dan perbuatan yang penuh kasih kemudian
diaktualisasikan dalam perjalanan kehidupan. Keluarga Kristen dipanggil
dalam kesaksian imannya untuk menjadi terang bagi sesama, beriman
dalam kehidupan sehari-hari sesuai dengan yang diajarkan firman Tuhan,
bertanggungjawab dalam saling melayani, dan membangun kebersamaan

dalam kehidupan yang mencerminkan kasih Kristus kepada semua orang.>”

E. Kasih Dalam Kekristenan

Kasih merupakan ajaran yang membedakan kekristenan dengan
kepercayaan lainnya, dan kasih ini berdasar pada “kasih Allah”.® Kasih
Allah kepada manusia tidak terbatas, walaupun hati manusia selalu
melakukan pemberontakan tetapi kasih karunia Allah sungguh dinyatakan.
Allah melepaskan manusia dari belenggu dosa dan telah mengorbankan
Putra Tunggal-Nya yang berinkarnasi menjadi manusia sejati yaitu Yesus
Kristus. Sebab itu manusia telah menerima kasih karunia yang sangat besar
yaitu Yesus Kristus Tuhan dan Raja (Yoh. 3:16). Kasih merupakan pondasi
yang kokoh bagi umat Kristen yang berdasar pada Kristus Tuhan. Dalam

kehidupan sehari-hari kasih harus senantiasa direfleksikan oleh setiap umat

%Marike Amanda Adeltania Lewar dkk, “Upaya Membangun Sikap Kasih Dalam Hidup
Keluarga Kristiani Diera Digital,” Sinar Kasih: Jurnal Pendidikan Agama Dan Filsafat 2, No. 1
(Februari 2024), 110.

¥Jwan Setiawan Tarigan dkk, “Hukum Kasih Sebagai Fondasi Hidup Kristen Sejati”,
Jurnal Teologi Cultivation 6, No.1 (Juli 2022): 145.



21
percaya, baik itu dilingkungan keluarga, tetangga, Masyarakat, bahkan
kepada orag yang membenci sekalipun.®®

Kasih dapat diartikan bahwa adanya suatu perasaan sayang atau
cinta yang tidak berlaku hanya kepada sesuatu atau seseorang melainkan
mengasihi dapat dilakukan kepada semua orang.* Kasih terbagi menjadi
empat jenis dengan konteks dan makna yang berbeda-beda diantaranya:

1. Storge, merupakan kasih yang muncul secara alami dengan adanya
hubungan darah atau hubungan keluarga, seperti orang tua dan anak
ataupun saudara yang memiliki kedekatan secara emosional dan rasa
peduli yang kuat.

2. Filia, merupakan kasih yang terjalin dalam hubungan persahabatan yang
dekat, dan memungkinkan melebihi hubungan keluarga dengan
mendorong kepedulian untuk menyayangi teman, sahabat, dan orang
yang dianggap dekat dan peduli seperti saudara.

3. Eros, merupakan kasih yang didasarkan pada hubungan dengan lawan
jenis, berhubungan romantis, dan seksual bagi pasangan suami istri yang
menjadi anugerah dari Tuhan untuk menunjukkan rasa cinta secara

mendalam.4

¥Hendra Aritonang, Konsep Ciptaan Baru Menurut 2 Korintus 5: .17 (Malang: CV.
Multimedia Edukasi, 2021), 36.

“Rencan Carisma Marbun, “Kasih dan Kuasa Ditinjau dari Perspektif Etika Kristen”,
Jurnal Teologi Cultivation 3, No. 1 (Juli 2019): 663.

“Junalia Olga Sallata, “Analisis Teologis Solidaritas Tangkean Suru’ dalam Tradisi Rambu
Solo” Di Lembang Rantedada” (Skripsi S.Th., Institut Agama Kristen Negeri Toraja, 2025), 14.



22

4. Agape, merupakan kasih yang paling sempurna, paling luhur, bersifat

kekal, tidak bersyarat, penuh semangat pengorbanan, dan

memperlihatkan kasih Allah kepada umat-Nya, sama halnya yang
dilakukan oleh Yesus Kristus melalui pengorbanan-Nya.*

Dalam kehidupan umat Kristen kasih agape hendaknya senantiasa
mengakar dalam kepribadian setiap individu. Kasih ini tidak egois,
menempatkan kepentingan sesama diatas kepentingan pribadi, tidak ada
batasan, tidak ada syarat, bersifat total, tanpa pamrih, kasih yang tidak
membalas kejahatan, memberikan kebahagiaan tertinggi bagi keluarga, dan
Kasih yang mengampuni sesama, semuanya didasarkan pada kasih Allah
yang begitu besar, rela mengampuni, tetap setia, dan sabar terhadap umat-
Nya.#

Malcom Brownle mendefinisikan ada 10 aplikasi Kasih Kristus
didalam kehidupan orang percaya, diantaranya sebagai berikut:

1. Kasih dalam kekristenan sebagai tanggapan atas kasih Allah yang
diterima (1 Yoh. 4: 11).

2. Kasih dalam kekristenan merupakan kasih dalam persekutuan (Luk.
10:24-37)

3. Peduli terhadap orang disekitar

4. Mendahulukan kepentingan bersama

#]bid, 15.

“Marike Amanda Adeltania Lewar dkk, “Upaya Membangun Sikap Kasih Dalam Hidup
Keluarga Kristiani Diera Digital,” Sinar Kasih: Jurnal Pendidikan Agama Dan Filsafat 2, No. 1
(Februari 2024), 110.



23

5. Memberi tanpa pamrih (Luk. 14: 12-24)

6. Kasih kristen tidak bersyarat baik itu atas jasa, kelas sosial, suku, bangsa
atau keluarga.

7. Kasih tidak menghakimi (Matius 7: 1)

8. Kasih itu mengampuni

9. Kasih timbul dari batin yang diaktualisasikan secara konkrit dalam
kehidupan (Yohanes 3: 17)

10. Kasih sejati tidak jatuh cinta, melainkan berada dalam cinta itu sendiri.*

F. Studi Teologi Kultural

Studi Teokultural adalah sebuah pendekatan interdisipliner yang
menganalisis persinggungan antara nilai-nilai keagamaan dan ekspresi
budaya dalam masyarakat, khususnya dalam konteks tradisi Massabu
Patane di Gereja Toraja Jemaat Dulang. Pendekatan ini berupaya
mengidentifikasi bagaimana keyakinan teologis membentuk praktik-praktik
budaya, dan sebaliknya, bagaimana adat istiadat budaya memengaruhi
interpretasi serta aktualisasi nilai-nilai keagamaan. Adapun langkah langkah
penelitian studi kultural adalah mengidentifikasi objek budaya,
menganalisis representasi dan makna yang terkandung di dalamnya, serta
mengevaluasi implikasinya terhadap praktik sosial dan keagamaan.

Pendekatan ini sangat relevan untuk memahami kompleksitas masyarakat

#“Hendra Aritonang, Konsep Ciptaan Baru Menurut 2 Korintus 5: .17 (Malang: CV.
Multimedia Edukasi, 2021), 37.



24
Indonesia yang multietnis dan multikultural, di mana budaya dan agama
seringkali terjalin erat.*> Secara spesifik, dalam konteks masyarakat Toraja,
tradisi dan kepercayaan agama sangat menyatu, seperti yang terlihat pada
ritual adat yang melibatkan partisipasi komunal dan nilai kebersamaan.
Metode teokultural menawarkan kerangka analisis yang kuat untuk
menyingkap makna-makna tersembunyi dalam praktik-praktik budaya yang
tampak sekuler namun memiliki dimensi spiritual yang mendalam.
Pendekatan ini juga membantu menjelaskan bagaimana Gereja terus
berupaya menyelaraskan nilai-nilai Injil dengan adat istiadat setempat,
meskipun terkadang harus menghadapi dilema antara mempertahankan
atau menghilangkan unsur-unsur sakral dalam kebudayaan lama tradisi
lokal dan ajaran agama universal. Selain itu, data kualitatif dapat dianalisis
menggunakan pendekatan deskriptif-eksplorasi untuk memahami lebih
dalam makna simbolis dan interaksi sosial yang terdapat dalam tradisi.
Dalam hal ini akan menggunakan teknik wawancara secara mendalam serta
observasi untuk menggali perspektif masyarakat dan pola komunikasi
dalam konteks multikultural.#
Studi teologi kultural dalam hal ini menggunakan teori dari ahli yaitu
seorang pendeta dan pengajar di Chatolic Theological Union di Chicago

yang bernama Stephen Bennet Bevans dengan penelitian yang banyak soal

#Riani dkk, “Analisis Komunikasi Budaya Dalam Kesenian Senjang (Studi Pada Sanggar
Putri Sak Ayu Di Musi Banyuasin),” Indonesian Culture and Religion Issues. 1, no. 1 (March, 2024): 16.

“Efendi dkk, “Peran Komunikasi Antar Budaya Dalam Mengatasi Konflik Di Lingkungan
Multikultural. “Indonesian Culture and Religion Issues” 1, no. 4 (October, 2024):6.



25
misi. Pengalamannya sebagai misionaris di Filipina memperkaya
pengetahuan dan refleksinya tentang model lintas budaya dengan melihat
kearifan lokal yang ada. Selain itu karyanya telah banyak digunakan para
teolog tentang teologi kontekstual dalam kerangka misi. Kebudayaan
merupakan pengalaman kehidupan yang berkaitan dengan nilai, tradisi,
lokasi dan tingkah laku manusia. Bagi Stephen B. Bevans teologi harus
sesuai dengan konteks kebudayaan, teologi harus berjumpa dengan
pengalaman baik itu tentang budaya lokal, konflik dengan dunia dan
perubahan nilai. Bagi Bevans teologi harus kontekstual karena harus selalu
berusaha menerjemahkan pesan atau makna ajaran Kristus dalam masa
kini.# Adapun enam model teologi kontekstual menurut Stephen B. Bevans
yaitu sebagai berikut:

1. Model terjemahan. Model ini setia pada model penerjemahan yang
leterer. Memberi penekanan pada kesetiaan terhadap Alkitab sebagai
Firman Tuhan dan tradisi dengan berusaha diterjemahkan dalam
konteks budaya lokal.

2. Model Praksis. Model ini melihat apa inti dari pesan kristus yaitu
bagaimana sikap kita dalam kehidupan sehari-hari, melalui praksi-
refleksi-praksis dengan siklus berkesinambungan. Model ini

menjelaskan bahwa injil dan budaya bersikap saling melengkapi untuk

“Binsar Jonathan Pakpahan dkk. Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2020), 11.



26
dalam menghadapi berbagai situasi dalam konteks masa kini. Model ini
dilakukan dalam praktik kehidupan dan direfleksikan dalam terang
teologi.

Model Sintesis. Model ini menerima semua unsur yang ada dalam
model sebelumnya yaitu Injil, budaya, dan praksis. Model ini berusaha
terbuka dan berdialog untuk mendapatkan inti pesan sesungguhnya,
Injil dan budaya dapat berjalan secara bersama dan dapat
dikombinasikan dengan langkah-langkah yang sesuai dengan
kebutuhan.

Model Transendental. Model ini menekankan pentingnya menafsir
pesan Allah, dengan tidak memisahkan pengetauan dan pengalaman,
yang membuat teologi dapat bersifat subjektif.

Model Budaya Tandingan. Model ini menekankan Injil merupakan
budaya tandingan yang lebih baik. Pesan Firman Tuhan dapat dijadikan
sebagai petunjuk dalam menganalisis sejarah, juga sebagai sudat
pandang tafsiran, dan menentang konteks.*

Model Antropologis. Model ini bersifat antropologis yang memiliki dua
arti, yang pertama bahwa model ini berpusat pada nilai dan kebaikan
anthropos, pribadi manusia. Kritetia penilaian yang mendasar mengenai
apakah satu pengungkapan kontekstual tertentu dapat dikatakan sejati

atau tidak berawal dari pengalam manusia dalam kebudayaan,

“bid, 12-13.



27
perubahan sosial, lingkungan geografis dan historis. Allah menyatakan
kehadiran ilahi-Nya dalam setiap pribadi, masyarakat, serta lokasi sosial
dan setiap budaya. Dari hal tersebut teologi tidak hanya perkaran
menghubungkan sebuah pewartaan dari luar betapapun sifatnya yang
adi-budaya dan adi-kontekstual dengan sebuah situasi khusus.
Sebaliknya teologi yang wutama mencakup ihwal, melihat dan
mendengarkan keadaan dan dari hal tersebut kehadiran Allah dapat
dinyatakan dalam struktur biasa dari situasi yang bersangkutan.

Kedua model ini bersifat antropologis bahea ia menggunakan
wawasan-wawasan ilmu sosial, terutama antropologi. Melalui disiplin
ilmu ini praktisi model antropologis berupaya agar dapat memahami
secara jelas dalam hubungan manusia, serta bagaimana nilai-nilai yang
membentuk kebudayaan manusia sehingga didalamnya Allah hadir
memberikan penyembuhan serta keutuhan dalam kehidupan. Arti
kedua dari model ini berdasar pada kenyataan dan yang ditekankan
menyangkut teologi kontekstual yaitu kebudayaan. Dalam model ini
dalam studi tentang dan penyamaan diri dengan kebudayaan dengan
berbela rasa, juga menemukan bentuk symbol dan gagasan dalam
merancang sebuah bahasa yang memadai iman umat. Dalam hal ini juga
tidak berarti praktisi model antropologis mengabaikan pentingnya kitab
suci atau tradisi Kristen, tidak mengabaikan kenyataan dalam

pengalaman pribadi maupun komunitas, lokasi sosial, atau perubahan



28
sosial dan kultural tertentu. Bentuk khusus dalam model budaya ini
adalah perhatian menyangkut jati diri budaya yang autentik.*

Model antropologis merupakan model yang mencari pesan
melalui bedah antropologis injil dan membawanya ke masa kini, dengan
kebudayaan kita dapat menarik pesan injil yang ada dalam kebudayaan.
Tidak mengenalkan nama baru, model ini menunjukkan keberadaan

injil dalam nama yang telah dikenal dalam budaya tersebut.>

#“Stephen B. Bevans. Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 97-98.
%Binsar Jonathan Pakpahan dkk. Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2020), 12.



