
 
 

8 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Kebudayaan Toraja  

Secara etimologis, istilah culture dalam bahasa Inggris berakar dari 

bahasa Latin colere, yang berarti mengolah atau mengerjakan sesuatu yang 

berkaitan dengan alam, sehingga kemudian dipahami sebagai cultivation. 

Sementara itu, istilah budaya dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa 

Sanskerta buddhayah, yaitu bentuk jamak dari buddhi yang merujuk pada akal 

atau budi. Dalam penjelasan etimologis lainnya, kata budaya berkembang 

dari istilah majemuk budi daya, yang mengandung makna pengolahan 

potensi budi dalam wujud cipta, karya, dan karsa.13 Suku Toraja dikenal 

luas, baik di tingkat nasional maupun internasional, karena kekayaan adat 

dan kebudayaannya yang terhimpun dalam sistem aluk sanda pitunna, yang 

secara garis besar terbagi ke dalam dua kategori utama, yaitu Rambu Solo’ 

dan Rambu Tuka’. 

1. Rambu Solo’ 

Upacara rambu solo’ merupakan warisan budaya yang masih 

dijaga dan dilestarikan samppai saat ini. Dalam bahasa Toraja arti dari 

kata rambu adalah penanda dan solo’ berarti mati.14 rambu solo’ merupakan 

                                                           
13Annisa Anastasia dkk, “Pengaruh Penggunaan Tiktok terhadap Peningkatan Hasil 

Belajar Keragaman Budaya Indonesia,” Jurnal Penididkan dan Konseling 5, No. 1 (2023): 3417.  
14Julia Olga Sallata, “Analisis Teologis Solidaritas Tangkean Suru’ Dalam Tradisi Rambu 

Solo’ Di Lembang Rantedada” (Skripsi S.Th., Institus Agama Kristen Negeri Toraja, 2025), 2. 



9 
 

 

upacara pemakaman yang menjadi tradisi hingga saat ini, dan dianggap 

menjadi peristiwa paling penting dalam kehidupan Masyarakat Toraja. 

Upacara ini merupakan bentuk penghormatan terakhir kepada mendiang 

dan didalamnya memiliki makna spiritual yang mendalam, yakni 

memastikan dalam menuju alam baka atau puya, roh  berjalan lancar. 

 Dalam prosesi rambu solo’ membutuhkan waktu dan biaya yang 

cukup besar. Salah satu bagian terpenting dalam upacara ini ialah 

penyembelihan hewan (babi dan kerbau). Hal ini didasarkan pada strata 

sosial mendiang semasa hidupnya,15 semakin tinggi kedudukannya 

dalam Masyarakat maka hewan yang dikurbankan pun juga semakin 

banyak. Ritual penyembelihan hewan ini tidak hanya sebagai symbol 

pengorbanan, namun memperlihatkan hubungan yang erat dalam 

Masyarakat Toraja dengan alam dan juga keyakinan terhadap kehidupan 

setelah kematian.16 Upacara rambu solo’ yakni upacara pemakaman 

kepercayaan tradisional toraja memiliki bentuk yang berbeda-beda sesuai 

dengan umur, dan juga status sosial mendiang. Upacara tersebut 

diantaranya:17 Upacara pemakaman anak-anak (Aluk Pia), upacara 

pemakaman tingkat sederhana (Dipa sang Bongi), upacara pemakaman 

                                                           
15Sertika Sulle Padang dkk, “Inkulturasi Iman Kristen Dalam Budaya Toraja: Studi 

Teologis Terhadap Makna Rambu Solo’ dan Rambu Tuka’ Dalam Konteks Iman dan Pendidikan 

Agama Kristen,”  HUMANTIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 3, No.3 (Maret 2025): 482. 
16Ibid, 483. 
17Andarias Kabanga’, Manusia mati Seutuhnya: Suatu Kajian Antropologi Kristen, 

(Yogyakarta: Media Pressindo, 2002), 22.  



10 
 

 

tingkat menengah (Dibatang), dan upacara pemakaman tingkat tinggi 

(Dirapa’i) yang berarti diam, dan tenang. 

2. Rambu Tuka’ 

Secara harafiah, istilah Rambu Tuka’ dalam bahasa Toraja berarti 

“asap yang naik,” yang dimaknai sebagai asap persembahan yang terarah 

ke langit. Tradisi aluk rambu tuka’ juga dikenal dengan sebutan aluk rampe 

matallo. Upacara ini berorientasi ke arah timur, sehingga pelaksanaannya 

ditempatkan di sisi timur rumah adat Toraja (Tongkonan).18  

Rambu tuka merupakan upacara yang memiliki arti bahwa 

peristiwa-peristiwa sukacita yang dialami dalam kehidupan masyarakat 

Toraja diantaranya seperti pesta pernikahan, pembangunan rumah baru, 

kelahiran, dan pesta panen. Dalam hal ini keluarga dan juga masyarakat 

berkumpul bersama, bergotong royong untuk menyelenggarakan 

kegiatan sukacita ini. Salah satu tarian yang sering dipertunjukkan dalam 

upacara seperti ini ialah tari Pa’gellu yang merupakan tarian khas toraja 

yang melambangkan kebahagiaan dan rasa syukur.19 

Rambu tuka’ merupakan keseluruhan upacara yang 

mempersembahkan segala berkat keberhasilan dalam kehidupan dan 

dinyatakan kepada Dewa dan leluhur yang ada dilangit sebelah timur 

                                                           
18Iren Dwipita, “Analisis Teologis-Sosiologis Makna Simbol Pemasangan Pusuk Pada 

Ritual Rambu Solo’ Di Lembang La’bo” (Skripsi S.Th., Institus Agama Kristen Negeri Toraja, 2024), 

1. 
19Sertika Sulle Padang dkk, “Inkulturasi Iman Kristen Dalam Budaya Toraja: Studi 

Teologis Terhadap Makna Rambu Solo’ dan Rambu Tuka’ Dalam Konteks Iman dan Pendidikan 

Agama Kristen,”  HUMANTIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 3, No.3 (Maret 2025): 483. 



11 
 

 

laut dengan tujuan memohon agar semua boleh mendatangkan berkat-

berkat bagi keluarga dan semua orang.20 

 

B. Kematian Dalam Perspektif Alkitab  

Kata mati dalam konteks Alkitab tidak hanya berarti jatuhnya 

manusia ke dalam dosa yang mengakibatkan keterpisahan dari Allah. 

Setelah diusir dari Taman Eden maka Adam dan Hawa dalam 

mengusahakan kebutuhan hidup mereka harus bekerja keras demi 

keberlangsungan hidup mereka. Dalam Kejadian 4 Adam dan Hawa sebagai 

suami isteri, Hawa kemudian mengandung, lahirlah Kain sebagai anak 

sulung dan Habel sebagai anak kedua. Yang dilakukan Kain terhadap Habel 

adiknya merupakan noda hitam yang menambah kesuraman manusia yang 

telah diusir dari taman Eden. Kain membunuh Habel, maka manusia yang 

pertama putus nyawanya di dalam Alkitab ialah Habel.21 

Di pasal berikutnya yakni Kejadian 5 bahwa setelah Adam berumur 

930 tahun, maka ia pun mati, mati disini merupakan putusnya nyawa Adam.   

Selain kitab Kejadian, banyak ayat Alkitab yang memaksudkan kematian 

sebagai putusnya nyawa seseorang. Kisah lain yakni ketika Abraham pergi 

pergi ke tanah yang ditunjukkan oleh Tuhan Allah, maka ketika Abraham 

dan keluarganya berada di Hebron, Sara isterinya mati pada saat itu.22  

                                                           
20Theodorus Kobong, Injil dan Tongkonan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018), 54. 
21Andarias Kabanga’, Manusia mati Seutuhnya: Suatu Kajian Antropologi Kristen, 

(Yogyakarta: Media Pressindo, 2002), 184. 
22Ibid, 185. 



12 
 

 

Kejadian 23:7-12 Abraham dalam hubungannya bersama Sara 

istrinya memperlihatkan perlakuan yang penuh kasih. Ketika Abraham 

pergi ke tanah yang ditunjukkan oleh Tuhan Allah, maka ketika Abraham 

dan keluarganya berada di Hebron, Sara isterinya mati pada saat itu. 

Abraham sangat mengasihi istrinya, Setelah seratus dua puluh tujuh tahun 

Sara hidup, ia mati di Kiryat-Arba, Hebron, di tanah Kanaan. Dalam hal ini 

kita mau diperlihatkan sebuah teladan dalam relasi yang memperlihatkan 

kasih Abraham, tidak hanya semasa hidupnya tetapi ketika mati pun juga. 

Abraham yang mengasihi Istrinya pun menyediakan tempat peristirahatan 

terakhir bagi Sara, memberikan tempat peristirahatan terakhir yang spesial 

untuk istrinya, yakni dengan membeli harga penuh gua Makhpela milik 

Efron Bin Zohar. 

Abraham dalam Kejadian 23:7–12 memperlihatkan hubungan kasih 

yang mendalam terhadap Sara melalui tindakan penghormatan yang sangat 

terukur. Setelah kematian Sara, Abraham bangkit dan bersujud kepada bani 

Het, sebuah sikap yang menunjukkan kerendahan hati namun sekaligus 

ketegasan untuk mendapatkan tempat pemakaman yang layak bagi istrinya. 

Tindakan ini dimaksudkan sebagai bentuk penghormatan terakhir 

yang penuh kesungguhan, sebab penyediaan makam dalam budaya Timur 

Dekat kuno merupakan salah satu wujud kasih dan kehormatan tertinggi 



13 
 

 

kepada anggota keluarga yang meninggal.23 Secara arkeologis, pembelian 

Gua Makhpela bukan sekadar urusan praktis tetapi merupakan transaksi 

legal yang dalam konteks hukum kuno menyatakan status kepemilikan 

permanen bagi keluarga Abraham.24 

Hal ini menunjukkan bahwa Abraham tidak hanya meratapi Sara, 

tetapi ia memastikan agar Sara dikuburkan di tanah yang benar-benar 

menjadi milik keluarga, suatu tindakan yang menegaskan kasih, tanggung 

jawab, dan penghormatan jangka panjang terhadap istrinya. Tafsiran 

Matthew Henry menambahkan bahwa kerelaan Abraham membayar harga 

penuh untuk gua tersebut, meskipun ditawarkan secara cuma-cuma, 

merupakan bukti cintanya yang tulus; ia tidak ingin menghormati Sara 

dengan sesuatu yang murah atau diberikan tanpa usaha, melainkan dengan 

tindakan kasih yang bermartabat dan disengaja.25 Dengan demikian, 

keseluruhan perikop menunjukkan bahwa kasih Abraham kepada Sara tidak 

berhenti pada kematiannya, melainkan diwujudkan dalam tindakan nyata 

yang menjaga martabat istrinya secara sosial, hukum, dan spiritual. 

 

 

 

 

 

                                                           
23Alkitab Edisi Studi. Kejadian 23:7–12, Catatan Studi (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 

2015), 62. 

24Joseph P. Free, Arkeologi dan Sejarah Alkitab, direvisi oleh Howard F. Vos (Malang: Gandum   

Mas, 2011), 87. 
25Matthew Henry, KITAB KEJADIAN (Surabaya: Momentum, 2014), 489.  



14 
 

 

C. Kematian Dalam Perspektif Orang Toraja 

Kematian merupakan suatu fakta yang akan dialami bagi setiap 

insan. Dalam kehidupan ini tidak ada yang dapat mengelakkan kematian, 

siapa pun dia, juga suku manapun dan juga memiliki paham tertentu 

terhadap kematian. Suku Toraja juga memiliki pemahaman tentang 

kematian itu. Fakt  anya bahwa seseorang dianggap telah mati ketika denyut 

jantung dan pernafasan telah berhenti. Dalam kepercayaan Aluk Todolo 

sekalipun seseorang sudah tidak bernafas atau denyut jantungnya telah 

berhenti ia masih dianggap belum mati.  

Dalam kepercayaan tradisional masyarakat Toraja, seseorang yang 

telah meninggal namun belum menjalani upacara pemakaman masih 

dipandang sebagai individu yang tetap “hidup.” Meskipun terdapat 

ungkapan ka’tumo sunga’na yang menandakan bahwa nyawa telah terputus, 

tetap diyakini bahwa orang tersebut belum sepenuhnya memasuki status 

kematian. Pandangan ini menjadi bagian dari keyakinan adat Toraja, di 

mana kematian baru diakui secara penuh setelah rangkaian ritus 

pemakaman dilaksanakan.26 Dalam mitologi Toraja manusia mengenal apa 

yang disebut “meninggal” ketika peristiwa di Rura terjadi yang merupakan 

pelanggaran manusia terhadap aluk/aturan yang ditetapkan Puang Matua. 

Perkawinan sesama saudara kandung, yakni antara sesama anak Londong 

dirura yang tidak sesuai peraturan yang telah ditetapkan sehingga perbuatan 

                                                           
26Andarias Kabanga’, “Manusia mati seutuhnya”, 19. 



15 
 

 

ini dikutuk oleh Puang Matua, dan hukuman diturunkan dengan 

menenggelamkan seisi tanah tempat upacara berlangsung termasuk Londong 

dirura dan anaknya.27  

Perbuatan manusia yang melanggar aturan yang ditetapkan Puang 

Matua mengakibatkan manusia meninggal. Dalam kalangan suku Toraja 

orang yang dianggap telah putus nyawanya harus dimandikan sebelum 

tubuhnya menjadi kaku dengan menggunakan daun kayu tertentu yang 

memiliki khasiat meredam pembusukan mayat dan tidak berbau 

menyengat. Dibeberapa tempat dibagian utara, bagi kalangan bangsawan 

setelah dimandikan mendiang sering didudukkan bersandar pada dinding 

menghadap ke utara selama dua hari, kemudian jenazaha ditelentangkan 

dengan kepala menghadap ke Barat (Ma’bambangan) sementara dibaringkan 

gendang dibunyikan yang menandakan saat itu mendiang disebut to 

makula.28  

Meskipun seseorang telah berhenti bernapas dan nyawanya 

dianggap terputus, kondisi tersebut belum dipahami sebagai kematian yang 

sesungguhnya. Individu tersebut justru disebut To Makula’. Dalam 

keyakinan masyarakat Toraja, roh orang yang meninggal diyakini masih 

berada di sekitar jenazah maupun di lingkungan rumah tempat ia 

disemayamkan. Seseorang yang meninggal namun tergolong memiliki 

                                                           
27Ibid, 20. 
28Ibid, 21. 



16 
 

 

darah bangsawan terlebih jika memiliki harta/materi biasanya disimpan 

selama berbulan-bulan bahkan bisa bertahun-tahun. Dalam kurun waktu 

tersebut keluarga mempersiapkan segala sesuatu yang diperlukan pada 

upacara pemakaman nantinya sehingga bisa dilaksanakan dengan baik.29 

Dalam sistem kepercayaan tradisional Toraja, kematian tidak 

dipahami sekadar sebagai berakhirnya napas atau terputusnya nyawa, 

melainkan sebagai proses transisi dari kehidupan di dunia nyata menuju 

alam kehidupan lain di seberangnya, hal ini bisa terlihat dalam pelaksanaan 

upacara pemakaman Tingkat tinggi. Dalam upacara pemakaman Tingkat 

rendah dan menengah hal ini tidaklah terlalu jelas oleh karena waktu antara 

putusnya nyawa seseorang dengan pelaksanaan upacara pemakamannya 

berlangsung secara berkesinambungan. Lain halnya pada upacara 

pemakaman tingkat tinggi oleh karena mayat disimpan dalam kurun waktu 

yang cukup lama. Penetapan dimulainya upacara didasarkan atas faktor 

waktu yang lowong bagi seluruh keluarga untuk dapat berkumpul, faktor 

tersedianya hewan yang akan dipotong, dan terakhir faktor pondok yang 

akan diperlukan.30 

Kepercayaan tradisional Toraja, manusia dipahami memiliki dua 

unsur utama, yakni tubuh dan jiwa atau roh. Diyakini bahwa ketika 

seseorang menghembuskan napas terakhir, roh tersebut berpisah dari raga. 

                                                           
29Ibid, 22.  
30Ibid, 30. 



17 
 

 

Unsur jiwa dipandang sebagai “badan halus” yang terlepas dari “badan 

kasar,” yaitu dimensi fisik manusia. Pada saat nyawa (penaa) meninggalkan 

tubuh, raga perlahan menjadi kaku, suatu kondisi yang dianggap sebagai 

tanda keluarnya jiwa atau roh. Tubuh yang kemudian terasa dingin dan 

kehilangan kemampuan bergerak diyakini sebagai bukti bahwa unsur 

nonfisik tersebut tidak lagi berada dalam diri manusia.31 Mayat yang masih 

disimpan dirumah maka tubuh yang telah tidak bernyawa masih dianggap 

utuh dan masih diperlakukan selayaknya orang hidup. 

Menurut kepercayaan tradisional Toraja, Dimensi jiwa/roh manusia 

setelah menghembuskan nafas terakhir keluar dari tubuh. Diyakini jiwa 

tidaklah segera meniggalkan tubuh, dan akan berada disekitar jenazah 

dirumah tempat disemayamkan dan jiwa itu dapat makan dan minum.32 

Sampai pada tahap jenazah dimasukkan kedalam liang kubur dipercaya 

bahwa jiwa (bombo) tersebut masih ada disekitar rumah atau liang kubur 

bahkan dapat kembali kerumah mendiang dan mengganggu keluarga 

sebelum upacara pelepasan pergi ke dunia seberang sana. 

Pada tahap penutup rangkaian upacara pemakaman, dilaksanakan 

ritual yang dikenal sebagai Manganta’ Bombo atau “mengantar jiwa.” Dalam 

prosesi ini diucapkan doa atau seruan, “male mo komi sau’ mitorro marampa’ 

lau,” yang bermakna, “pergilah ke arah Selatan dan tinggallah di sana 

                                                           
31Ibid, 32. 
32Ibid, 33. 



18 
 

 

dengan damai.” Melalui ritus tersebut diyakini bahwa arwah mendiang 

telah memasuki alam baka yang disebut Puya, bersama dengan jiwa hewan 

kurban yang telah dipersembahkan. Puya terletak disebelah selatan 

kabupaten Tana Toraja diantara daerah Kalosi dan Enrekang yaitu 

Bambapuang.33  

Menurut kepercayaan tradisional Toraja jiwa atau roh tidak 

terpengaruh oleh kamatian. Saat manusia mati, jiwa atau rohnya tidak taklk 

dibawah kematian, ada sekalipun tubuh hancur. Jiwa manusia bukan fana 

melainkan karena ia Ilahi. Jiwa atau roh dipahami sebagai unsur yang kekal, 

dengan demikian manusia memiliki zat Ilahi.34 

 

D. Keluarga Kristen  

Keluarga merupakan lembaga terkecil dalam masyarakat, maka 

peran keluarga dalam kehidupan bermasyarakat maupun bernegara sangat 

penting. Keluarga ialah sekelompok orang yang memiliki garis keturunan 

yang sama, yang secara lazim dipahami sekumpulan orang yang tinggal 

bersama di dalam satu rumah terdiri dari ayah, ibu, dan anak. Adapun 

konsep Alkitabiah tentang keluarga, baik dalam Perjanjian Lama maupun 

dalam Perjanjian Baru: Pertama, dalam Perjanjian Lama, keluarga dipahami 

sebagai kesatuan yang amat erat yang secara langsung dibentuk oleh Allah 

dengan tujuan sebagai pemelihara seluruh ciptaan-Nya (Kej. 7:1,7, 13. Bnd. 

                                                           
33Ibid, 34. 
34Ibid, 35.  



19 
 

 

Kej. 6:6,18, 49:1,2).35 Istilah “Keluarga” mencakup pengertian “kerja”, karena 

dari asal usul katanya dalam Perjanjian Lama.  

Kedua, Perjanjian Baru memperlihatkan sejumlah kata yang 

digunakan untuk “keluarga” atau “rumah tangga”. Terdapat istilah yang 

paling mendekati makna sebenarnya adalah Therapeia dengan arti yang luas, 

sesuai konteks maupun situasi dalam teks. Seperti dalam Matius 24:45 

berbicara tentang “Rumah tangga”, Lukas 12:42 tentang Hamba-hamba, 

Lukas 9:11 dan Wahyu 22:2 tentang Penyembahan (Penyembahan pada 

Allah bisa diartikan pelayan). Arti dari bentuk kata kerja tersebut adalah 

melayani, memelihara, dan memberi perhatian. Oleh karen itu, keluarga 

wajib menjadi tempat di mana terjadi kerja, kemauan untuk merawat, 

memelihara, mengangkat pelayanan. Seperti yang biasa terjadi di rumah-

rumah orang Kristen saat ini ialah ibadah rumah tangga.  

Terbentuknya keluarga itu karena Allah memiliki tujuan atas hidup 

manusia. Allah menjadikan keluarga selaku konteks di mana tujuan kekal 

dari citra Ilahi harus diwujudkan dan dikerjakan (Kej. 1:26-28). Dengan 

demikian, keluarga adalah hasil pengukuhan dari Allah sendiri, yang 

diharapkan bisa berkembang dengan baik, mampu membangun hubungan 

dan Persekutuan yang hanya berpusat pada Allah.36 Keluarga adalah tempat 

dimana setiap individu dapat belajar kemudian berkembang sesuai dengan 

                                                           
35Hardi Budiyana, “PERSPEKTIF ALKITAB TERHADAP KELUARGA KRISTEN”, 

REGULA FIDEI: Jurnal Pendidikan Agama Kristen 3, No. 2 (September 2018): 138. 
36Ibid, 139.  



20 
 

 

ajaran firman Tuhan, dengan nilai-nilai kristiani yang senantiasa 

mencerminkan sikap dan perbuatan yang penuh kasih kemudian 

diaktualisasikan dalam perjalanan kehidupan. Keluarga Kristen dipanggil 

dalam kesaksian imannya untuk menjadi terang bagi sesama, beriman 

dalam kehidupan sehari-hari sesuai dengan yang diajarkan firman Tuhan, 

bertanggungjawab dalam saling melayani, dan membangun kebersamaan 

dalam kehidupan yang mencerminkan kasih Kristus kepada semua orang.37 

 

E. Kasih Dalam Kekristenan  

Kasih merupakan ajaran yang membedakan kekristenan dengan 

kepercayaan lainnya, dan kasih ini berdasar pada “kasih Allah”.38 Kasih 

Allah kepada manusia tidak terbatas, walaupun hati manusia selalu 

melakukan pemberontakan tetapi kasih karunia Allah sungguh dinyatakan. 

Allah melepaskan manusia dari belenggu dosa dan telah mengorbankan 

Putra Tunggal-Nya yang berinkarnasi menjadi manusia sejati yaitu Yesus 

Kristus. Sebab itu manusia telah menerima kasih karunia yang sangat besar 

yaitu Yesus Kristus Tuhan dan Raja (Yoh. 3:16). Kasih merupakan pondasi 

yang kokoh bagi umat Kristen yang berdasar pada Kristus Tuhan. Dalam 

kehidupan sehari-hari kasih harus senantiasa direfleksikan oleh setiap umat 

                                                           
37Marike Amanda Adeltania Lewar dkk, “Upaya Membangun Sikap Kasih Dalam Hidup 

Keluarga Kristiani Diera Digital,” Sinar Kasih: Jurnal Pendidikan Agama Dan Filsafat 2, No. 1 

(Februari 2024), 110. 
38Iwan Setiawan Tarigan dkk, “Hukum Kasih Sebagai Fondasi Hidup Kristen Sejati”, 

Jurnal Teologi Cultivation 6, No.1 (Juli 2022): 145.  



21 
 

 

percaya, baik itu dilingkungan keluarga, tetangga, Masyarakat, bahkan 

kepada orag yang membenci sekalipun.39  

Kasih dapat diartikan bahwa adanya suatu perasaan sayang atau 

cinta yang tidak berlaku hanya kepada sesuatu atau seseorang melainkan 

mengasihi dapat dilakukan kepada semua orang.40 Kasih terbagi menjadi 

empat jenis dengan konteks dan makna yang berbeda-beda diantaranya: 

1. Storge, merupakan kasih yang muncul secara alami dengan adanya 

hubungan darah atau hubungan keluarga, seperti orang tua dan anak 

ataupun saudara yang memiliki kedekatan secara emosional dan rasa 

peduli yang kuat. 

2. Filia, merupakan kasih yang terjalin dalam hubungan persahabatan yang 

dekat, dan memungkinkan melebihi hubungan keluarga dengan 

mendorong kepedulian untuk menyayangi teman, sahabat, dan orang 

yang dianggap dekat dan peduli seperti saudara. 

3. Eros, merupakan kasih yang didasarkan pada hubungan dengan lawan 

jenis, berhubungan romantis, dan seksual bagi pasangan suami istri yang 

menjadi anugerah dari Tuhan untuk menunjukkan rasa cinta secara 

mendalam.41 

                                                           
39Hendra Aritonang, Konsep Ciptaan Baru Menurut 2 Korintus 5: .17 (Malang: CV. 

Multimedia Edukasi, 2021), 36. 
40Rencan Carisma Marbun, “Kasih dan Kuasa Ditinjau dari Perspektif Etika Kristen”, 

Jurnal Teologi Cultivation 3, No. 1 (Juli 2019): 663. 
41Junalia Olga Sallata, “Analisis Teologis Solidaritas Tangkean Suru’ dalam Tradisi Rambu 

Solo’ Di Lembang Rantedada” (Skripsi S.Th., Institut Agama Kristen Negeri Toraja, 2025), 14. 



22 
 

 

4. Agape, merupakan kasih yang paling sempurna, paling luhur, bersifat 

kekal, tidak bersyarat, penuh semangat pengorbanan, dan 

memperlihatkan kasih Allah kepada umat-Nya, sama halnya yang 

dilakukan oleh Yesus Kristus melalui pengorbanan-Nya.42  

Dalam kehidupan umat Kristen kasih agape hendaknya senantiasa 

mengakar dalam kepribadian setiap individu. Kasih ini tidak egois, 

menempatkan kepentingan sesama diatas kepentingan pribadi, tidak ada 

batasan, tidak ada syarat, bersifat total, tanpa pamrih, kasih yang tidak 

membalas kejahatan, memberikan kebahagiaan tertinggi bagi keluarga, dan 

Kasih yang mengampuni sesama, semuanya didasarkan pada kasih Allah 

yang begitu besar, rela mengampuni, tetap setia, dan sabar terhadap umat-

Nya.43 

Malcom Brownle mendefinisikan ada 10 aplikasi Kasih Kristus 

didalam kehidupan orang percaya, diantaranya sebagai berikut: 

1. Kasih dalam kekristenan sebagai tanggapan atas kasih Allah yang 

diterima (1 Yoh. 4: 11). 

2. Kasih dalam kekristenan merupakan kasih dalam persekutuan (Luk. 

10:24-37) 

3. Peduli terhadap orang disekitar 

4. Mendahulukan kepentingan bersama 

                                                           
42Ibid, 15. 
43Marike Amanda Adeltania Lewar dkk, “Upaya Membangun Sikap Kasih Dalam Hidup 

Keluarga Kristiani Diera Digital,” Sinar Kasih: Jurnal Pendidikan Agama Dan Filsafat 2, No. 1 

(Februari 2024), 110. 



23 
 

 

5. Memberi tanpa pamrih (Luk. 14: 12-24) 

6. Kasih kristen tidak bersyarat baik itu atas jasa, kelas sosial, suku, bangsa 

atau keluarga. 

7. Kasih tidak menghakimi (Matius 7: 1) 

8. Kasih itu mengampuni  

9. Kasih timbul dari batin yang diaktualisasikan secara konkrit dalam 

kehidupan (Yohanes 3: 17) 

10. Kasih sejati tidak jatuh cinta, melainkan berada dalam cinta itu sendiri.44 

 

F. Studi Teologi Kultural 

Studi Teokultural adalah sebuah pendekatan interdisipliner yang 

menganalisis persinggungan antara nilai-nilai keagamaan dan ekspresi 

budaya dalam masyarakat, khususnya dalam konteks tradisi Massabu 

Patane di Gereja Toraja Jemaat Dulang. Pendekatan ini berupaya 

mengidentifikasi bagaimana keyakinan teologis membentuk praktik-praktik 

budaya, dan sebaliknya, bagaimana adat istiadat budaya memengaruhi 

interpretasi serta aktualisasi nilai-nilai keagamaan. Adapun langkah langkah 

penelitian studi kultural adalah mengidentifikasi objek budaya, 

menganalisis representasi dan makna yang terkandung di dalamnya, serta 

mengevaluasi implikasinya terhadap praktik sosial dan keagamaan. 

Pendekatan ini sangat relevan untuk memahami kompleksitas masyarakat 

                                                           
44Hendra Aritonang, Konsep Ciptaan Baru Menurut 2 Korintus 5: .17 (Malang: CV. 

Multimedia Edukasi, 2021), 37. 



24 
 

 

Indonesia yang multietnis dan multikultural, di mana budaya dan agama 

seringkali terjalin erat.45 Secara spesifik, dalam konteks masyarakat Toraja, 

tradisi dan kepercayaan agama sangat menyatu, seperti yang terlihat pada 

ritual adat yang melibatkan partisipasi komunal dan nilai kebersamaan.   

Metode teokultural menawarkan kerangka analisis yang kuat untuk 

menyingkap makna-makna tersembunyi dalam praktik-praktik budaya yang 

tampak sekuler namun memiliki dimensi spiritual yang mendalam. 

Pendekatan ini juga membantu menjelaskan bagaimana Gereja terus 

berupaya menyelaraskan nilai-nilai Injil dengan adat istiadat setempat, 

meskipun terkadang harus menghadapi dilema antara mempertahankan 

atau menghilangkan unsur-unsur sakral dalam kebudayaan lama tradisi 

lokal dan ajaran agama universal. Selain itu, data kualitatif dapat dianalisis 

menggunakan pendekatan deskriptif-eksplorasi untuk memahami lebih 

dalam makna simbolis dan interaksi sosial yang terdapat dalam tradisi. 

Dalam hal ini akan menggunakan teknik wawancara secara mendalam serta 

observasi untuk menggali perspektif masyarakat dan pola komunikasi 

dalam konteks multikultural.46 

Studi teologi kultural dalam hal ini menggunakan teori dari ahli yaitu 

seorang pendeta dan pengajar di Chatolic Theological Union di Chicago 

yang bernama Stephen Bennet Bevans dengan penelitian yang banyak soal 

                                                           
45Riani dkk, “Analisis Komunikasi Budaya Dalam Kesenian Senjang (Studi Pada Sanggar 

Putri Sak Ayu Di Musi Banyuasin),” Indonesian Culture and Religion Issues. 1, no. 1 (March, 2024): 16.  
46Efendi dkk, “Peran Komunikasi Antar Budaya Dalam Mengatasi Konflik Di Lingkungan 

Multikultural. “Indonesian Culture and Religion Issues” 1, no. 4 (October, 2024):6.  



25 
 

 

misi. Pengalamannya sebagai misionaris di Filipina memperkaya 

pengetahuan dan refleksinya tentang model lintas budaya dengan melihat 

kearifan lokal yang ada. Selain itu karyanya telah banyak digunakan para 

teolog tentang teologi kontekstual dalam kerangka misi. Kebudayaan 

merupakan pengalaman kehidupan yang berkaitan dengan nilai, tradisi, 

lokasi dan tingkah laku manusia. Bagi Stephen B. Bevans teologi harus 

sesuai dengan konteks kebudayaan, teologi harus berjumpa dengan 

pengalaman baik itu tentang budaya lokal, konflik dengan dunia dan 

perubahan nilai. Bagi Bevans teologi harus kontekstual karena harus selalu 

berusaha menerjemahkan pesan atau makna ajaran Kristus dalam masa 

kini.47 Adapun enam model teologi kontekstual menurut Stephen B. Bevans 

yaitu sebagai berikut: 

1. Model terjemahan. Model ini setia pada model penerjemahan yang 

leterer. Memberi penekanan pada kesetiaan terhadap Alkitab sebagai 

Firman Tuhan dan tradisi dengan berusaha diterjemahkan dalam 

konteks budaya lokal.  

2. Model Praksis. Model ini melihat apa inti dari pesan kristus yaitu 

bagaimana sikap kita dalam kehidupan sehari-hari, melalui praksi-

refleksi-praksis dengan siklus berkesinambungan. Model ini 

menjelaskan bahwa injil dan budaya bersikap saling melengkapi untuk 

                                                           
47Binsar Jonathan Pakpahan dkk. Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2020), 11. 



26 
 

 

dalam menghadapi berbagai situasi dalam konteks masa kini. Model ini 

dilakukan dalam praktik kehidupan dan direfleksikan dalam terang 

teologi.  

3. Model Sintesis. Model ini menerima semua unsur yang ada dalam 

model sebelumnya yaitu Injil, budaya, dan praksis. Model ini berusaha 

terbuka dan berdialog untuk mendapatkan inti pesan sesungguhnya, 

Injil dan budaya dapat berjalan secara bersama dan dapat 

dikombinasikan dengan langkah-langkah yang sesuai dengan 

kebutuhan.  

4. Model Transendental. Model ini menekankan pentingnya menafsir 

pesan Allah, dengan tidak memisahkan pengetauan dan pengalaman, 

yang membuat teologi dapat bersifat subjektif.  

5. Model Budaya Tandingan. Model ini menekankan Injil merupakan 

budaya tandingan yang lebih baik. Pesan Firman Tuhan dapat dijadikan 

sebagai petunjuk dalam menganalisis sejarah, juga sebagai sudat 

pandang tafsiran, dan menentang konteks.48  

6. Model Antropologis. Model ini bersifat antropologis yang memiliki dua 

arti, yang pertama bahwa model ini berpusat pada nilai dan kebaikan 

anthropos, pribadi manusia. Kritetia penilaian yang mendasar mengenai 

apakah satu pengungkapan kontekstual tertentu dapat dikatakan sejati 

atau tidak berawal dari pengalam manusia dalam kebudayaan, 

                                                           
48Ibid, 12-13.  



27 
 

 

perubahan sosial, lingkungan geografis dan historis. Allah menyatakan 

kehadiran ilahi-Nya dalam setiap pribadi, masyarakat, serta lokasi sosial 

dan setiap budaya. Dari hal tersebut teologi tidak hanya perkaran 

menghubungkan sebuah pewartaan dari luar betapapun sifatnya yang 

adi-budaya dan adi-kontekstual dengan sebuah situasi khusus. 

Sebaliknya teologi yang utama mencakup ihwal, melihat dan 

mendengarkan keadaan dan dari hal tersebut kehadiran Allah dapat 

dinyatakan dalam struktur biasa dari situasi yang bersangkutan. 

Kedua model ini bersifat antropologis bahea ia menggunakan 

wawasan-wawasan ilmu sosial, terutama antropologi. Melalui disiplin 

ilmu ini praktisi model antropologis berupaya agar dapat memahami 

secara jelas dalam hubungan manusia, serta bagaimana nilai-nilai yang 

membentuk kebudayaan manusia sehingga didalamnya Allah hadir 

memberikan penyembuhan serta keutuhan dalam kehidupan. Arti 

kedua dari model ini berdasar pada kenyataan dan yang ditekankan 

menyangkut  teologi kontekstual yaitu kebudayaan. Dalam model ini 

dalam studi tentang dan penyamaan diri dengan kebudayaan dengan 

berbela rasa, juga menemukan bentuk symbol dan gagasan dalam 

merancang sebuah bahasa yang memadai iman umat. Dalam hal ini juga 

tidak berarti praktisi model antropologis mengabaikan pentingnya kitab 

suci atau tradisi Kristen, tidak mengabaikan kenyataan dalam 

pengalaman pribadi maupun komunitas, lokasi sosial, atau perubahan 



28 
 

 

sosial dan kultural tertentu. Bentuk khusus dalam model budaya ini 

adalah perhatian menyangkut jati diri budaya yang autentik.49  

Model antropologis merupakan model yang mencari pesan 

melalui bedah antropologis injil dan membawanya ke masa kini, dengan 

kebudayaan kita dapat menarik pesan injil yang ada dalam kebudayaan. 

Tidak mengenalkan nama baru, model ini menunjukkan keberadaan 

injil dalam nama yang telah dikenal dalam budaya tersebut.50  

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
49Stephen B. Bevans. Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 97-98. 
50Binsar Jonathan Pakpahan dkk. Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2020), 12. 


