
1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Indonesia memiliki kebudayaan dan tradisi yang beranekaragam di 

masing-masing daerah, hal tersebut dapat kita saksikan dari rumah adat, 

pakaian, tarian, upacara, dan juga makanan khas yang berbeda-beda. 

Ke1beragaman budaya ini menjadi hal menarik yang perlu dijaga, 

dilestarikan, dan dikembangkan seiring perkembangan zaman.1 

Kebudayaan Indonesia merupakan kesatuan yang dibentuk oleh 

keberagaman budaya lokal yang hidup dan berkembang di tengah 

masyarakat. Salah satu kebudayaan lokal yang memperkaya identitas 

kebudayaan nasional di Indonesia adalah kebudayaan Toraja.  

Kebudayaan Toraja memiliki sistem nilai yang kuat dan terintegrasi 

dengan kehidupan religious masyarakatnya, di mana adat, ritus, dan 

kepercayaan menjadi sarana untuk memahani relasi manusia dengan Tuhan, 

sesama, alam, serta leluhur. Sistem kepercayaan Aluk Todolo, misalnya 

menunjukkan bahwa kehidupan dipandang secara menyeluruh dan sakral, 

sehingga setiap aspek kehidupan diatur oleh norma adat yang bermakna 

teologis. Dalam konteks ini, kebudayaan Toraja tidak hanya berfungsi 

                                                           
1Fitri Lintang Sari dkk, “Nila-nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Keberagaman 

Kebudayaan Indonesia,” GLOBAL CITIZEN: Jurnal Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 11, No. 

1 (Juli 2022): 80. 



2 
 

 

sebagai identitas etnis, tetapi juga sebagai ruang refleksi teologis yang 

membantu gereja memahami injil dalam kontek budaya lokal Indonesia.2 

Suku Toraja merupakan salah satu kelompok etnis di Sulawesi 

Selatan yang pada mulanya dikenal dengan sebutan To Riaja, yaitu “orang 

yang mendiami wilayah pegunungan di bagian utara” Sulawesi Selatan.3 

Dalam tradisi lain, Toraja juga disebut Toraa atau Toraya. Istilah Toraa berasal 

dari kata to yang berarti “orang” dan raa yang berarti “murah hati,” 

sehingga maknanya merujuk pada “orang yang dermawan dan penuh 

kasih.” Sementara itu, sebutan Toraya tersusun dari kata to (orang) dan raya 

(raja atau orang terhormat), yang menggambarkan komunitas yang 

dipandang mulia atau bermartabat.4 Jadi suku Toraja merupakan 

sekelompok orang yang hidup dipegunungan utara Sulawesi selatan, orang 

yang pemurah, penyayang, dan raja yang terhormat.  

Beranekaragam budaya dan tradisi yang dijalankan oleh masyarakat 

Indonesia, khususnya dalam konteks unit sosial terkecil, yakni keluarga. 

Dalam kekeluargaan masyarakat Toraja adat-istiadat sangat dijunjung 

tinggi. Kebudayaan dalam kehidupan bermasyarakat di Toraja merupakan 

warisan dari leluhur yang didalamnya banyak megandung nilai-nilai yang 

                                                           
2L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, (Rantepao: Yayasan Lepongan Bulan, 1981), 

15-18.  
3Binsar Jonathan Pakpahan dkk. Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2020), 21. 
4Rosita Rini Paganggi dkk, “Pergeseran Makna Dalam Pelaksanaan Upacara Adat Rambu 

Solo’ Pada Masyarakat Toraja (Studi Sosiologi Budaya di Lembang Langda Kecamatan Sopai 

Kabupaten Toraja Utara),” Jurnal Sosiologi Kontemporer 1, No. 1 (Juni 2021): 9.  



3 
 

 

sangat tinggi dan dalam praktiknya tidak dapat dilakukan dengan 

sembarangan.5 Di masyarakat Toraja terdapat sejumlah tradisi berbasis 

kekerabatan yang masih dipraktikkan hingga kini, di antaranya Rambu Solo’ 

dan Rambu Tuka’. 

Kebudayaan Toraja dipahami bukan sebagai realitas yang 

bertentangan dengan iman Kristen, melainkan sebagai ruang hidup tempat 

Injil diberitakan, dipahami, dan diwujudkan. Gereja Toraja melihat 

kebudayaan sebagai anugerah Allah yang mengandung nilai-nilai luhur 

yang dapat ditransformasi oleh terang Injil. Oleh karena itu, gereja dipanggil 

untuk hadir secara kontekstual, yakni memberitakan Injil tanpa meniadakan 

identitas budaya jemaatnya. Pendekatan ini menegaskan bahwa iman 

Kristen harus berakar dalam kehidupan nyata umat, termasuk dalam 

struktur sosial, adat istiadat, dan praktik budaya Toraja. Dengan demikian, 

Gereja Toraja menjalankan tugas eklesialnya sebagai persekutuan orang 

percaya yang hidup di tengah budaya, sekaligus sebagai alat Allah untuk 

mentransformasi budaya tersebut agar semakin mencerminkan nilai-nilai 

Kerajaan Allah.6 

Kekeluargaan di Toraja dikenal sebagai Tosangrapu. Kasih dalam 

kekeluargaan orang Toraja sangat diperlihatkan dalam kehidupannya, 

                                                           
5Ibid, 9.  
6
Badan Pekerja Sinode Gereja Toraja, Eklesiologi Gereja Toraja, (Rantepao: BPS Gereja 

Toraja, 2014), 28-31. 



4 
 

 

terlihat dalam kesehariannya ataupun dalam kegiatan-kegiatan tertentu7 

masyarakat Toraja dikenal dengan budaya Siangkaran yaitu saling 

memperlihatkan kasih dengan saling tolong menolong, gotong royong 

dalam berbagai kegiatan. 8  

Orang Toraja dalam memaknai kekeluargaan dan peristiwa kematian 

Sebagian besar melaksanakan upacara kematian yang dikenal sebagai 

upacara Rambu Solo. Namun, tidak hanya berhenti sampai pada tahap 

upacara tersebut, keluarga biasanya masih berkumpul untuk mendiskusikan 

tempat peristirahatan terakhir yang disebut Patane, bahkan terkadang jauh 

sebelum acara Rambu Solo itu dilaksanakan.  

Patane adalah kuburan masyarakat Toraja yang dibangun sedemikian 

rupa hingga bentuknya hampir menyerupai rumah pada umumnya, 

memiliki makna yang mendalam bukan hanya sekedar tempat penyimpanan 

jenazah. Dalam kebudayaan orang Toraja Patane memiliki kaitan antara 

dunia fisik dan spiritual.9 Sebelum Patane makam orang Toraja yang lebih 

dahulu ada disebut dengan Liang. Liang merupakan kuburan yang terbuat 

dari batu yang dipahat hingga berbentuk kemudian menjadi tempat 

peristirahatan terakhir bagi keluarga keluarga yang telah meninggal.10  

                                                           
7Rheinhard, Filsafat Cinta Plato Dalam Tradisi Massabu Patane (Open Science Framework, 

2023), https://osf.io/preprints/osf/7swt3_v1. 
8Kamus Toraja – Indonesia, Edisi Revisi. 
9Arina Eliana Fitria dkk, ”Pemaknaan Simbol dalam Tradisi Ma’Nene di Daerah Toraja,” 

Maharsi: Jurnal Pendidikan Sejarah dan Sosiologi   6, No. 3 (Desember 2024): 156.  
10Daniel Randuan Mangande, Wawancara oleh Penulis, Tana Toraja, Indonesia 16 Juli 

2025. 

https://osf.io/preprints/osf/7swt3_v1


5 
 

 

Dalam pemahaman kepercayaan tradisional di Dulang, tradisi 

Massabu  Patane merupakan bentuk kegiatan peresmian dari Patane yang 

pada mulanya dianggap bangunan biasa kemudian diresmikan sebagai 

Banua Tang Merambu atau kuburan dan tradisi ini juga dipandang sebagai 

bentuk syukur dari keluarga dalam Tongkonan.11 Menjadi ketertarikan bagi 

penulis untuk meneliti bagaimana makna teologi kultural dari tradisi 

Massabu Patane ini dan bagaimana implikasinya dalam aktualisasi kasih di 

Gereja Toraja Jemaat Dulang 

Penelitian terdahulu sekaitan topik yang ditulis oleh penulis, 

diantaranya penelitian yang dilakukan oleh: Pertama, Nober Toyang, 

dengan judul “Massabu: Kajian Teologis Mengenai Makna Ritual Massabu 

dan Implementasinya bagi Warga Gereja Toraja di Lembang Dende’ Klasis 

Dende Denpiku”.  Dalam penelitiannya Ia menemukan bahwa tradisi 

Massabu Patane ini dianggap sebagai bentuk penghargaan dan kemudian 

disyukuri oleh keluarga yang implikasinya dalam bentuk syukuran.12 

Menjadi kebaruan dari penulis untuk meneliti bagaimana makna teologi 

kultural dari tradisi Massabu Patane ini dan bagaimana implikasinya dalam 

aktualisasi kasih di Gereja Toraja Jemaat Dulang. 

 

 

                                                           
11Ibid. 
12Nober Toyang, ”Massabu: Kajian Teologis Mengenai Makna Ritual Massabu dan 

Implementasinya bagi Warg a Gereja Toraja di Lembang Dende’ Klasis Dende Denpiku” (Skripsi 

S.Th., Institut Agama Kristen Negeri Toraja, 2021), V. 



6 
 

 

B. Rumusan Masalah 

Bagaimana makna teologi kultural dari tradisi Massabu Patane dan 

implikasinya dalam aktualisasi kasih di Gereja Toraja Jemaat Dulang? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Untuk menganalisis makna teologi kultural dari tradisi Massabu 

Patane dan implikasinya dalam aktualisasi kasih di Gereja Toraja Jemaat 

Dulang. 

 

D. Manfaat Penelitian 

Manfaat penelitian yang dapat diambil dari penelitian ini adalah: 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan mampu menambah pengetahuan dan 

wawasan mahasiswa, dapat dijadikan sebagai referensi dalam mata 

kuliah seperti adat, kebudayaan toraja, teologi kontekstual, dan menjadi 

sumber informasi bagi peneliti untuk studi selanjutnya. 

2. Manfaat Praktis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat yang baik 

bagi peneliti, dan juga bagi para pembaca, serta memperkenalkan 

keunikan dari tradisi Massabu Patane sebagai kebudayaan Toraja yang 

memiliki nilai pendidikan teologi kultural, secara khususnya yaitu 

membahas tentang kasih. 

 



7 
 

 

E. Sistematika Penulisan 

Tulisan dengan sistematika penulisan yang terdiri dari tiga bab ini 

dimaksudkan agar tulisan ini dapat t erarah dengan baik, sehingga terdiri 

sebagai berikut. 

BAB I Merupakan pendahuluan yang berisikan latar belakang 

masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian yang 

terdiri dari manfaat teoritis dan manfaat praktis, serta sistematika penulisan.  

BAB II Merupakan landasan teori yang menguraikan teori tentang, 

kebudayaan Toraja, kematian dalam perspektif Alkitab, kematian dalam 

perspektif orang Toraja, keluarga kristen, dan landasan alkitabiah penerapan 

kasih bagi orang yang meninggal. 

BAB III Membahas tentang metodologi penelitian yang terdiri dari 

jenis metode penelitian dan alasan pemilihannya, tempat penelitian dan 

alasan pemilihannya, informan, jenis data dan sumber data, teknik 

pengumpulan data, teknik analisis data, dan jadwal penelitian. 

 

 

 

 

 

 

 


