BAB 1

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Indonesia memiliki kebudayaan dan tradisi yang beranekaragam di
masing-masing daerah, hal tersebut dapat kita saksikan dari rumah adat,
pakaian, tarian, upacara, dan juga makanan khas yang berbeda-beda.
Kelberagaman budaya ini menjadi hal menarik yang perlu dijaga,
dilestarikan, dan dikembangkan seiring perkembangan zaman.!
Kebudayaan Indonesia merupakan kesatuan yang dibentuk oleh
keberagaman budaya lokal yang hidup dan berkembang di tengah
masyarakat. Salah satu kebudayaan lokal yang memperkaya identitas
kebudayaan nasional di Indonesia adalah kebudayaan Toraja.

Kebudayaan Toraja memiliki sistem nilai yang kuat dan terintegrasi
dengan kehidupan religious masyarakatnya, di mana adat, ritus, dan
kepercayaan menjadi sarana untuk memahani relasi manusia dengan Tuhan,
sesama, alam, serta leluhur. Sistem kepercayaan Aluk Todolo, misalnya
menunjukkan bahwa kehidupan dipandang secara menyeluruh dan sakral,
sehingga setiap aspek kehidupan diatur oleh norma adat yang bermakna

teologis. Dalam konteks ini, kebudayaan Toraja tidak hanya berfungsi

Fitri Lintang Sari dkk, “Nila-nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Keberagaman
Kebudayaan Indonesia,” GLOBAL CITIZEN: Jurnal Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan 11, No.
1 (Juli 2022): 80.

1



2
sebagai identitas etnis, tetapi juga sebagai ruang refleksi teologis yang
membantu gereja memahami injil dalam kontek budaya lokal Indonesia.?

Suku Toraja merupakan salah satu kelompok etnis di Sulawesi
Selatan yang pada mulanya dikenal dengan sebutan To Rigja, yaitu “orang
yang mendiami wilayah pegunungan di bagian utara” Sulawesi Selatan.?
Dalam tradisi lain, Toraja juga disebut Toraa atau Toraya. Istilah Toraa berasal
dari kata to yang berarti “orang” dan raa yang berarti “murah hati,”
sehingga maknanya merujuk pada “orang yang dermawan dan penuh
kasih.” Sementara itu, sebutan Toraya tersusun dari kata fo (orang) dan raya
(raja atau orang terhormat), yang menggambarkan komunitas yang
dipandang mulia atau bermartabat* Jadi suku Toraja merupakan
sekelompok orang yang hidup dipegunungan utara Sulawesi selatan, orang
yang pemurah, penyayang, dan raja yang terhormat.

Beranekaragam budaya dan tradisi yang dijalankan oleh masyarakat
Indonesia, khususnya dalam konteks unit sosial terkecil, yakni keluarga.
Dalam kekeluargaan masyarakat Toraja adat-istiadat sangat dijunjung
tinggi. Kebudayaan dalam kehidupan bermasyarakat di Toraja merupakan

warisan dari leluhur yang didalamnya banyak megandung nilai-nilai yang

2L. T. Tangdilintin, Toraja dan Kebudayaannya, (Rantepao: Yayasan Lepongan Bulan, 1981),
15-18.

3Binsar Jonathan Pakpahan dkk. Teologi Kontekstual & Kearifan Lokal Toraja (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2020), 21.

“Rosita Rini Paganggi dkk, “Pergeseran Makna Dalam Pelaksanaan Upacara Adat Rambu
Solo’ Pada Masyarakat Toraja (Studi Sosiologi Budaya di Lembang Langda Kecamatan Sopai
Kabupaten Toraja Utara),” Jurnal Sosiologi Kontemporer 1, No. 1 (Juni 2021): 9.



3

sangat tinggi dan dalam praktiknya tidak dapat dilakukan dengan
sembarangan.” Di masyarakat Toraja terdapat sejumlah tradisi berbasis
kekerabatan yang masih dipraktikkan hingga kini, di antaranya Rambu Solo’
dan Rambu Tuka’.

Kebudayaan Toraja dipahami bukan sebagai realitas yang
bertentangan dengan iman Kristen, melainkan sebagai ruang hidup tempat
Injil diberitakan, dipahami, dan diwujudkan. Gereja Toraja melihat
kebudayaan sebagai anugerah Allah yang mengandung nilai-nilai luhur
yang dapat ditransformasi oleh terang Injil. Oleh karena itu, gereja dipanggil
untuk hadir secara kontekstual, yakni memberitakan Injil tanpa meniadakan
identitas budaya jemaatnya. Pendekatan ini menegaskan bahwa iman
Kristen harus berakar dalam kehidupan nyata umat, termasuk dalam
struktur sosial, adat istiadat, dan praktik budaya Toraja. Dengan demikian,
Gereja Toraja menjalankan tugas eklesialnya sebagai persekutuan orang
percaya yang hidup di tengah budaya, sekaligus sebagai alat Allah untuk
mentransformasi budaya tersebut agar semakin mencerminkan nilai-nilai
Kerajaan Allah.

Kekeluargaan di Toraja dikenal sebagai Tosangrapu. Kasih dalam

kekeluargaan orang Toraja sangat diperlihatkan dalam kehidupannya,

SIbid, 9.
®Badan Pekerja Sinode Gereja Toraja, Eklesiologi Gereja Toraja, (Rantepao: BPS Gereja
Toraja, 2014), 28-31.



4

terlihat dalam kesehariannya ataupun dalam kegiatan-kegiatan tertentu’
masyarakat Toraja dikenal dengan budaya Siangkaran yaitu saling
memperlihatkan kasih dengan saling tolong menolong, gotong royong
dalam berbagai kegiatan.

Orang Toraja dalam memaknai kekeluargaan dan peristiwa kematian
Sebagian besar melaksanakan upacara kematian yang dikenal sebagai
upacara Rambu Solo. Namun, tidak hanya berhenti sampai pada tahap
upacara tersebut, keluarga biasanya masih berkumpul untuk mendiskusikan
tempat peristirahatan terakhir yang disebut Patane, bahkan terkadang jauh
sebelum acara Rambu Solo itu dilaksanakan.

Patane adalah kuburan masyarakat Toraja yang dibangun sedemikian
rupa hingga bentuknya hampir menyerupai rumah pada umumnya,
memiliki makna yang mendalam bukan hanya sekedar tempat penyimpanan
jenazah. Dalam kebudayaan orang Toraja Patane memiliki kaitan antara
dunia fisik dan spiritual.” Sebelum Patane makam orang Toraja yang lebih
dahulu ada disebut dengan Liang. Liang merupakan kuburan yang terbuat
dari batu yang dipahat hingga berbentuk kemudian menjadi tempat

peristirahatan terakhir bagi keluarga keluarga yang telah meninggal.’

"Rheinhard, Filsafat Cinta Plato Dalam Tradisi Massabu Patane (Open Science Framework,

2023), https://osf.io/preprints/osf/7swt3 v1.

8Kamus Toraja — Indonesia, Edisi Revisi.
°Arina Eliana Fitria dkk, "Pemaknaan Simbol dalam Tradisi Ma’Nene di Daerah Toraja,”

Maharsi: Jurnal Pendidikan Sejarah dan Sosiologi 6, No. 3 (Desember 2024): 156.

2025.

"Daniel Randuan Mangande, Wawancara oleh Penulis, Tana Toraja, Indonesia 16 Juli


https://osf.io/preprints/osf/7swt3_v1

5
Dalam pemahaman kepercayaan tradisional di Dulang, tradisi
Massabu  Patane merupakan bentuk kegiatan peresmian dari Patane yang
pada mulanya dianggap bangunan biasa kemudian diresmikan sebagai
bentuk syukur dari keluarga dalam Tongkonan.'' Menjadi ketertarikan bagi
penulis untuk meneliti bagaimana makna teologi kultural dari tradisi
Massabu Patane ini dan bagaimana implikasinya dalam aktualisasi kasih di
Gereja Toraja Jemaat Dulang
Penelitian terdahulu sekaitan topik yang ditulis oleh penulis,
diantaranya penelitian yang dilakukan oleh: Pertama, Nober Toyang,
dengan judul “Massabu: Kajian Teologis Mengenai Makna Ritual Massabu
dan Implementasinya bagi Warga Gereja Toraja di Lembang Dende’ Klasis
Dende Denpiku”. Dalam penelitiannya la menemukan bahwa tradisi
Massabu Patane ini dianggap sebagai bentuk penghargaan dan kemudian
disyukuri oleh keluarga yang implikasinya dalam bentuk syukuran.'?
Menjadi kebaruan dari penulis untuk meneliti bagaimana makna teologi
kultural dari tradisi Massabu Patane ini dan bagaimana implikasinya dalam

aktualisasi kasih di Gereja Toraja Jemaat Dulang.

bid.

2Nober Toyang, “Massabu: Kajian Teologis Mengenai Makna Ritual Massabu dan
Implementasinya bagi Warg a Gereja Toraja di Lembang Dende’ Klasis Dende Denpiku” (Skripsi
S.Th., Institut Agama Kristen Negeri Toraja, 2021), V.



B. Rumusan Masalah

Bagaimana makna teologi kultural dari tradisi Massabu Patane dan

implikasinya dalam aktualisasi kasih di Gereja Toraja Jemaat Dulang?

C. Tujuan Penelitian

Untuk menganalisis makna teologi kultural dari tradisi Massabu

Patane dan implikasinya dalam aktualisasi kasih di Gereja Toraja Jemaat

Dulang.

D. Manfaat Penelitian

1.

Manfaat penelitian yang dapat diambil dari penelitian ini adalah:

Manfaat Teoritis

Penelitian ini diharapkan mampu menambah pengetahuan dan
wawasan mahasiswa, dapat dijadikan sebagai referensi dalam mata
kuliah seperti adat, kebudayaan toraja, teologi kontekstual, dan menjadi
sumber informasi bagi peneliti untuk studi selanjutnya.
Manfaat Praktis

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat yang baik
bagi peneliti, dan juga bagi para pembaca, serta memperkenalkan
keunikan dari tradisi Massabu Patane sebagai kebudayaan Toraja yang
memiliki nilai pendidikan teologi kultural, secara khususnya yaitu

membahas tentang kasih.



E. Sistematika Penulisan

Tulisan dengan sistematika penulisan yang terdiri dari tiga bab ini
dimaksudkan agar tulisan ini dapat t erarah dengan baik, sehingga terdiri
sebagai berikut.

BAB I Merupakan pendahuluan yang berisikan latar belakang
masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian yang
terdiri dari manfaat teoritis dan manfaat praktis, serta sistematika penulisan.

BAB II Merupakan landasan teori yang menguraikan teori tentang,
kebudayaan Toraja, kematian dalam perspektif Alkitab, kematian dalam
perspektif orang Toraja, keluarga kristen, dan landasan alkitabiah penerapan
kasih bagi orang yang meninggal.

BAB III Membahas tentang metodologi penelitian yang terdiri dari
jenis metode penelitian dan alasan pemilihannya, tempat penelitian dan
alasan pemilihannya, informan, jenis data dan sumber data, teknik

pengumpulan data, teknik analisis data, dan jadwal penelitian.



