
 

 

10 
 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

A. Kebudayaan 

1. Kebudayaan dalam Perspektif Antropologi 

Kebudayaan adalah akal budi, pikiran,adat istiadat. Budaya 

merupakan kata dasar budi dan daya yang berarti rasa dan karsa. Bahasa 

sansekerta dari kebudayaan yaitu budhayah merupakan suatu bentuk kata 

dasar buddhi yang berarti akal dan budi.Kebudayaan juga berasal dari 

kata cultur, dari kata dasar yang mengelolah, mengerjakan, yang artinya 

segala dan upaya serta tindakan manusia untuk mengelolah bahkan 

membaharui alam. Dari penjelasan di atas maka makna dari cultur yaitu 

sebagai sebuah usaha manusia untuk mengelolah dan membaharui alam 

sekitaarnya.10 Budaya muncul dari kebiasaan-kebiasaan mulai dari 

bahasa maupun tindakan yang lain dan upaya pembentukan tingkalaku 

yang menjadi model atau gaya dan tindakan yang dapat dilakukan 

masyarakat.11 

                                                           
10 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai 

Pustaka, 1997), 149. 
11 Sherry B. Ortner, Anthropology and Social Theory: Culture, Power, and the Acting Subject 

(Durham: Duke University Press, 2006), 112. 



11 

 

 
 

2. Fungsi dan peran Antrofologi dalam Praktik Sosial dan Budaya 

Antropologi memiliki fungsi penting untuk memahami 

bagaimana manusia hidup bersama dalam suatu masyarakat dengan 

aturan, kebiasaan, dan tradisi yang mereka warisi. Ilmu ini tidak hanya 

melihat perilaku manusia secara umum, tetapi juga mencoba menggali 

makna di balik setiap kebiasaan, simbol, maupun ritual yang dijalankan. 

Dengan cara ini, antropologi membantu menjelaskan mengapa suatu 

masyarakat memiliki tata cara tertentu dalam kehidupan sehari-hari, 

misalnya dalam cara berpakaian, berbicara, atau melakukan upacara 

adat. 

Selain itu, antropologi berperan untuk melihat keterkaitan antara 

budaya dan struktur sosial. Setiap masyarakat memiliki pembagian 

peran, norma, dan nilai yang memengaruhi bagaimana orang bertindak. 

Melalui pendekatan antropologi, kita bisa mengetahui mengapa ada 

perbedaan peran antara laki-laki dan perempuan, orang tua dan anak, 

atau pemimpin dan masyarakat biasa. Perbedaan ini bukan sekadar 

kebetulan, melainkan bagian dari sistem budaya yang berfungsi menjaga 

keseimbangan sosial.12 

Yang tidak kalah penting, antropologi juga membantu 

masyarakat untuk memahami dan menghargai keberagaman budaya. 

                                                           
12 I Gede A. B. Wiranata, Antropologi Budaya (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2011), 73. 



12 

 

 
 

Dengan mempelajari praktik sosial dan budaya, antropologi membuka 

wawasan bahwa setiap tradisi memiliki makna dan fungsi masing-

masing bagi masyarakat yang menjalaninya. Hal i ni mencegah kita untuk 

menganggap budaya lain sebagai aneh atau salah, karena setiap budaya 

merupakan hasil dari perjalanan panjang sejarah dan keyakinan yang 

dipegang oleh suatu komunitas.13 

3. Konsep Simbol Makna Ritual dalam Antropologi Budaya 

Ketidakhadiran perempuan dalam prosesi pemakaman dapat 

dilihat sebagai bagian dari simbol sosial-budaya yang hidup di 

masyarakat. Dalam tradisi setempat, posisi perempuan sering dipandang 

memiliki keterbatasan dalam ruang ritual, sedangkan laki-laki dianggap 

lebih pantas tampil di ruang publik dan upacara. Ketidakhadiran ini 

bukan hanya absensi fisik, tetapi menjadi simbol pembagian peran antara 

laki-laki dan perempuan yang dilembagakan oleh adat.14  

 Dalam kerangka ritual, ketidakhadiran perempuan berfungsi 

menjaga keteraturan upacara sesuai dengan aturan adat yang sudah 

berlaku. Ritual pemakaman bukan hanya tentang individu yang 

meninggal, tetapi tentang kesatuan masyarakat. Dengan mengatur siapa 

yang boleh hadir atau tidak, ritual menciptakan batasan yang 

                                                           
13 I Gede A. B. Wiranata, Antropologi Budaya (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2011), 73. 
14 Tom Ihromi, Budaya Pokok-Pokok Antropologi (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1990), 62. 



13 

 

 
 

mempertegas struktur sosial dan relasi gender dalam komunitas.15 

Dengan demikian, ketidakhadiran perempuan tidak bisa sekadar 

dipandang sebagai pengecualian, melainkan bagian integral dari struktur 

simbolik, makna, dan tata ritual pemakaman di Lembang Bokin 

Pitung Penanian.  

 

B. Teori-Teori Antrofologi yang Relevan  

1. Clifford Geertz  

Dalam teori Clifford Geertz, budaya dipahami sebagai jaringan 

makna yang dibangun manusia melalui simbol dan praktik sosial. 

Pandangan ini sangat relevan untuk membaca prosesi pemakaman 

masyarakat Toraja yang dikenal dengan Rambu Solo’. Upacara ini bukan 

sekadar prosesi mengantarkan jenazah, tetapi merupakan rangkaian 

simbol yang penuh makna, yang menegaskan identitas sosial, hubungan 

dengan leluhur, serta pandangan hidup orang Toraja tentang kematian.16 

Jika dilihat dari permukaan, Rambu Solo’ tampak seperti pesta adat besar 

yang melibatkan kurban kerbau, babi, nyanyian badong, serta pertemuan 

keluarga besar. Namun, dengan pendekatan “deskripsi tebal” ala Geertz, 

setiap tindakan dalam upacara17 itu memiliki arti mendalam. 

Penyembelihan kerbau, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai sajian 

                                                           
15 Tom Ihromi, Budaya Pokok-Pokok Antropologi (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1990), 78 
16 A. G. Muhaimin, Islam dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret dari Cirebon (Jakarta: Logos, 2001), 

83–84. 
17 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 56. 



14 

 

 
 

ritual, tetapi juga melambangkan status sosial keluarga, jalan bagi arwah 

menuju alam puya (dunia arwah), serta bentuk penghormatan terakhir 

kepada orang yang meninggal. Dengan demikian, kerbau adalah simbol 

yang menyatukan makna spiritual, sosial, dan ekonomi.18 Selain kerbau, 

nyanyian badong dalam prosesi pemakaman juga bisa dibaca sebagai 

teks budaya. Dari luar, badong hanya terlihat sebagai ratapan yang 

dinyanyikan bersama. Namun bagi masyarakat Toraja, badong adalah 

ungkapan duka kolektif yang memperlihatkan solidaritas sosial. Melalui 

nyanyian ini, keluarga yang ditinggalkan merasa didukung, sementara 

masyarakat menegaskan kembali ikatan kebersamaan mereka. Dalam 

kacamata Geertz, badong adalah simbol yang tidak hanya 

mengekspresikan kesedihan, tetapi juga memperkuat tatanan sosial. 

2. Stanislaus Sandarupa  

Prof. Stanislaus Sandarupa, Ph.D adalah seorang ahli antropologi 

budaya yang banyak meneliti tentang masyarakat Toraja dan budaya 

Indonesia. Menurut beliau, budaya tidak bisa dipandang hanya sebagai 

kumpulan adat atau tradisi yang diwariskan turun-temurun. Budaya 

harus dilihat sebagai sesuatu yang hidup, yang selalu berkembang sesuai 

dengan situasi sosial dan kebutuhan masyarakat. Dengan cara pandang 

                                                           
18 Fajar Nugroho, Kebudayaan Masyarakat Toraja (Surabaya: JB Books, 2015), 26. 



15 

 

 
 

ini, budaya tidak bersifat kaku, melainkan terus bergerak dan bisa 

berubah  mengikuti perkembangan zaman.19 

Dalam pandangan Sandarupa, bahasa memiliki peran yang 

sangat penting dalam dan menjaga budaya. Melalui bahasa, manusia bisa 

menyampaikan nilai, keyakinan, dan pandangan hidup mereka. 

Contohnya dapat dilihat dalam ritual-ritual Toraja, seperti nyanyian 

ratapan (badong) atau doa-doa adat.20 Di sana, bahasa bukan hanya alat 

komunikasi, tetapi juga menjadi sarana untuk menjaga hubungan antara 

manusia, leluhur, dan dunia spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa 

makna budaya seringkali tersembunyi dalam cara masyarakat 

menggunakan bahasa.21 

Selain itu, Sandarupa menekankan bahwa budaya merupakan 

tempat terjadinya   makna. Maksudnya, setiap kelompok dalam 

masyarakat bisa menafsirkan nilai dan tradisi dengan cara yang berbeda 

sesuai kepentingan mereka. Karena itu, budaya bukan sesuatu yang 

seragam, melainkan selalu terbuka untuk perdebatan dan perbedaan 

pandangan. Misalnya, generasi muda dan generasi tua bisa saja berbeda 

dalam memaknai sebuah upacara adat. Perbedaan ini justru 

                                                           
19 Stanislaus Sandarupa, “Kebudayaan Toraja Modal Bangsa, Milik Dunia,” Sosiohumaniora 

16, no. 1 (2014): 45–60. 
20 Ahmad Sugeng Riady, “Agama dan Kebudayaan Masyarakat Perspektif Clifford Geertz,” 

Jurnal Sosiologi Agama Indonesia 2, no. 1 (2021): 13–22. 
21 Mahli Zainudin Tago, “Agama dan Integrasi Sosial dalam Pemikiran Clifford Geertz,” 

Jurnal Ilmiah Al-Muqaddimah 7, no. 1 (2013): 79–94. 



16 

 

 
 

memperlihatkan bahwa budaya selalu hidup dan tidak pernah berhenti 

berubah.22 

Teori budaya Sandarupa juga memperlihatkan bahwa penelitian 

budaya tidak boleh hanya berhenti pada simbol dan upacara. Budaya 

harus dibaca sebagai praktik sosial yang berkaitan dengan kekuasaan, 

identitas, dan peran masyarakat. Dengan begitu, analisis budaya menjadi 

lebih kritis karena tidak hanya melihat makna yang terkandung, tetapi 

juga bagaimana makna itu dipakai untuk mengatur, mengendalikan, atau 

bahkan melawan dalam kehidupan sosial.23 

Dengan demikian, teori budaya Prof. Stanislaus Sandarupa 

mengajarkan bahwa budaya adalah wacana yang selalu hidup, bergerak, 

dan dipengaruhi oleh bahasa, simbol, serta praktik sosial. Budaya bukan 

hanya sesuatu yang diwarisi, tetapi juga sesuatu yang selalu ditafsirkan 

ulang oleh masyarakat. Teori ini sangat berguna untuk penelitian karena 

membantu mahasiswa melihat budaya tidak sekadar sebagai tradisi 

lama, melainkan sebagai dinamika sosial yang penuh makna dan selalu 

berhubungan dengan realitas sehari-hari. 

Clifford Geertz dan Stanislaus Sandarupa sama-sama 

memandang budaya sebagai sistem makna yang hidup dalam 

                                                           
22 Mahli Zainudin Tago, “Agama dan Integrasi Sosial dalam Pemikiran Clifford Geertz,” 

Jurnal Ilmiah Al-Muqaddimah 7, no. 1 (2013): 79–94. 
23 Bethany Rykhus, “Budaya Memorialisasi: Mengkaji Kesedihan Publik Melalui Program 

Pemakaman,” Jurnal Penelitian Mahasiswa 18, no. 1 (2018): 45–58. 



17 

 

 
 

masyarakat. Bagi Geertz, budaya adalah jaringan makna yang dipintal 

manusia melalui simbol, dan harus dipahami lewat deskripsi tebal. 

Sementara itu, Sandarupa menekankan bahwa budaya adalah wacana 

yang hidup, yang dibentuk melalui bahasa, narasi, dan praktik sosial. 

Keduanya sepakat bahwa budaya tidak bisa dipahami hanya dari 

permukaan, tetapi harus ditafsirkan maknanya sesuai konteks 

masyarakat.24 

Dalam konteks prosesi pemakaman Toraja, yaitu Rambu Solo’, 

kedua teori ini memberikan pandangan yang saling menguatkan. Geertz 

melihat bahwa setiap simbol dalam Rambu Solo’ seperti kerbau, badong, 

dan tongkonan adalah representasi makna yang harus ditafsirkan. 

Misalnya, kerbau bukan sekadar hewan kurban, melainkan simbol status, 

penghormatan, dan sarana menuju dunia arwah. Hal ini sejalan dengan 

Sandarupa yang menekankan bahwa bahasa ritual dan narasi adat dalam 

Rambu Solo’ adalah wacana yang membangun hubungan antara 

manusia, leluhur, dan kosmos.25 

Keduanya juga sama-sama menekankan bahwa budaya bersifat 

dinamis dan terbuka untuk penafsiran. Dalam Rambu Solo’, generasi tua 

mungkin menekankan makna spiritual dan religius, sementara generasi 

                                                           
24 Stanislaus Sandarupa, “Makna Upacara Adat Pemakaman Rambu Solo di Tana Toraja,” 

Vernacular Heritage and Design Knowledge (2020): 1–13. 
25 Eka S. L., “Makna Simbolik 'Tau-Tau' dalam Ritual Kematian Masyarakat Toraja,” Holistik: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan dan Kemanusiaan (2020): 1–15. 



18 

 

 
 

muda lebih melihat nilai sosial dan identitas budaya. Geertz membaca ini 

sebagai pertarungan makna dalam jaringan simbol,  Sandarupa 

menyebutnya sebagai arena wacana yang hidup, di mana masyarakat 

terus bernegosiasi untuk menjaga relevansi budaya dengan konteks 

zaman. 

Nyanyian badong dalam prosesi pemakaman adalah contoh lain 

yang memperlihatkan kesamaan pandangan keduanya. Geertz akan 

menyebutnya sebagai teks budaya yang menunjukkan solidaritas sosial, 

sementara Sandarupa menegaskannya sebagai wacana kolektif yang 

memperkuat identitas komunitas. Dengan kata lain, baik Geertz maupun 

Sandarupa melihat bahwa ritual lisan ini lebih dari sekadar ratapan, 

tetapi sebagai sarana membangun makna dan ikatan sosial.26 

Dengan demikian, pandangan Geertz dan Sandarupa 

menunjukkan titik temu: prosesi pemakaman Toraja bukan hanya ritual 

adat, tetapi sebuah teks budaya sekaligus wacana yang hidup. Upacara 

ini memperlihatkan bagaimana simbol, bahasa, dan praktik sosial saling 

berkaitan untuk mengekspresikan pandangan hidup masyarakat Toraja. 

Keduanya membantu kita memahami bahwa kematian dalam 

masyarakat Toraja adalah peristiwa yang sarat makna, baik secara 

spiritual, sosial, maupun identitas budaya. 

 

                                                           
26 ibid  



19 

 

 
 

C. Prosesi Pemakaman dalam Perspektif Antropologi 

1. Makna Sosial  pemakaman dalam masyarakat Tradisional 

Pemakaman dalam masyarakat tradisional memiliki makna sosial 

yang penting karena menjadi ajang berkumpulnya keluarga, kerabat, dan 

masyarakat sekitar. Melalui kegiatan gotong royong, masyarakat 

menunjukkan rasa kebersamaan dan solidaritas. Kehadiran banyak orang 

dalam prosesi pemakaman memperlihatkan bahwa hubungan sosial 

tidak terputus meskipun seseorang telah meninggal, justru semakin 

memperkuat ikatan di antara mereka yang hidup.27 

Selain itu, pemakaman menjadi wadah untuk mengekspresikan 

budaya dan identitas suatu kelompok. Setiap masyarakat tradisional 

memiliki cara tersendiri dalam menyelenggarakan ritual, simbol, serta 

tata cara adat yang diwariskan turun-temurun. Prosesi ini tidak hanya 

menghormati yang meninggal, tetapi juga berfungsi sebagai media 

pendidikan budaya bagi generasi muda agar tetap memahami dan 

menjaga nilai-nilai leluhur.28 

Makna sosial lainnya adalah penghormatan terhadap status dan 

peran almarhum dalam komunitas. Semakin besar dan meriah prosesi 

pemakaman, semakin tinggi pula penghargaan yang diberikan 

                                                           
27 Bethany Rykhus, “Budaya Memorialisasi: Mengkaji Kesedihan Publik Melalui Program 

Pemakaman,” Jurnal Penelitian Mahasiswa 18, no. 1 (2018): 45–58. 
28 Stanislaus Sandarupa, “Makna Upacara Adat Pemakaman Rambu Solo di Tana Toraja,” 

Vernacular Heritage and Design Knowledge (2020): 1–13. 



20 

 

 
 

masyarakat terhadap keluarga maupun orang yang meninggal. Dengan 

demikian, pemakaman tidak hanya menjadi peristiwa duka, tetapi juga 

sarana legitimasi sosial yang memperlihatkan kedudukan seseorang serta 

memperkuat kohesi sosial di dalam masyarakat. 

2. Praktik pemakaman dalam masyarakat  

Di Toraja, pemakaman bukan sekadar mengubur orang yang 

meninggal, tetapi merupakan upacara adat yang disebut Rambu Solo’. 

Upacara ini sangat penting karena dipercaya membantu arwah orang 

yang meninggal menuju alam baka. Pemakaman dilakukan secara meriah 

dan melibatkan banyak anggota keluarga serta masyarakat sekitar. 

Semakin besar upacara, semakin tinggi pula penghormatan terhadap 

almarhum dan keluarganya. Proses pemakaman biasanya dimulai 

dengan persiapan hewan kurban, seperti kerbau dan babi, yang akan 

dipersembahkan dalam ritual. Selama upacara, masyarakat gotong 

royong membantu keluarga yang berduka, baik dalam bentuk tenaga 

maupun materi. Selain itu, prosesi ini juga diisi dengan tarian, nyanyian, 

dan simbol-simbol adat yang menunjukkan identitas budaya Toraja.29  

                                                           
29 Eka S. L., “Makna Simbolik 'Tau-Tau' dalam Ritual Kematian Masyarakat Toraja,” Holistik: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan dan Kemanusiaan (2020): 1–15. 


