BAB II

KAJIAN PUSTAKA

A. Kebudayaan
1. Kebudayaan dalam Perspektif Antropologi

Kebudayaan adalah akal budi, pikiran,adat istiadat. Budaya
merupakan kata dasar budi dan daya yang berarti rasa dan karsa. Bahasa
sansekerta dari kebudayaan yaitu budhayah merupakan suatu bentuk kata
dasar buddhi yang berarti akal dan budi.Kebudayaan juga berasal dari
kata cultur, dari kata dasar yang mengelolah, mengerjakan, yang artinya
segala dan upaya serta tindakan manusia untuk mengelolah bahkan
membaharui alam. Dari penjelasan di atas maka makna dari cultur yaitu
sebagai sebuah usaha manusia untuk mengelolah dan membaharui alam
sekitaarnya.!® Budaya muncul dari kebiasaan-kebiasaan mulai dari
bahasa maupun tindakan yang lain dan upaya pembentukan tingkalaku
yang menjadi model atau gaya dan tindakan yang dapat dilakukan

masyarakat.!!

10 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai
Pustaka, 1997), 149.

11 Sherry B. Ortner, Anthropology and Social Theory: Culture, Power, and the Acting Subject
(Durham: Duke University Press, 2006), 112.

10



11
Fungsi dan peran Antrofologi dalam Praktik Sosial dan Budaya

Antropologi memiliki fungsi penting untuk memahami
bagaimana manusia hidup bersama dalam suatu masyarakat dengan
aturan, kebiasaan, dan tradisi yang mereka warisi. [Imu ini tidak hanya
melihat perilaku manusia secara umum, tetapi juga mencoba menggali
makna di balik setiap kebiasaan, simbol, maupun ritual yang dijalankan.
Dengan cara ini, antropologi membantu menjelaskan mengapa suatu
masyarakat memiliki tata cara tertentu dalam kehidupan sehari-hari,
misalnya dalam cara berpakaian, berbicara, atau melakukan upacara
adat.

Selain itu, antropologi berperan untuk melihat keterkaitan antara
budaya dan struktur sosial. Setiap masyarakat memiliki pembagian
peran, norma, dan nilai yang memengaruhi bagaimana orang bertindak.
Melalui pendekatan antropologi, kita bisa mengetahui mengapa ada
perbedaan peran antara laki-laki dan perempuan, orang tua dan anak,
atau pemimpin dan masyarakat biasa. Perbedaan ini bukan sekadar
kebetulan, melainkan bagian dari sistem budaya yang berfungsi menjaga
keseimbangan sosial.'?

Yang tidak kalah penting, antropologi juga membantu

masyarakat untuk memahami dan menghargai keberagaman budaya.

121 Gede A. B. Wiranata, Antropologi Budaya (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2011), 73.



12
Dengan mempelajari praktik sosial dan budaya, antropologi membuka
wawasan bahwa setiap tradisi memiliki makna dan fungsi masing-
masing bagi masyarakat yang menjalaninya. Hal i ni mencegah kita untuk
menganggap budaya lain sebagai aneh atau salah, karena setiap budaya
merupakan hasil dari perjalanan panjang sejarah dan keyakinan yang
dipegang oleh suatu komunitas.'®
Konsep Simbol Makna Ritual dalam Antropologi Budaya
Ketidakhadiran perempuan dalam prosesi pemakaman dapat
dilihat sebagai bagian dari simbol sosial-budaya yang hidup di
masyarakat. Dalam tradisi setempat, posisi perempuan sering dipandang
memiliki keterbatasan dalam ruang ritual, sedangkan laki-laki dianggap
lebih pantas tampil di ruang publik dan upacara. Ketidakhadiran ini
bukan hanya absensi fisik, tetapi menjadi simbol pembagian peran antara
laki-laki dan perempuan yang dilembagakan oleh adat.™
Dalam kerangka ritual, ketidakhadiran perempuan berfungsi
menjaga keteraturan upacara sesuai dengan aturan adat yang sudah
berlaku. Ritual pemakaman bukan hanya tentang individu yang
meninggal, tetapi tentang kesatuan masyarakat. Dengan mengatur siapa

yang boleh hadir atau tidak, ritual menciptakan batasan yang

131 Gede A. B. Wiranata, Antropologi Budaya (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2011), 73.
14Tom Ihromi, Budaya Pokok-Pokok Antropologi (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1990), 62.



13
mempertegas struktur sosial dan relasi gender dalam komunitas.!®
Dengan demikian, ketidakhadiran perempuan tidak bisa sekadar
dipandang sebagai pengecualian, melainkan bagian integral dari struktur
simbolik, makna, dan tata ritual pemakaman di Lembang Bokin

Pitung Penanian.

B. Teori-Teori Antrofologi yang Relevan

1.

Clifford Geertz

Dalam teori Clifford Geertz, budaya dipahami sebagai jaringan
makna yang dibangun manusia melalui simbol dan praktik sosial.
Pandangan ini sangat relevan untuk membaca prosesi pemakaman
masyarakat Toraja yang dikenal dengan Rambu Solo’. Upacara ini bukan
sekadar prosesi mengantarkan jenazah, tetapi merupakan rangkaian
simbol yang penuh makna, yang menegaskan identitas sosial, hubungan
dengan leluhur, serta pandangan hidup orang Toraja tentang kematian.®
Jika dilihat dari permukaan, Rambu Solo” tampak seperti pesta adat besar
yang melibatkan kurban kerbau, babi, nyanyian badong, serta pertemuan
keluarga besar. Namun, dengan pendekatan “deskripsi tebal” ala Geertz,
setiap tindakan dalam wupacara” itu memiliki arti mendalam.

Penyembelihan kerbau, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai sajian

83-84.

15 Tom Thromi, Budaya Pokok-Pokok Antropologi (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1990), 78
16 A. G. Muhaimin, Islam dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret dari Cirebon (Jakarta: Logos, 2001),

17 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 56.



14
ritual, tetapi juga melambangkan status sosial keluarga, jalan bagi arwah
menuju alam puya (dunia arwah), serta bentuk penghormatan terakhir
kepada orang yang meninggal. Dengan demikian, kerbau adalah simbol
yang menyatukan makna spiritual, sosial, dan ekonomi.!® Selain kerbau,
nyanyian badong dalam prosesi pemakaman juga bisa dibaca sebagai
teks budaya. Dari luar, badong hanya terlihat sebagai ratapan yang
dinyanyikan bersama. Namun bagi masyarakat Toraja, badong adalah
ungkapan duka kolektif yang memperlihatkan solidaritas sosial. Melalui
nyanyian ini, keluarga yang ditinggalkan merasa didukung, sementara
masyarakat menegaskan kembali ikatan kebersamaan mereka. Dalam
kacamata Geertz, badong adalah simbol yang tidak hanya
mengekspresikan kesedihan, tetapi juga memperkuat tatanan sosial.
Stanislaus Sandarupa

Prof. Stanislaus Sandarupa, Ph.D adalah seorang ahli antropologi
budaya yang banyak meneliti tentang masyarakat Toraja dan budaya
Indonesia. Menurut beliau, budaya tidak bisa dipandang hanya sebagai
kumpulan adat atau tradisi yang diwariskan turun-temurun. Budaya
harus dilihat sebagai sesuatu yang hidup, yang selalu berkembang sesuai

dengan situasi sosial dan kebutuhan masyarakat. Dengan cara pandang

18 Fajar Nugroho, Kebudayaan Masyarakat Toraja (Surabaya: JB Books, 2015), 26.



15
ini, budaya tidak bersifat kaku, melainkan terus bergerak dan bisa
berubah mengikuti perkembangan zaman.!

Dalam pandangan Sandarupa, bahasa memiliki peran yang
sangat penting dalam dan menjaga budaya. Melalui bahasa, manusia bisa
menyampaikan nilai, keyakinan, dan pandangan hidup mereka.
Contohnya dapat dilihat dalam ritual-ritual Toraja, seperti nyanyian
ratapan (badong) atau doa-doa adat.’ Di sana, bahasa bukan hanya alat
komunikasi, tetapi juga menjadi sarana untuk menjaga hubungan antara
manusia, leluhur, dan dunia spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa
makna budaya seringkali tersembunyi dalam cara masyarakat
menggunakan bahasa.?!

Selain itu, Sandarupa menekankan bahwa budaya merupakan
tempat terjadinya ~ makna. Maksudnya, setiap kelompok dalam
masyarakat bisa menafsirkan nilai dan tradisi dengan cara yang berbeda
sesuai kepentingan mereka. Karena itu, budaya bukan sesuatu yang
seragam, melainkan selalu terbuka untuk perdebatan dan perbedaan
pandangan. Misalnya, generasi muda dan generasi tua bisa saja berbeda

dalam memaknai sebuah upacara adat. Perbedaan ini justru

19 Stanislaus Sandarupa, “Kebudayaan Toraja Modal Bangsa, Milik Dunia,” Sosiohumaniora
16, no. 1 (2014): 45-60.

20 Ahmad Sugeng Riady, “Agama dan Kebudayaan Masyarakat Perspektif Clifford Geertz,”
Jurnal Sosiologi Agama Indonesia 2, no. 1 (2021): 13-22.

2l Mahli Zainudin Tago, “Agama dan Integrasi Sosial dalam Pemikiran Clifford Geertz,”
Jurnal llmiah Al-Mugaddimah 7, no. 1 (2013): 79-94.



16
memperlihatkan bahwa budaya selalu hidup dan tidak pernah berhenti
berubah.??

Teori budaya Sandarupa juga memperlihatkan bahwa penelitian
budaya tidak boleh hanya berhenti pada simbol dan upacara. Budaya
harus dibaca sebagai praktik sosial yang berkaitan dengan kekuasaan,
identitas, dan peran masyarakat. Dengan begitu, analisis budaya menjadi
lebih kritis karena tidak hanya melihat makna yang terkandung, tetapi
juga bagaimana makna itu dipakai untuk mengatur, mengendalikan, atau
bahkan melawan dalam kehidupan sosial.?®

Dengan demikian, teori budaya Prof. Stanislaus Sandarupa
mengajarkan bahwa budaya adalah wacana yang selalu hidup, bergerak,
dan dipengaruhi oleh bahasa, simbol, serta praktik sosial. Budaya bukan
hanya sesuatu yang diwarisi, tetapi juga sesuatu yang selalu ditafsirkan
ulang oleh masyarakat. Teori ini sangat berguna untuk penelitian karena
membantu mahasiswa melihat budaya tidak sekadar sebagai tradisi
lama, melainkan sebagai dinamika sosial yang penuh makna dan selalu
berhubungan dengan realitas sehari-hari.

Clifford Geertz dan Stanislaus Sandarupa sama-sama

memandang budaya sebagai sistem makna yang hidup dalam

22 Mahli Zainudin Tago, “Agama dan Integrasi Sosial dalam Pemikiran Clifford Geertz,”
Jurnal Ilmiah Al-Mugaddimah 7, no. 1 (2013): 79-94.

2 Bethany Rykhus, “Budaya Memorialisasi: Mengkaji Kesedihan Publik Melalui Program
Pemakaman,” Jurnal Penelitian Mahasiswa 18, no. 1 (2018): 45-58.



17
masyarakat. Bagi Geertz, budaya adalah jaringan makna yang dipintal
manusia melalui simbol, dan harus dipahami lewat deskripsi tebal.
Sementara itu, Sandarupa menekankan bahwa budaya adalah wacana
yang hidup, yang dibentuk melalui bahasa, narasi, dan praktik sosial.
Keduanya sepakat bahwa budaya tidak bisa dipahami hanya dari
permukaan, tetapi harus ditafsirkan maknanya sesuai konteks
masyarakat.?

Dalam konteks prosesi pemakaman Toraja, yaitu Rambu Solo’,
kedua teori ini memberikan pandangan yang saling menguatkan. Geertz
melihat bahwa setiap simbol dalam Rambu Solo” seperti kerbau, badong,
dan tongkonan adalah representasi makna yang harus ditafsirkan.
Misalnya, kerbau bukan sekadar hewan kurban, melainkan simbol status,
penghormatan, dan sarana menuju dunia arwah. Hal ini sejalan dengan
Sandarupa yang menekankan bahwa bahasa ritual dan narasi adat dalam
Rambu Solo” adalah wacana yang membangun hubungan antara
manusia, leluhur, dan kosmos.?

Keduanya juga sama-sama menekankan bahwa budaya bersifat
dinamis dan terbuka untuk penafsiran. Dalam Rambu Solo’, generasi tua

mungkin menekankan makna spiritual dan religius, sementara generasi

2 Stanislaus Sandarupa, “Makna Upacara Adat Pemakaman Rambu Solo di Tana Toraja,”
Vernacular Heritage and Design Knowledge (2020): 1-13.

% EkaS. L., “Makna Simbolik 'Tau-Tau' dalam Ritual Kematian Masyarakat Toraja,” Holistik:
Jurnal Ilmiah Pendidikan dan Kemanusiaan (2020): 1-15.



18
muda lebih melihat nilai sosial dan identitas budaya. Geertz membaca ini
sebagai pertarungan makna dalam jaringan simbol,  Sandarupa
menyebutnya sebagai arena wacana yang hidup, di mana masyarakat
terus bernegosiasi untuk menjaga relevansi budaya dengan konteks
zaman.

Nyanyian badong dalam prosesi pemakaman adalah contoh lain
yang memperlihatkan kesamaan pandangan keduanya. Geertz akan
menyebutnya sebagai teks budaya yang menunjukkan solidaritas sosial,
sementara Sandarupa menegaskannya sebagai wacana kolektif yang
memperkuat identitas komunitas. Dengan kata lain, baik Geertz maupun
Sandarupa melihat bahwa ritual lisan ini lebih dari sekadar ratapan,
tetapi sebagai sarana membangun makna dan ikatan sosial.?®

Dengan demikian, pandangan Geertz dan Sandarupa
menunjukkan titik temu: prosesi pemakaman Toraja bukan hanya ritual
adat, tetapi sebuah teks budaya sekaligus wacana yang hidup. Upacara
ini memperlihatkan bagaimana simbol, bahasa, dan praktik sosial saling
berkaitan untuk mengekspresikan pandangan hidup masyarakat Toraja.
Keduanya membantu kita memahami bahwa kematian dalam
masyarakat Toraja adalah peristiwa yang sarat makna, baik secara

spiritual, sosial, maupun identitas budaya.

26ibid



19
C. Prosesi Pemakaman dalam Perspektif Antropologi
1. Makna Sosial pemakaman dalam masyarakat Tradisional

Pemakaman dalam masyarakat tradisional memiliki makna sosial
yang penting karena menjadi ajang berkumpulnya keluarga, kerabat, dan
masyarakat sekitar. Melalui kegiatan gotong royong, masyarakat
menunjukkan rasa kebersamaan dan solidaritas. Kehadiran banyak orang
dalam prosesi pemakaman memperlihatkan bahwa hubungan sosial
tidak terputus meskipun seseorang telah meninggal, justru semakin
memperkuat ikatan di antara mereka yang hidup.?”

Selain itu, pemakaman menjadi wadah untuk mengekspresikan
budaya dan identitas suatu kelompok. Setiap masyarakat tradisional
memiliki cara tersendiri dalam menyelenggarakan ritual, simbol, serta
tata cara adat yang diwariskan turun-temurun. Prosesi ini tidak hanya
menghormati yang meninggal, tetapi juga berfungsi sebagai media
pendidikan budaya bagi generasi muda agar tetap memahami dan
menjaga nilai-nilai leluhur.?

Makna sosial lainnya adalah penghormatan terhadap status dan
peran almarhum dalam komunitas. Semakin besar dan meriah prosesi

pemakaman, semakin tinggi pula penghargaan yang diberikan

2 Bethany Rykhus, “Budaya Memorialisasi: Mengkaji Kesedihan Publik Melalui Program
Pemakaman,” Jurnal Penelitian Mahasiswa 18, no. 1 (2018): 45-58.

28 Stanislaus Sandarupa, “Makna Upacara Adat Pemakaman Rambu Solo di Tana Toraja,”
Vernacular Heritage and Design Knowledge (2020): 1-13.



20
masyarakat terhadap keluarga maupun orang yang meninggal. Dengan
demikian, pemakaman tidak hanya menjadi peristiwa duka, tetapi juga
sarana legitimasi sosial yang memperlihatkan kedudukan seseorang serta
memperkuat kohesi sosial di dalam masyarakat.

2. Praktik pemakaman dalam masyarakat

Di Toraja, pemakaman bukan sekadar mengubur orang yang
meninggal, tetapi merupakan upacara adat yang disebut Rambu Solo’.
Upacara ini sangat penting karena dipercaya membantu arwah orang
yang meninggal menuju alam baka. Pemakaman dilakukan secara meriah
dan melibatkan banyak anggota keluarga serta masyarakat sekitar.
Semakin besar upacara, semakin tinggi pula penghormatan terhadap
almarhum dan keluarganya. Proses pemakaman biasanya dimulai
dengan persiapan hewan kurban, seperti kerbau dan babi, yang akan
dipersembahkan dalam ritual. Selama upacara, masyarakat gotong
royong membantu keluarga yang berduka, baik dalam bentuk tenaga
maupun materi. Selain itu, prosesi ini juga diisi dengan tarian, nyanyian,

dan simbol-simbol adat yang menunjukkan identitas budaya Toraja.?

»EkaS. L., “Makna Simbolik 'Tau-Tau' dalam Ritual Kematian Masyarakat Toraja,” Holistik:
Jurnal llmiah Pendidikan dan Kemanusiaan (2020): 1-15.



