
 
 

9 
 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

A. Hakikat Pendidikan Agama Kristen 

1. Konsep dan Tujuan Pedidikan Agama Kristen 

Istilah "pendidikan" di Indonesia diambil dari bahasa Inggris "education", 

yang asalnya yaitu pada bahasa Latin "educare" yang berarti "membimbing". 

Kata ini juga memiliki awalan "e" yang berarti "keluar". Jadi, pendidikan adalah 

tindakan membimbing seseorang untuk maju. Selanjutnya kata 'pendidikan 

Kristen' berasal dari kata Inggris 'Christian Education', yang berarti pendidikan 

tentang agama Kristen.14 Istilah "pendidikan agama Kristen" dan "Pendidikan 

Kristen" tidak sama. Pengajaran yang biasa diberikan di tempat-tempat berbasis 

Kristen disebut juga dengan pendidikan agama Kristen. Berbagai tempat tersebut 

diantaranya adalah yayasan Kristen maupun sekolah gereja. Pusat dari 

pendidikan ini yaitu dasar utamanya adalah Alkitab dan berpusat pada Tuhan 

Yesus Kristus.15 

Agustinus (345-430) menjelaskan bahwa PAK bertujuan membantu setiap 

individu membangun hubungan dengan Allah. Tujuan ini dicapai melalui 

keterbukaan siswa terhadap Firman Tuhan, mendapatkan pengetahuan dan

                                                           
14 Nuhamara, Pembimbing PAK (Pendidikan Agama Kristen), 8. 
15 Paulus Lilik Kristianto, Prinsip Dan Praktik Pendidikan Agama Kristen (Yogyakarta: Andi 

Offest, 2006), 1. 



10 

 

 

pemahaman, serta kemampuan untuk berperan sebagai anggota Gereja yang 

baik dalam masyarakat.16 Marthen Luther (1483-1548) menyatakan jika pada 

pendidikan agama Kristen ini dilibatkan seluruh anggota gereja untuk lebih 

menyadari dosa mereka dan hidup sesuai ajaran Yesus Kristus. Dengan 

demikian, mereka dapat melayani dan menjalankan tanggung jawab dalam 

komunitas gereja.17 

Dijelaskan Werner C. Graendorf, PAK merupakan tahap mengajar serta 

belajar bersumber dari Alkitab, tergantung terhadap Roh Kudus dan memiliki 

fokus terhadap Kristus. Tujuannya yaitu memberikan pembimbingan terhadap 

orang di berbagai kalangan usia supaya mengalami dan mengenal tentang 

rencana Allah lewat Kristus pada semua lini kehidupannya, serta menjadikan 

mereka lebih siap secara optimal untuk memberikan pelayanan dengan 

mengutamakan Kristus sebagai Guru Agung dan perintah untuk menjadikan 

murid-murid yang matang.18  

Maksud dari pendidikan agama Kristen yaitu tahap mengajar sesuai 

dengan dasar Alkitab, yang dipimpin oleh Roh Kudus dan berfokus pada 

Kristus. Proses ini menjadi wujud pemberian bantuan terhadap seluruh anak 

agar tumbuh di berbagai tahap kehidupannya dengan pengalaman dan 

pengajaran yang relevan terhadap kehendak dari Allah. 

                                                           
16 Robert R Boehlke, Sejarah Perkembangan Pemikiran Dan Praktek PAK Dari Plato Sampai Ig. 

Loyola, 6th ed. (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 128. 
17 Ibid., 342. 
18 Werner C Graendorf, Introduction to Biblical Christian Education (Chicago: Moody Press, 

1981), 16. 



11 

 

 

Pendidikan agama Kristen memiliki tujuan memberi bantuan terhadap 

anak supaya melalui Tuhan Yesus Kristus bisa mengenal kasih Allah. Anak-anak 

diharapkan dapat bersekutu dan hidup dalam Tuhan dengan bimbingan Roh 

Kudus. Pendidikan ini penting untuk membentuk karakter masyarakat, baik di 

lingkungan sosial, keluarga maupun di lingkungan sekolah. Kehadirannya 

begitu krusial agar orang percaya bisa hidup dan menerapkan iman mereka 

sehari-hari. Beberapa orang juga berpendapat bahwa tujuan PAK adalah tugas 

gereja, yaitu membimbing murid Kristus menjadi murid yang dewasa.19 

Oleh karena itu, PAK memiliki tujuan dalam membantu, mengajak serta 

membimbing orang supaya lebih tahu tentang kasih Allah yang begitu nyata 

lewat Yesus Kristus. Diharapkan melalui bimbingan dari Roh Kudus, orang 

tersebut dapat membangun hubungan pribadi dengan Tuhan. Selanjutnya, kasih-

Nya tercermin dalam kehidupan sehari-hari seluruh anggota tubuh Kristus, baik 

dalam perkataan maupun tindakan mereka. 

2. Pendidikan Agama Kristen dalam Pendidikan Formal 

Menurut Pasal 2 dari Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia No. 24 Tahun 2016 tentang Kompetensi Inti dan Kompetensi 

Dasar dalam Kurikulum 2013 untuk pendidikan dasar dan menengah yaitu: 

1. Ayat (1): Kompetensi ini yaitu sebagai kemampuan yang siswa wajib miliki 

demi mewujudkan standar kelulusan pada setiap level. 

                                                           
19 Kristina Herawati, “Pentingnya Pendidikan Agama Kristen (PAK) Bagi Etiket Pergaulan 

Anak,” Jurnal Skripsi Teologi dan Pelayanan Kontekstual 1, no. 2 (2016): 56. 



12 

 

 

2. Ayat (2): Kompetensi dasar merupakan materi minimal dan kemampuan 

yang harus dicapai siswa dalam suatu pengajaran, berdasarkan kompetensi 

inti. 

3. Ayat (3): Kompetensi inti terdiri dari: a. sikap spiritual; b. sikap sosial; c. 

pengetahuan; d. keterampilan. 

Untuk pendidikan agama Kristen dan budi pekerti, kompetensi inti dan 

dasar berikut ditetapkan untuk siswa VII: 

1. Kompetensi Inti 1 (Sikap Spiritual): Siswa diharapkan dapat menghargai dan 

memahami makna dari agama yang mereka anut. 

2. Kompetensi Inti 2 (Sikap Sosial): Siswa diharapkan menunjukkan sikap yang 

jujur, disiplin, bertanggung jawab, sopan, percaya diri, dan peduli (toleran 

dan saling membantu). Mereka juga diharapkan dapat berinteraksi dengan 

baik dengan lingkungan alam dan sosial mereka. 

3. Kompetensi Dasar 1: Siswa memahami jika hanya Allah yang bisa memberi 

pengampunan serta keselamatan terhadap manusia melalui Yesus Kristus. 

Maka diartikan jika pengajaran pada pendidikan agama Kristen tidak 

sekedar tentang karya keselamatan Allah dan tentang Allah semata, namun juga 

memberikan pendidikan terhadap siswa supaya bisa aktif berperan di 

lingkungannya, sehingga mereka bisa mengabarkan keselamatan yang telah 

mereka terima. 

  



13 

 

 

B. Hakikat Pendidikan Karakter 

1. Arti Karakter secara Umum dan arti karakter dalam Kekristenan 

Kata "karakter" di Indonesia dan Inggris berasal dari bahasa Latin 

"kharakter", "khrassein", "kharax" dan bahasa Yunani "charassein" yang berarti 

membuat sesuatu tajam atau mendalam. Arti yang tertuang pada KBBI yaitu 

merupakan watak, tabiat, pembawaan, dan kebiasaan. Sedangkan kamus 

sosiologi menyebutnya sebagai ciri khas yang menjadi dasar kepribadian 

seseorang.20 

Karakter sebagai tabiat adalah sifat mental, moral, atau perilaku yang 

membuat seseorang berbeda dari orang lain   hal ini juga dikenal sebagai watak.21 

Dengan pengertian tersebut, karakter dapat dianggap sebagai “proses 

membentuk jiwa, mengukir maupun menandai diri sehingga menjadi menarik, 

unik serta berbeda.” 

Karakter adalah sifat-sifat mental yang menjadi ciri unik bagi seseorang, 

mendorongnya untuk bereaksi terhadap berbagai situasi yang dihadapi. 

Karakter juga merupakan kumpulan ciri psikologis yang memengaruhi 

kecenderungan dan kemampuan individu dalam menempatkan moralitas 

sebagai prioritas dalam hidupnya.22 

Menurut Alkitab, karakter berarti hidup di hadapan Allah, hanya takut 

kepada-Nya, dan berusaha menyenangkannya tanpa peduli pendapat orang lain. 

                                                           
20 Soerjono Soekanto, Kamus Sosiologi (Jakarta: Rajawali Pers, 1993), 74. 
21 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai 

Pustaka, 2007). 
22 Willy Susilo, Membangun Karakter Unggul (Yogyakarta: Andi, 2013), 7. 



14 

 

 

Singkatnya, karakter adalah melakukan hal yang benar karena itu adalah 

kebenaran.23 Pendidikan Kristen yang sesungguhnya bisa dicapai dengan 

solidaritas, kerendahan hati, kesederhanaan, mengosongkan diri, pengabdian, 

dan pelayanan   serta menyadari bahwa semua hal ini saling berhubungan.24 

Jadi bisa disimpulkan jika karakter Kristen merupakan berbagai sifat di 

ajaran Kristen yang seharusnya dicontohkan oleh para pengikutnya, menjadikan 

karakter Kristus sebagai panutan. Karakter Kristus mencakup sifat-sifat seperti 

pengorbanan, kesabaran, kesopanan, keberanian, dan Damai Sejahtera. Karakter 

ini harus menjadi pedoman bagi orang percaya dalam bertindak dan berinteraksi 

dengan sesama serta lingkungan di sekitarnya. 

Oleh karena itu, pemuda Kristen tidak bisa dipisahkan dari lingkungan 

tempat mereka tinggal. Di sinilah mereka membentuk karakter, karena 

lingkungan sosial merupakan tempat penting bagi pengembangan karakter 

individu. Melalui lingkungan, seseorang dapat mengembangkan karakternya. 

Pengaruh lingkungan terhadap karakter sangat signifikan, baik secara positif 

maupun negatif, tergantung pada kemampuan individu dalam menyerap 

pengaruh tersebut. B.S. Sidjabat menyatakan bahwa pengaruh orang lain 

berperan dalam perasaan dan sikap mental, baik di masa lalu maupun saat ini, 

dan berkontribusi pada perubahan hidup.25 

                                                           
23 Handreas Hartono, “Membentuk Karakter Kristen Pada Anak Keluarga Kristen,” Kurios 

2, no. 1 (2018): 62. 
24 Rannu Sanderan, “Disiplin Asketisme Dan Harmoni Kontribusi Disiplin Diri Bagi 

Pengembangan Pendidikan Kristen” (2016): 1. 
25 B S Sudjabat, Membangun Pribadi Unggul (Yogyakarta: Andi, 2011), 36. 



15 

 

 

Menurut Poerwadarminta, karakter diartikan sebagai sebuah ciri yang 

secara melekat ada pada diri seseorang. Lalu maksud dari Kristen yaitu 

merupakan orang yang sudah menerima Yesus Kristus menjadi Juruselamat dan 

Tuhan secara pribadi dan mencontoh ajaran serta hidupnya untuk diterapkan 

pada kehidupan setiap hari. Maka maksud dari karakter Kristen yaitu berbagai 

sifat spiritual yang dimiliki oleh pengikut Kristus.26 Penekanan utama pada 

pendidikan agama Kristen yaitu untuk menumbuhkan jiwa manusia yang 

mempunyai ketakutan terhadap Tuhan serta membantu individu untuk 

merespon dengan bebas terhadap belas kasihan Allah yang telah mengganti 

dosa-dosa mereka. Melalui tindakan tersebut menjadikan mereka bisa hidup 

dalam pertolongan serta kekudusan Tuhan. 

2. Arti Pendidikan Karakter 

Arti dari pendidikan karakter secara umum yaitu usaha yang disengaja 

dan direncanakan untuk mendidik dan mengembangkan kemampuan peserta 

didik. Tujuannya agar mereka bisa membentuk karakter yang baik serta menjadi 

orang yang berguna untuk lingkungan sekitar dan dirinya sendiri. Ini 

menunjukkan bahwa pendidikan tidak hanya terbatas pada institusi atau latihan 

intelektual, tetapi juga memerlukan pendekatan yang efektif. Pendidikan tidak 

bisa dianggap lengkap jika tidak memperhatikan aspek pembentukan karakter.27 

                                                           
26 W J S Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1976), 122. 
27 Gita Pala’langan, “Heurestika Dalam Hal Pendidikan Karakter Kristen Yang Supralogika 

Terhadap Budaya Toraja” (2021): 1. 



16 

 

 

Menurut Dickona, arti dari pendidikan karakter yaitu sebuah usaha yang 

dilakukan secara tulus agar seseorang terbantu dalam peduli, memahami dan 

bisa bertindak relevan terhadap berbagai prinsip yang benar secara moral.28 

Albertus mengatakan bahwa pendidikan karakter adalah cara bagi seseorang 

untuk mengalami berbagai nilai yang dipandang mulia, baik serta patut untuk 

dilakukan menjadi acuan dalam berperilaku, baik berperilaku pada dirinya 

sendiri, terhadap orang lain maupun dalam menjalin hubungan terhadap Allah.29 

Dijelaskan Khan, arti dari pendidikan karakter yaitu sebuah proses yang 

disengaja dan direncanakan untuk membimbing peserta didik. Ia juga 

menekankan meningkatkan kualitas pendidikan dan budi pekerti dengan 

mengajar, membantu, dan mendukung setiap siswa agar memiliki kemampuan 

intelektual, karakter, dan keterampilan yang baik.30 

Dijelaskan oleh berbagai ahli jika pendidikan karakter merupakan proses 

yang disengaja serta direncanakan. Ia membantu peserta didik memahami nilai-

nilai baik, memiliki kemampuan otak, penampilan yang bagus, dan semangat 

untuk memperjuangkan kebaikan. Pendidikan ini juga mengajarkan siswa 

membuat keputusan yang cerdas agar bisa memberi kontribusi positif pada 

masyarakat. Singkatnya, pendidikan karakter meliputi semua tindakan pendidik 

yang mempengaruhi karakter siswa, dengan tujuan membangun orang yang 

                                                           
28 Thomas Lickona, Educating For Character: How Our School Can Teach Respect and 

Responsibility (New York: Bantam Books, 1992), 12. 
29 Doni Koesoema A., Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di Zaman Global (Jakarta: 

PT Grasindo, 2007), 5. 
30 Yahya Khan, Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri (Yogyakarta: Pelangi Publishing, 

2010), 34. 



17 

 

 

mempunyai berbagai nilai moral diantaranya tanggung jawab, kejujuran, 

toleransi, kerjasama serta kepedulian terhadap orang lain. 

3. Tujuan dan Fungsi Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter memiliki prinsip untuk melakukan 

pembangunan terhadap bangsa agar menjadi bermoral, kompetitif, kuat, 

berakhlak mulia, suka gotong royong, aktif, toleran serta patriotik. Semua 

hal itu diharapkan bisa diisi melalui takwa dan iman terhadap Tuhan 

Yang Maha Esa relevan melalui berbagai nilai yang terkandung di 

Pancasila.31 

Tujuan dari pendidikan karakter secara praktis yaitu memberikan 

peningkatan terhadap hasil pendidikan dan kualitasnya supaya peserta didik 

bisa membentuk akhlak maupun karakter yang seimbang, utuh dan baik relevan 

dengan standar pada kelulusan. Lewatnya, diharapkan mereka bisa 

mengembangkan dan gunakan pengetahuan sendiri, memahami serta 

menanamkan prinsip-prinsip karakter yang baik, sehingga bisa 

mencerminkannya di kehidupan nyata.32 

Dari sisi institusi, pendidikan karakter bertujuan meningkatkan hasil 

pendidikan dan pelaksanaan pendidikan yang dilakukan di sekolah. Apabila 

diimplementasikan secara tepat maka pendidikan karakter bisa menghasilkan 

                                                           
31 Suyanto, Panduan Pendidikan Karakter Di Sekolah Menengah Pertama (Jakarta: DIKTI, 2010), 

45. 
32 Ary Forniawan, “Fungsi Dan Tujuan Pendidikan Karakter,” 2012. 



18 

 

 

kedisiplinan bagi warga sekolah dan sikap mandiri, bertanggung jawab, jujur, 

sopan, taat kepada agama, menghargai orang lain dan cerdas. 

 Dengan pendidikan karakter yang utuh, diharapkan siswa bisa 

mengembangkan dan gunakan pengetahuan sendiri, memahami prinsip-prinsip 

karakter, dan mencerminkannya dalam perilaku sehari-hari. Akhirnya, budaya 

sekolah akan menjadi ciri khas dan citra sekolah di mata masyarakat. 

 Sesuai UU No. 20 Tahun 2003 tentang fungsi pendidikan nasional, 

tujuannya adalah meningkatkan kualitas hidup masyarakat dengan 

mengembangkan kemampuan dan karakter bangsa. Sehingga siswa bisa menjadi 

individu yang mempunyai pengetahuan, sehat, berakhlak baik, beriman, 

mandiri, kreatif, terampil, bertanggung jawab dan demokratis sebagai posisi 

warga negara. Tujuan dari pendidikan karakter untuk menciptakan beberapa hal 

penting. Secara umum, fungsi pendidikan karakter adalah: 

o Mengembangkan potensi siswa supaya mempunyai pikiran, hati serta 

perilaku yang positif;  

o Memperkuat perilaku masyarakat yang multikultural; 

o Meningkatkan peradaban bangsa agar bisa bersaing di tingkat global. 

Sejumlah tiga fungsi utama dari pendidikan karakter secara khusus diantaranya:  

o Pembentukan potensi, untuk membentuk individu yang sesuai dengan nilai 

Pancasila. 



19 

 

 

o Perbaikan, untuk memperbaiki sifat yang buruk serta mengokohkan peran 

sekolah, keluarga, pemerintah dan masyarakat dalam mengembangkan 

karakter. 

o Penyaring, untuk memilih dan menyaring sendiri nilai budaya yang positif 

dari berbagai budaya yang beragam, demi membangun bangsa yang 

bermartabat.33 

4. Pendidikan Karakter dalam Pendidikan Formal 

Sebenarnya, pendidikan karakter bukanlah ide baru dalam sejarah 

manusia. Bahkan sebelum sekolah formal seperti saat ini muncul, orang tua telah 

berusaha mendidik anak-anak mereka untuk menjadi orang yang sesuai dengan 

kebiasaan budaya mereka. 

Diharapkan lembaga pendidikan formal bisa berkontribusi banyak dalam 

menumbuhkan kemampuan bangsa untuk menguasai teknologi dan ilmu 

pengetahuan, karena perannya yang semakin penting dalam menentukan 

kesejahteraan masyarakat. Oleh karena itu, sekolah saat ini lebih fokus pada 

meningkatkan kemampuan di bidang yang terus berkembang itu. Namun, 

meningkatkan kemampuan tersebut seringkali membuat perhatian terhadap 

pendidikan karakter berkurang. 

Pendidikan karakter sangat penting untuk membentuk orang dengan 

sikap, perilaku, dan cara berpikir yang baik serta integritas yang tinggi. Ia 

semakin diperlukan untuk menghadapi masalah dan tantangan masyarakat di 

                                                           
33 Suyanto, Panduan Pendidikan Karakter Di Sekolah Menengah Pertama, 45. 



20 

 

 

era globalisasi dan kemajuan teknologi yang cepat. Pendidikan karakter yang 

bagus membantu orang menjadi cerdas, bertanggung jawab, jujur, disiplin, dan 

penuh empati. 

Pentingnya pendidikan karakter di lembaga pendidikan telah disadari 

oleh banyak orang. Namun, pelaksanaannya menghadapi berbagai hambatan 

karena dibutuhkan keterampilan dan kemampuan yang berbeda. Selain itu, 

perbedaan tingkat pemahaman juga menjadi tantangan yang tidak bisa 

dihindari. 

Dalam penerapan pendidikan agama Kristen, pendidikan karakter 

diperlukan untuk mengimplementasikan nilai-nilai yang diajarkan. Pendidikan 

karakter ini adalah bagian penting dari pendidikan agama Kristen. Ini 

menunjukkan bahwa pendidikan bukan hanya tentang institusi atau latihan 

intelektual, tetapi juga memerlukan pendekatan yang baik. Pendidikan tidak 

dapat dianggap lengkap jika tidak memperhatikan pembentukan karakter.34 

5. Nilai-nilai Pendidikan Karakter 

Generasi milenial memiliki berbagai nilai karakter moral yang butuh 

untuk dikembangkan pada lingkup pendidikan formal maupun non formal, 

diantaranya: 

                                                           
34 Pala’langan, “Heurestika Dalam Hal Pendidikan Karakter Kristen Yang Supralogika 

Terhadap Budaya Toraja,” 1. 



21 

 

 

1. Karakter jujur: Meliputi keterbukaan, konsistensi antara ucapan dan 

tindakan (integritas), keberanian untuk melakukan yang benar, tidak curang, 

dan dapat dipercaya.  

2. Karakter tanggung jawab: Menjalankan tugas secara ikhlas dan sepenuh 

hati, berusaha bekerja keras demi mewujudkan prestasi terbaik, mempunyai 

etos kerja yang tinggi, mampu mengendalikan diri dan bersikap disiplin. 

3. Karakter cerdas: Bersikap logis, berkomunikasi dengan baik, ingin tahu, 

bertindak dengan penuh perhitungan, dan mencintai kebenaran dan alam.  

4. Sehat dan Bersih: Menjaga ketertiban dan disiplin, menjaga diri sendiri dan 

lingkungan, dan menjalankan gaya hidup sehat tanpa terpengaruh oleh 

faktor negatif.  

5. Karakter Peduli: Memperlakukan orang lain dengan sopan, toleran, 

mendengarkan, senang berbagi, dan bekerja sama. 

6. Sifat kreatif: Menyelesaikan masalah dengan inovasi, berpikir kritis, cepat 

dalam membuat keputusan, dan selalu berinovasi. 

7. Karakter gotong royong: Bersedia bekerja sama dengan baik, percaya bahwa 

tujuan akan lebih mudah dicapai dalam tim, berbagi tenaga untuk mencapai 

hasil terbaik, dan mengembangkan potensi diri untuk kepentingan 

bersama.35 

 

                                                           
35 Moh Zulkarnaen, “Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal Di Era Milenial,” AL 

MA’ARIEF: Jurnal Pendidikan Sosial dan Budaya 4, no. 1 (2022): 4–5. 



22 

 

 

C. Pendidikan Karakter dalam Budaya Lokal 

Karakter generasi milenial berbeda dari karakter generasi sebelumnya. 

Anak-anak dulu pergi ke sekolah sesudah mencium tangan dari orang tuanya, 

menyapa sesama teman dan memperlihatkan sikap gotong royong, optimis, 

disiplin, tanggung jawab, jujur serta cinta tanah air. Sekarang banyak dari 

mereka cenderung kurang peduli. Menyalahgunakan kepercayaan, lebih 

memilih berteman di media sosial daripada dengan orang dekat, meniru tren 

dari media sosial, berbohong kepada orang tua untuk membayar sekolah tetapi 

menggunakan uang itu untuk hal yang tidak berguna, serta meniru gaya dari 

negara lain. Mereka juga terlihat apatis dan putus asa, lebih memilih untuk 

membeli barang siap pakai daripada berinovasi. 

Melalui pemberian pendidikan karakter terhadap generasi milenial, 

diharapkan mereka akan memahami betapa pentingnya karakter dalam 

kehidupan serta nilai-nilai moral dan akhlak yang harus dimiliki di zaman 

sekarang. Mengubah hal-hal yang tidak baik menjadi hal-hal yang baik 

adalah proses yang disebut pembangunan karakter, terutama bagi 

generasi yang kehilangan sifat produktif dan inovatif mereka.36 

Generasi muda saat ini lebih terfokus pada pencapaian ilmu dan 

kecerdasan, seringkali mengabaikan pendidikan karakter yang sangat penting. 

                                                           
36 Ibid., 4. 



23 

 

 

Karena globalisasi, banyak orang menjadi tidak bermoral, dan mereka 

melupakan budaya dan adat istiadat Indonesia, terutama kearifan lokal. 

Fakta bahwa globalisasi menyebabkan banyak orang muda melupakan 

budaya dan adat istiadat. Mereka lebih cenderung meniru gaya Barat dan 

mengabaikan prinsip-prinsip lokal. Jadi begitu penting dalam mengaitkan 

berbagai nilai kearifan lokal pada pendidikan formal. 

Pembentukan karakter juga dipengaruhi oleh budaya. Misalnya, dalam 

masyarakat Toraja, perasaan dan kepribadian anak-anak berkorelasi langsung 

dengan nilai-nilai yang mereka anut. Keteladanan, atau yang dikenal sebagai Ma’ 

Peolai dalam bahasa Toraja, terjadi melalui proses meniru sesuatu yang dianggap 

ideal. Dengan demikian, keteladanan dapat membantu perkembangan 

kepribadian dan karakter seseorang.37 

 

D. Integrasi nilai kearifan lokal dalam kurikulum nasional 

Kurikulum dimasukkan berbagai nilai kearifan lokal yang dijadikan 

strategi untuk menaikkan kualitas dari pendidikan dan memastikan kurikulum 

pendidikan tetap relevan serta efektif. Saat ini, pendidikan di Indonesia 

membutuhkan perubahan besar baik dari sisi kualitas maupun kelangsungan. 

Jadi, cara mencapai tujuan itu adalah dengan memasukkan pengetahuan lokal ke 

dalam kurikulum.  

                                                           
37 Sanderan, “Heuristika Dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional,” 306. 



24 

 

 

Perlu diketahui bahwa kearifan lokal adalah ajaran yang baik, bermoral, 

dan bijaksana yang dimiliki oleh suatu masyarakat. Ia bisa diterapkan sehari-hari 

untuk mendukung pertumbuhan budaya, sumber daya manusia, dan sumber 

daya alam. Jadi, kearifan lokal adalah bagian dari budaya yang harus tetap 

dijadikan pegangan dan petunjuk hidup masyarakat. 

Karena pembelajaran kearifan lokal sering dialami oleh peserta didik, 

memasukkannya ke dalam kurikulum sangat penting. Pemahaman tentang 

kearifan lokal diwujudkan dalam rencana untuk menerapkan prinsip-prinsipnya 

di setiap daerah. Dengan memanfaatkan kearifan lokal, pembelajaran bisa 

menjadi harmonis dan berkelanjutan. Jadi, perbaikan dalam rencana 

pembelajaran berbasis kearifan lokal ini dapat membawa siswa pada 

pembelajaran yang efektif dan sesuai dengan konteks. 

Pembelajaran seperti ini membuat siswa tidak merasa bosan, malah 

menjadi menyenangkan. Dengan memasukkan nilai-nilai kearifan lokal, siswa 

bisa memahami dan mencintai budaya mereka sendiri. 

Menggabungkan kearifan lokal ke dalam pendidikan formal sangat perlu 

karena bisa menciptakan siswa yang berbudaya. Untuk membentuk hal itu, guru 

atau dosen memiliki peran besar (karena mereka berpengaruh pada keberhasilan 

pendidikan karakter di sekolah atau kampus), sedangkan orang tua bisa 

melakukannya di rumah untuk menjadikan anak mereka pribadi yang baik. 

Saat memasukkan kearifan lokal ke dalam pembelajaran, tingkat 

perkembangan siswa harus disesuaikan dengan mata pelajaran, materi, dan 



25 

 

 

metode pengajarannya. Tujuannya agar siswa bisa membangun nilai-nilai 

karakter seperti yang ditetapkan Perpres No 87 Tahun 2017, yaitu: bertanggung 

jawab, peduli lingkungan, ramah, menghargai kemampuan orang lain, cinta 

tanah air, penasaran, patriotis, demokratis, mandiri, kreatif, disiplin, toleran, 

jujur, dan religius.38 

 

E. Tongkonan 

1. Pengertian Tongkonan 

Secara etimologis, Tongkonan berasal dari kata Tongkon, yang berarti 

duduk. Tongkonan berarti tempat duduk, khususnya duduk bersama mendengar 

wejangan atau perintah dari orang tua. Pengertian Tongkonan secara lebih luas 

pada persekutuan darah daging (rara buku), atau dari keturunan satu keluarga 

nenek moyang. Persekutuan yang disimbol dalam rumah Tongkonan. Dalam 

rumah Tongkonan keluarga besar dari Tongkonan lain, bertemu untuk 

melaksanakan ritus-ritus adat bersama. Kata” tongkon” dapat pula diartikan 

sebagai duduk pada upacara dukacita dengan istilah “male tongkon”.39 

Menurut keyakinan aluk todolo, Tongkonan merupakan "tiga dasar 

kepercayaan" yang disebut aluk tallu oto’na. Sedangkan Aluk rampe matallo atau 

pemala’ rambu tuka’ adalah doa yang menyampaikan keinginan, syukur, dan 

kegembiraan kepada para dewa dan puang matua. Doa ini dibacakan di bagian 

                                                           
38 Agustin Anggraisa et al., “Mengintegrasikan Kearifan Lokal Dalam Kurikulum 

Pendidikan” (2023): 1. 
39 Palebangan, Aluk, Adat, Dan Adat-Istiadat Toraja, 76. 



26 

 

 

timur rumah Tongkonan atau tempat ritual berlangsung, dan ritualnya dilakukan 

dari pagi hingga tengah hari.40 

Aluk rampe matampu atau pemala’ rambu solo’ adalah doa untuk kedukaan 

dan kematian, yang ditujukan kepada orang yang sudah meninggal. Para 

penganut aluk to dolo menyembah di sisi barat rumah Tongkonan, dilakukan sore 

hari ketika matahari mulai terbenam. Lalu ada aluk mangola tangnga, yaitu doa 

yang menyampaikan harapan kepada puang matua di tengah langit. Ritual ini 

bisa dilakukan pagi atau malam hari.41 

Secara morfologi, kata Tongkonan berasal dari "Tongkon" yang berarti 

duduk atau belasungkawa. Tongkonan adalah rumah teristimewa untuk leluhur, 

tempat keluarga besar duduk dan bertemu bersama saat melaksanakan ritus 

adat, serta merupakan simbol kerukunan.42 Prinsip dasar Tongkonan yaitu 

karaspasan yang artinya nilai karakter terpusat dalam 4 hal utama diantaranya 

ketentramanl, kedamaian, persatuan serta ketenangan.43 

Tongkonan adalah salah satu bentuk rumah namun tidak semua rumah 

disebut sebagai Tongkonan, Dalam masyarakat Toraja secara umum mengenal 

dua jenis rumah, yaitu Banua barung-barung, merupakan sebuah rumah tinggal 

biasa di masyarakat Toraja yang tidak memiliki fungsi secara khusus yang 

                                                           
40 Dina Gasong and Novrianto Tanduklangi, Pangadaran Basa Sia Kada Keangga’na Toraya 

(Makassar: Indo Global, 2002), 2–3. 
41 Ibid., 3. 
42 Th. Kobong, Injil Dan Tongkonan (BPK Gunung Mulia, 2008), 82. 
43 Binar Jonathan Pakpahan, Membangun Teologi Kontekstual Dari Kearifan Lokal Toraja 

(Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2020), 45. 



27 

 

 

berkaitan langsung dengan adat. Bentuk dari banua barung-barung yaitu 

menyerupai rumah panggung pada daerah Bugis. 

Rumah Tongkonan tidak lagi sebagai tempat tinggal semata, tetapi akan 

lebih sering digunakan untuk aktivitas sosial, tempat yang digunakan dalam 

upacara religi untuk rumpun keluarga pemilik Tongkonan tersebut. Rumah 

Tongkonan juga merupakan bangunan tradisional suku toraja yang sangat 

terkenal dengan keunikannya, Tongkonan juga merupakan rumah penguasa 

tondok (Penguasa adat), serta keluarganya.44 

2. Tongkonan menjadi simbol budaya 

Dari perspektif etimologi kata budaya asalnya yakni pada bahasa 

Sansekerta yaitu “buddhaya” yang berarti budi atau akal.45 Budi berarti akal, 

pikiran, pengertian, paham dan pendapat. Kebudayaan merupakan semua sikap 

dan hasil karya yang dibuat manusia untuk tujuan kehidupan masyarakat yang 

menjadi milik dari manusia yang sudah belajar.46 Kebudayaan merupakan hasil 

dari proses kegiatan yang menciptakan akal budi manusia, seperti keyakinan, 

kesenian, adat istiadat, sangat jelas bahwa kebudayaan Toraja yaitu semua hal 

yang kaitannya dengan aluk serta tata cara pada kehidupan setiap hari baik itu 

kehidupan ekonomi, sosial dan kesenian. Dalam masyarakat tradisional, 

persekutuan lebih di utamakan dibandingkan dengan kepentingan pribadi. 

                                                           
44 Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya, 164. 
45 Setrianto Tarrapa’, “Kurikulum Pendidikan Karakter Gereja Toraja Berbasis Nilai-Nilai 

Injil Dan Tongkonan” (Cipanas, 2017), 137–138. 
46 P Hariyono, Pemahaman Kontekstual Tentang Ilmu Budaya Dasar (Yogyakarta: Kanisius, 

2004), 44. 



28 

 

 

Sehingga dalam persekutuan masyarakat lebih mengesampingkan urusan 

pribadi. Tongkonan sebagai simbol budaya digambarkan dalam aspek 

kehidupan masyarakat Toraja, baik secara arsitektur, sosial dan spiritual dan 

simbolis. Dengan bentuk atap yang unik Tongkonan akan mudah dikenali bahwa 

salah satu bangunan yang berasal dari suku Toraja. 

3. Jenis-jenis tongkonan 

a. Tongkonan layuk 

Tongkonan layuk yaitu Tongkonan yang paling pertama menjadi sumber 

kekuasaan dan perintah melalui peraturan tertentu yang berlaku di Tana Toraja, 

Tongkonan yang dimaksud yaitu semua tempat peraturan masyarakat serta 

agama yang disusun dalam Tongkonan ini dinamakan yaitu Tongkonan pesiok 

aluk.47vvv 

b. Tongkonan pekaindoran/pekamberan 

Tongkonan ini biasanya dikenal juga dengan Tongkonan kaparengngesan. 

Didirikan dari penguasa adat pada setiap wilayah yang membangun 

pemerintahannya sesuai dengan aturan yang berlaku pada Tongkonan pesiok aluk. 

Tongkonan ini akan dihuni oleh parengnge yang memerintah dalam suatu wilayah 

dan tugas utamanya ialah menjaga kesejahteraan serta keharmonisan komunitas 

Tongkonan yang dipimpinnya. 

c. Tongkonan batu a’riri 

                                                           
47 Ibid., 158. 



29 

 

 

Batu artinya “batu”, A’riri artinya tiang, adalah Tongkonan sebagai tiang 

batu keluarga, Tongkonan tidak memiliki kekuasaan atau peranan adat. Bentuk 

dan ukurannya dengan Tongkonan pesiok aluk dan Tongkonan kaparengengesan 

namun peran dan fungsinya berbeda dalam masyarakat. 

d. Banua pa’rapuan 

Tongkonan ini pada dasarnya adalah keturunan dari keluarga kasta 

rendah dalam masyarakat Toraja. Peranan banua pa’rapuan tidak jauh berbeda 

dengan Tongkonan batu A’riri yaitu sebagai persatuan keluarga. 

F. Tongkonan Layuk 

Tongkonan Layuk merupakan Tongkonan yang mulia dengan posisi di 

puncak kepemimpinan dalam struktur adat masyarakat Toraja.48 Kata layuk 

berarti "maha, tinggi, atau agung", sehingga Tongkonan Layuk adalah Tongkonan 

yang paling awal dan dijadikan sumber kekuasaan serta perintah pada semua 

peraturan adat.49 Tongkonan Layuk sering disebut sebagai Tongkonan pesiok aluk 

karena berfungsi sebagai pusat pembuatan aturan adat dan agama.50 Tongkonan 

ini dimiliki oleh keluarga bangsawan atau pemimpin dalam masyarakat, dan 

semua keputusan yang dibicarakan bersama dalam Tongkonan Layuk akan 

menjadi dasar dalam pelaksanaan upacara adat dan kehidupan masyarakat. 

Kepemimpinan dalam Tongkonan Layuk dipegang oleh To Parengnge', 

yaitu pemimpin tertinggi yang memiliki kewenangan penuh dalam mengatur 

                                                           
48 Gasong and Tanduklangi, Pangadaran Basa Sia Kada Keangga’na Toraya, 10. 
49 Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya, 164. 
50 Palebangan, Aluk, Adat, Dan Adat-Istiadat Toraja, 97. 



30 

 

 

kehidupan adat dan spiritual masyarakat.51 To Parengnge' berperan sebagai 

pengambil keputusan utama dalam berbagai urusan adat, mulai dari 

penyelenggaraan upacara ritual hingga penyelesaian konflik dalam masyarakat. 

Posisi To Parengnge' tidak hanya sebagai pemimpin administratif, tetapi juga 

sebagai figur moral dan spiritual yang menjadi teladan bagi seluruh anggota 

masyarakat. Dalam menjalankan kepemimpinannya, To Parengnge' bertindak 

berdasarkan musyawarah dan mufakat dengan para pemuka adat lainnya, 

sehingga keputusan yang diambil mencerminkan kehendak kolektif 

masyarakat. 

Pendidikan karakter ditekankan dalam Tongkonan Layuk karena tempat 

ini berfungsi sebagai pusat pembentukan nilai dan norma sosial masyarakat 

Toraja. Tongkonan Layuk menjadi "sekolah karakter" di mana nilai-nilai seperti 

kepemimpinan bijaksana, tanggung jawab kolektif, ketaatan pada aturan 

bersama, dan kebersamaan ditransmisikan melalui praktik langsung dalam 

kehidupan sehari-hari.52 Proses pendidikan karakter terjadi melalui mekanisme 

to ma'peolai (keteladanan), di mana To Parengnge' dan pemuka adat menjadi 

model perilaku yang dapat diamati dan ditiru oleh generasi muda. Berbeda 

dengan pendidikan formal yang bersifat teoretis, pendidikan karakter di 

Tongkonan Layuk bersifat eksperiensial, yaitu karakter dibentuk melalui 

pengalaman langsung dalam konteks kehidupan sosial yang nyata. Melalui 

                                                           
51 Tandipadang, “Teologi Gender: Kepemimpinan Perempuan Dalam Rumah Tongkonan 

Di Balusu, Kabupaten Toraja Utara,” 167. 
52 Sanderan, “Heuristika Dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional,” 310–

315. 



31 

 

 

keterlibatan dalam upacara adat, musyawarah, dan kegiatan sosial lainnya, 

generasi muda belajar nilai-nilai penting sambil mempraktikkannya secara 

langsung. 

Nilai-nilai yang terkandung dalam Tongkonan Layuk dan dipraktikkan 

dalam kehidupan masyarakat Toraja antara lain:53 

1. Saling Menghormati  

Sikap hormat kepada sesama manusia, terutama kepada orang yang lebih 

tua dan pemimpin adat. 

2. Kebersamaan  

Keputusan penting diambil secara kolektif melalui musyawarah, setiap 

individu adalah bagian dari komunitas yang lebih besar. 

3. Tanggung Jawab  

Memenuhi kewajiban sesuai dengan posisi dan peran dalam masyarakat, 

mencakup tanggung jawab terhadap keluarga dan komunitas. 

4. Gotong Royong  

Kerja sama dan saling membantu dalam berbagai kegiatan masyarakat. 

Secara arsitektur, Tongkonan Layuk dapat dilihat dari pemakaian 

ornamen dan jenis ukirannya. Tongkonan tersebut biasanya menggunakan a'riri 

posi' (tiang pusat), ornamen kepala kerbau (kabongo), dan simbol kepala ayam 

(katik). Ruang pada Tongkonan secara vertikal dibagi menjadi tiga bagian, yaitu 

                                                           
53

 Darius, “Nilai Pendidikan Berbasis Kearifan Lokal Tongkonan Toraja Untuk Penguatan 
Karakter Di Era Budaya Digital,” 125. 



32 

 

 

bagian kaki, bagian badan rumah, dan bagian atas/atap. Pembagian ruang 

Tongkonan secara vertikal ini merupakan bentuk adaptasi dari kosmologi 

kepercayaan Aluk Todolo, kepercayaan yang dianut nenek moyang masyarakat 

Toraja. Pada pembagian secara horizontal, terdapat tiga ruang pada Tongkonan 

pada umumnya yaitu ruang Sumbung, Sali, dan Tangdo. Ada tidaknya ruang, 

dimensi, jenis dan jumlah ruang tergantung pada jenis Tongkonan masing-

masing. 

Tongkonan Layuk memiliki fungsi praktis sebagai tempat tinggal dan 

berkumpul, tetapi juga mengandung makna simbolis yang mendalam. Rumah 

adat ini dianggap sebagai manifestasi dari hubungan yang harmonis antara 

sesama manusia, alam, dan leluhur. Setiap elemen pada Tongkonan Layuk, dari 

arsitektur hingga dekorasinya, memiliki makna tertentu yang berhubungan 

dengan keyakinan dan nilai-nilai budaya.54 

Karakteristik yang paling membedakan Tongkonan Layuk dari Tongkonan 

lainnya adalah status sosialnya. Tongkonan Layuk merupakan Tongkonan dengan 

status tertinggi dalam hierarki sosial masyarakat Toraja, berfungsi sebagai 

pusat pemerintahan adat dan tempat pengambilan keputusan penting. 

Tongkonan Layuk adalah Tongkonan untuk ketua adat, berbeda dengan 

Tongkonan Pekamberan untuk keluarga terpandang dan bangsawan, serta 

Tongkonan Batu A'riri untuk keluarga biasa. Tongkonan Layuk berfungsi sebagai 

                                                           
54 Pitriani J Tidball, “Hubungan Budaya Lokal Dalam Pelayanan Pemerintah Di Kabupaten 

Tana Toraja,” Lingua: Jurnal Ilmu Pendidikan 7, no. 1 (January 2004): 25. 



33 

 

 

tempat berkumpulnya para pemimpin adat untuk membahas dan memutuskan 

berbagai hal yang mempengaruhi seluruh komunitas, serta menjadi pusat 

penyelenggaraan upacara adat besar. Salah satu ciri khas dalam masyarakat 

adalah penghargaan lewat taa (daging) yang disebut dengan kande ma'lalan ada' 

kande madolang. Penghargaan ini biasanya berbentuk kepala kerbau yang 

dibagikan kepada masyarakat sekitar sebagai simbol kehormatan dan 

kemuliaan Tongkonan Layuk.55 

                                                           
55 Lepong, “Sistem Konstruksi Rumah Adat Tongkonan Di Pemukiman Tradisional Ke’te 

Kesu Kabupaten Toraja Utara,” 8–9. 


