BAB II

TINJAUAN PUSTAKA

A. Hakikat Pendidikan Agama Kristen
1. Konsep dan Tujuan Pedidikan Agama Kristen

Istilah "pendidikan" di Indonesia diambil dari bahasa Inggris "education",
yang asalnya yaitu pada bahasa Latin "educare" yang berarti "membimbing".
Kata ini juga memiliki awalan "e" yang berarti "keluar”. Jadi, pendidikan adalah
tindakan membimbing seseorang untuk maju. Selanjutnya kata 'pendidikan
Kristen' berasal dari kata Inggris 'Christian Education’, yang berarti pendidikan
tentang agama Kristen.!* Istilah "pendidikan agama Kristen" dan "Pendidikan
Kristen" tidak sama. Pengajaran yang biasa diberikan di tempat-tempat berbasis
Kristen disebut juga dengan pendidikan agama Kristen. Berbagai tempat tersebut
diantaranya adalah yayasan Kristen maupun sekolah gereja. Pusat dari
pendidikan ini yaitu dasar utamanya adalah Alkitab dan berpusat pada Tuhan
Yesus Kristus.!®

Agustinus (345-430) menjelaskan bahwa PAK bertujuan membantu setiap

individu membangun hubungan dengan Allah. Tujuan ini dicapai melalui

keterbukaan siswa terhadap Firman Tuhan, mendapatkan pengetahuan dan

14 Nuhamara, Pembimbing PAK (Pendidikan Agama Kristen), 8.
15 Paulus Lilik Kristianto, Prinsip Dan Praktik Pendidikan Agama Kristen (Yogyakarta: Andi
Offest, 2006), 1.



10
pemahaman, serta kemampuan untuk berperan sebagai anggota Gereja yang
baik dalam masyarakat.!® Marthen Luther (1483-1548) menyatakan jika pada
pendidikan agama Kristen ini dilibatkan seluruh anggota gereja untuk lebih
menyadari dosa mereka dan hidup sesuai ajaran Yesus Kristus. Dengan
demikian, mereka dapat melayani dan menjalankan tanggung jawab dalam
komunitas gereja.l”

Dijelaskan Werner C. Graendorf, PAK merupakan tahap mengajar serta
belajar bersumber dari Alkitab, tergantung terhadap Roh Kudus dan memiliki
fokus terhadap Kristus. Tujuannya yaitu memberikan pembimbingan terhadap
orang di berbagai kalangan usia supaya mengalami dan mengenal tentang
rencana Allah lewat Kristus pada semua lini kehidupannya, serta menjadikan
mereka lebih siap secara optimal untuk memberikan pelayanan dengan
mengutamakan Kristus sebagai Guru Agung dan perintah untuk menjadikan
murid-murid yang matang.!s

Maksud dari pendidikan agama Kristen yaitu tahap mengajar sesuai
dengan dasar Alkitab, yang dipimpin oleh Roh Kudus dan berfokus pada
Kristus. Proses ini menjadi wujud pemberian bantuan terhadap seluruh anak
agar tumbuh di berbagai tahap kehidupannya dengan pengalaman dan

pengajaran yang relevan terhadap kehendak dari Allah.

16 Robert R Boehlke, Sejarah Perkembangan Pemikiran Dan Praktek PAK Dari Plato Sampai Ig.
Loyola, 6th ed. (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 128.

17 Tbid., 342.

18 Werner C Graendorf, Introduction to Biblical Christian Education (Chicago: Moody Press,
1981), 16.



11

Pendidikan agama Kristen memiliki tujuan memberi bantuan terhadap
anak supaya melalui Tuhan Yesus Kristus bisa mengenal kasih Allah. Anak-anak
diharapkan dapat bersekutu dan hidup dalam Tuhan dengan bimbingan Roh
Kudus. Pendidikan ini penting untuk membentuk karakter masyarakat, baik di
lingkungan sosial, keluarga maupun di lingkungan sekolah. Kehadirannya
begitu krusial agar orang percaya bisa hidup dan menerapkan iman mereka
sehari-hari. Beberapa orang juga berpendapat bahwa tujuan PAK adalah tugas
gereja, yaitu membimbing murid Kristus menjadi murid yang dewasa.

Oleh karena itu, PAK memiliki tujuan dalam membantu, mengajak serta
membimbing orang supaya lebih tahu tentang kasih Allah yang begitu nyata
lewat Yesus Kristus. Diharapkan melalui bimbingan dari Roh Kudus, orang
tersebut dapat membangun hubungan pribadi dengan Tuhan. Selanjutnya, kasih-
Nya tercermin dalam kehidupan sehari-hari seluruh anggota tubuh Kristus, baik
dalam perkataan maupun tindakan mereka.

2. Pendidikan Agama Kristen dalam Pendidikan Formal

Menurut Pasal 2 dari Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia No. 24 Tahun 2016 tentang Kompetensi Inti dan Kompetensi
Dasar dalam Kurikulum 2013 untuk pendidikan dasar dan menengah yaitu:

1. Ayat (1): Kompetensi ini yaitu sebagai kemampuan yang siswa wajib miliki

demi mewujudkan standar kelulusan pada setiap level.

19 Kristina Herawati, “Pentingnya Pendidikan Agama Kristen (PAK) Bagi Etiket Pergaulan
Anak,” Jurnal Skripsi Teologi dan Pelayanan Kontekstual 1, no. 2 (2016): 56.



12

2. Ayat (2): Kompetensi dasar merupakan materi minimal dan kemampuan
yang harus dicapai siswa dalam suatu pengajaran, berdasarkan kompetensi
inti.

3. Ayat (3): Kompetensi inti terdiri dari: a. sikap spiritual; b. sikap sosial; c.
pengetahuan; d. keterampilan.

Untuk pendidikan agama Kristen dan budi pekerti, kompetensi inti dan
dasar berikut ditetapkan untuk siswa VII:

1. Kompetensi Inti 1 (Sikap Spiritual): Siswa diharapkan dapat menghargai dan
memahami makna dari agama yang mereka anut.

2. Kompetensi Inti 2 (Sikap Sosial): Siswa diharapkan menunjukkan sikap yang
jujur, disiplin, bertanggung jawab, sopan, percaya diri, dan peduli (toleran
dan saling membantu). Mereka juga diharapkan dapat berinteraksi dengan
baik dengan lingkungan alam dan sosial mereka.

3. Kompetensi Dasar 1: Siswa memahami jika hanya Allah yang bisa memberi
pengampunan serta keselamatan terhadap manusia melalui Yesus Kristus.

Maka diartikan jika pengajaran pada pendidikan agama Kristen tidak
sekedar tentang karya keselamatan Allah dan tentang Allah semata, namun juga
memberikan pendidikan terhadap siswa supaya bisa aktif berperan di
lingkungannya, sehingga mereka bisa mengabarkan keselamatan yang telah

mereka terima.



13
B. Hakikat Pendidikan Karakter
1. Arti Karakter secara Umum dan arti karakter dalam Kekristenan

Kata "karakter" di Indonesia dan Inggris berasal dari bahasa Latin
"kharakter”, "khrassein", "kharax" dan bahasa Yunani "charassein" yang berarti
membuat sesuatu tajam atau mendalam. Arti yang tertuang pada KBBI yaitu
merupakan watak, tabiat, pembawaan, dan kebiasaan. Sedangkan kamus
sosiologi menyebutnya sebagai ciri khas yang menjadi dasar kepribadian
seseorang.?

Karakter sebagai tabiat adalah sifat mental, moral, atau perilaku yang
membuat seseorang berbeda dari orang lain hal ini juga dikenal sebagai watak.”!
Dengan pengertian tersebut, karakter dapat dianggap sebagai “proses
membentuk jiwa, mengukir maupun menandai diri sehingga menjadi menarik,
unik serta berbeda.”

Karakter adalah sifat-sifat mental yang menjadi ciri unik bagi seseorang,
mendorongnya untuk bereaksi terhadap berbagai situasi yang dihadapi.
Karakter juga merupakan kumpulan ciri psikologis yang memengaruhi
kecenderungan dan kemampuan individu dalam menempatkan moralitas
sebagai prioritas dalam hidupnya.?

Menurut Alkitab, karakter berarti hidup di hadapan Allah, hanya takut

kepada-Nya, dan berusaha menyenangkannya tanpa peduli pendapat orang lain.

20 Soerjono Soekanto, Kamus Sosiologi (Jakarta: Rajawali Pers, 1993), 74.

2l Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai
Pustaka, 2007).

22 Willy Susilo, Membangun Karakter Unggul (Yogyakarta: Andi, 2013), 7.



14
Singkatnya, karakter adalah melakukan hal yang benar karena itu adalah
kebenaran.?? Pendidikan Kristen yang sesungguhnya bisa dicapai dengan
solidaritas, kerendahan hati, kesederhanaan, mengosongkan diri, pengabdian,
dan pelayanan serta menyadari bahwa semua hal ini saling berhubungan.?

Jadi bisa disimpulkan jika karakter Kristen merupakan berbagai sifat di
ajaran Kristen yang seharusnya dicontohkan oleh para pengikutnya, menjadikan
karakter Kristus sebagai panutan. Karakter Kristus mencakup sifat-sifat seperti
pengorbanan, kesabaran, kesopanan, keberanian, dan Damai Sejahtera. Karakter
ini harus menjadi pedoman bagi orang percaya dalam bertindak dan berinteraksi
dengan sesama serta lingkungan di sekitarnya.

Oleh karena itu, pemuda Kristen tidak bisa dipisahkan dari lingkungan
tempat mereka tinggal. Di sinilah mereka membentuk karakter, karena
lingkungan sosial merupakan tempat penting bagi pengembangan karakter
individu. Melalui lingkungan, seseorang dapat mengembangkan karakternya.
Pengaruh lingkungan terhadap karakter sangat signifikan, baik secara positif
maupun negatif, tergantung pada kemampuan individu dalam menyerap
pengaruh tersebut. B.S. Sidjabat menyatakan bahwa pengaruh orang lain
berperan dalam perasaan dan sikap mental, baik di masa lalu maupun saat ini,

dan berkontribusi pada perubahan hidup.

2 Handreas Hartono, “Membentuk Karakter Kristen Pada Anak Keluarga Kristen,” Kurios
2, no. 1 (2018): 62.

2 Rannu Sanderan, “Disiplin Asketisme Dan Harmoni Kontribusi Disiplin Diri Bagi
Pengembangan Pendidikan Kristen” (2016): 1.

% B S Sudjabat, Membangun Pribadi Unggul (Yogyakarta: Andi, 2011), 36.



15
Menurut Poerwadarminta, karakter diartikan sebagai sebuah ciri yang
secara melekat ada pada diri seseorang. Lalu maksud dari Kristen yaitu
merupakan orang yang sudah menerima Yesus Kristus menjadi Juruselamat dan
Tuhan secara pribadi dan mencontoh ajaran serta hidupnya untuk diterapkan
pada kehidupan setiap hari. Maka maksud dari karakter Kristen yaitu berbagai
sifat spiritual yang dimiliki oleh pengikut Kristus.?* Penekanan utama pada
pendidikan agama Kristen yaitu untuk menumbuhkan jiwa manusia yang
mempunyai ketakutan terhadap Tuhan serta membantu individu untuk
merespon dengan bebas terhadap belas kasihan Allah yang telah mengganti
dosa-dosa mereka. Melalui tindakan tersebut menjadikan mereka bisa hidup
dalam pertolongan serta kekudusan Tuhan.
2. Arti Pendidikan Karakter
Arti dari pendidikan karakter secara umum yaitu usaha yang disengaja
dan direncanakan untuk mendidik dan mengembangkan kemampuan peserta
didik. Tujuannya agar mereka bisa membentuk karakter yang baik serta menjadi
orang yang berguna untuk lingkungan sekitar dan dirinya sendiri. Ini
menunjukkan bahwa pendidikan tidak hanya terbatas pada institusi atau latihan
intelektual, tetapi juga memerlukan pendekatan yang efektif. Pendidikan tidak

bisa dianggap lengkap jika tidak memperhatikan aspek pembentukan karakter.?”

26 W J S Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1976), 122.
% Gita Pala’langan, “Heurestika Dalam Hal Pendidikan Karakter Kristen Yang Supralogika
Terhadap Budaya Toraja” (2021): 1.



16
Menurut Dickona, arti dari pendidikan karakter yaitu sebuah usaha yang
dilakukan secara tulus agar seseorang terbantu dalam peduli, memahami dan
bisa bertindak relevan terhadap berbagai prinsip yang benar secara moral.?®
Albertus mengatakan bahwa pendidikan karakter adalah cara bagi seseorang
untuk mengalami berbagai nilai yang dipandang mulia, baik serta patut untuk
dilakukan menjadi acuan dalam berperilaku, baik berperilaku pada dirinya
sendiri, terhadap orang lain maupun dalam menjalin hubungan terhadap Allah.?
Dijelaskan Khan, arti dari pendidikan karakter yaitu sebuah proses yang
disengaja dan direncanakan untuk membimbing peserta didik. Ia juga
menekankan meningkatkan kualitas pendidikan dan budi pekerti dengan
mengajar, membantu, dan mendukung setiap siswa agar memiliki kemampuan
intelektual, karakter, dan keterampilan yang baik.3
Dijelaskan oleh berbagai ahli jika pendidikan karakter merupakan proses
yang disengaja serta direncanakan. la membantu peserta didik memahami nilai-
nilai baik, memiliki kemampuan otak, penampilan yang bagus, dan semangat
untuk memperjuangkan kebaikan. Pendidikan ini juga mengajarkan siswa
membuat keputusan yang cerdas agar bisa memberi kontribusi positif pada
masyarakat. Singkatnya, pendidikan karakter meliputi semua tindakan pendidik

yang mempengaruhi karakter siswa, dengan tujuan membangun orang yang

2 Thomas Lickona, Educating For Character: How Our School Can Teach Respect and
Responsibility (New York: Bantam Books, 1992), 12.

2 Doni Koesoema A., Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di Zaman Global (Jakarta:
PT Grasindo, 2007), 5.

% Yahya Khan, Pendidikan Karakter Berbasis Potensi Diri (Yogyakarta: Pelangi Publishing,
2010), 34.



17
mempunyai berbagai nilai moral diantaranya tanggung jawab, kejujuran,
toleransi, kerjasama serta kepedulian terhadap orang lain.

3. Tujuan dan Fungsi Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter memiliki prinsip untuk melakukan
pembangunan terhadap bangsa agar menjadi bermoral, kompetitif, kuat,
berakhlak mulia, suka gotong royong, aktif, toleran serta patriotik. Semua
hal itu diharapkan bisa diisi melalui takwa dan iman terhadap Tuhan
Yang Maha Esa relevan melalui berbagai nilai yang terkandung di
Pancasila.’!

Tujuan dari pendidikan karakter secara praktis yaitu memberikan
peningkatan terhadap hasil pendidikan dan kualitasnya supaya peserta didik
bisa membentuk akhlak maupun karakter yang seimbang, utuh dan baik relevan
dengan standar pada kelulusan. Lewatnya, diharapkan mereka bisa
mengembangkan dan gunakan pengetahuan sendiri, memahami serta
menanamkan  prinsip-prinsip  karakter = yang baik, sehingga bisa
mencerminkannya di kehidupan nyata.*

Dari sisi institusi, pendidikan karakter bertujuan meningkatkan hasil
pendidikan dan pelaksanaan pendidikan yang dilakukan di sekolah. Apabila

diimplementasikan secara tepat maka pendidikan karakter bisa menghasilkan

31 Suyanto, Panduan Pendidikan Karakter Di Sekolah Menengah Pertama (Jakarta: DIKTI, 2010),
45.
%2 Ary Forniawan, “Fungsi Dan Tujuan Pendidikan Karakter,” 2012.



18
kedisiplinan bagi warga sekolah dan sikap mandiri, bertanggung jawab, jujur,
sopan, taat kepada agama, menghargai orang lain dan cerdas.

Dengan pendidikan karakter yang wutuh, diharapkan siswa bisa
mengembangkan dan gunakan pengetahuan sendiri, memahami prinsip-prinsip
karakter, dan mencerminkannya dalam perilaku sehari-hari. Akhirnya, budaya
sekolah akan menjadi ciri khas dan citra sekolah di mata masyarakat.

Sesuai UU No. 20 Tahun 2003 tentang fungsi pendidikan nasional,
tujuannya adalah meningkatkan kualitas hidup masyarakat dengan
mengembangkan kemampuan dan karakter bangsa. Sehingga siswa bisa menjadi
individu yang mempunyai pengetahuan, sehat, berakhlak baik, beriman,
mandiri, kreatif, terampil, bertanggung jawab dan demokratis sebagai posisi
warga negara. Tujuan dari pendidikan karakter untuk menciptakan beberapa hal
penting. Secara umum, fungsi pendidikan karakter adalah:

o Mengembangkan potensi siswa supaya mempunyai pikiran, hati serta
perilaku yang positif;
o Memperkuat perilaku masyarakat yang multikultural;
o Meningkatkan peradaban bangsa agar bisa bersaing di tingkat global.
Sejumlah tiga fungsi utama dari pendidikan karakter secara khusus diantaranya:
o Pembentukan potensi, untuk membentuk individu yang sesuai dengan nilai

Pancasila.



19

o Perbaikan, untuk memperbaiki sifat yang buruk serta mengokohkan peran
sekolah, keluarga, pemerintah dan masyarakat dalam mengembangkan
karakter.

o Penyaring, untuk memilih dan menyaring sendiri nilai budaya yang positif
dari berbagai budaya yang beragam, demi membangun bangsa yang
bermartabat.’

4. Pendidikan Karakter dalam Pendidikan Formal

Sebenarnya, pendidikan karakter bukanlah ide baru dalam sejarah
manusia. Bahkan sebelum sekolah formal seperti saat ini muncul, orang tua telah
berusaha mendidik anak-anak mereka untuk menjadi orang yang sesuai dengan
kebiasaan budaya mereka.

Diharapkan lembaga pendidikan formal bisa berkontribusi banyak dalam
menumbuhkan kemampuan bangsa untuk menguasai teknologi dan ilmu
pengetahuan, karena perannya yang semakin penting dalam menentukan
kesejahteraan masyarakat. Oleh karena itu, sekolah saat ini lebih fokus pada
meningkatkan kemampuan di bidang yang terus berkembang itu. Namun,
meningkatkan kemampuan tersebut seringkali membuat perhatian terhadap
pendidikan karakter berkurang.

Pendidikan karakter sangat penting untuk membentuk orang dengan
sikap, perilaku, dan cara berpikir yang baik serta integritas yang tinggi. la

semakin diperlukan untuk menghadapi masalah dan tantangan masyarakat di

3 Suyanto, Panduan Pendidikan Karakter Di Sekolah Menengah Pertama, 45.



20
era globalisasi dan kemajuan teknologi yang cepat. Pendidikan karakter yang
bagus membantu orang menjadi cerdas, bertanggung jawab, jujur, disiplin, dan
penuh empati.

Pentingnya pendidikan karakter di lembaga pendidikan telah disadari
oleh banyak orang. Namun, pelaksanaannya menghadapi berbagai hambatan
karena dibutuhkan keterampilan dan kemampuan yang berbeda. Selain itu,
perbedaan tingkat pemahaman juga menjadi tantangan yang tidak bisa
dihindari.

Dalam penerapan pendidikan agama Kristen, pendidikan karakter
diperlukan untuk mengimplementasikan nilai-nilai yang diajarkan. Pendidikan
karakter ini adalah bagian penting dari pendidikan agama Kristen. Ini
menunjukkan bahwa pendidikan bukan hanya tentang institusi atau latihan
intelektual, tetapi juga memerlukan pendekatan yang baik. Pendidikan tidak
dapat dianggap lengkap jika tidak memperhatikan pembentukan karakter.3

5. Nilai-nilai Pendidikan Karakter

Generasi milenial memiliki berbagai nilai karakter moral yang butuh

untuk dikembangkan pada lingkup pendidikan formal maupun non formal,

diantaranya:

3 Palalangan, “Heurestika Dalam Hal Pendidikan Karakter Kristen Yang Supralogika
Terhadap Budaya Toraja,” 1.



21

1. Karakter jujur: Meliputi keterbukaan, konsistensi antara ucapan dan
tindakan (integritas), keberanian untuk melakukan yang benar, tidak curang,
dan dapat dipercaya.

2. Karakter tanggung jawab: Menjalankan tugas secara ikhlas dan sepenuh
hati, berusaha bekerja keras demi mewujudkan prestasi terbaik, mempunyai
etos kerja yang tinggi, mampu mengendalikan diri dan bersikap disiplin.

3. Karakter cerdas: Bersikap logis, berkomunikasi dengan baik, ingin tahu,
bertindak dengan penuh perhitungan, dan mencintai kebenaran dan alam.

4. Sehat dan Bersih: Menjaga ketertiban dan disiplin, menjaga diri sendiri dan
lingkungan, dan menjalankan gaya hidup sehat tanpa terpengaruh oleh
faktor negatif.

5. Karakter Peduli: Memperlakukan orang lain dengan sopan, toleran,
mendengarkan, senang berbagi, dan bekerja sama.

6. Sifat kreatif: Menyelesaikan masalah dengan inovasi, berpikir kritis, cepat
dalam membuat keputusan, dan selalu berinovasi.

7. Karakter gotong royong: Bersedia bekerja sama dengan baik, percaya bahwa
tujuan akan lebih mudah dicapai dalam tim, berbagi tenaga untuk mencapai
hasil terbaik, dan mengembangkan potensi diri untuk kepentingan

bersama.®

35 Moh Zulkarnaen, “Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal Di Era Milenial,” AL
MA’ARIEF: Jurnal Pendidikan Sosial dan Budaya 4, no. 1 (2022): 4-5.



22
C. Pendidikan Karakter dalam Budaya Lokal

Karakter generasi milenial berbeda dari karakter generasi sebelumnya.
Anak-anak dulu pergi ke sekolah sesudah mencium tangan dari orang tuanya,
menyapa sesama teman dan memperlihatkan sikap gotong royong, optimis,
disiplin, tanggung jawab, jujur serta cinta tanah air. Sekarang banyak dari
mereka cenderung kurang peduli. Menyalahgunakan kepercayaan, lebih
memilih berteman di media sosial daripada dengan orang dekat, meniru tren
dari media sosial, berbohong kepada orang tua untuk membayar sekolah tetapi
menggunakan uang itu untuk hal yang tidak berguna, serta meniru gaya dari
negara lain. Mereka juga terlihat apatis dan putus asa, lebih memilih untuk
membeli barang siap pakai daripada berinovasi.

Melalui pemberian pendidikan karakter terhadap generasi milenial,
diharapkan mereka akan memahami betapa pentingnya karakter dalam
kehidupan serta nilai-nilai moral dan akhlak yang harus dimiliki di zaman
sekarang. Mengubah hal-hal yang tidak baik menjadi hal-hal yang baik
adalah proses yang disebut pembangunan karakter, terutama bagi
generasi yang kehilangan sifat produktif dan inovatif mereka.

Generasi muda saat ini lebih terfokus pada pencapaian ilmu dan

kecerdasan, seringkali mengabaikan pendidikan karakter yang sangat penting.

% Ibid., 4.



23
Karena globalisasi, banyak orang menjadi tidak bermoral, dan mereka
melupakan budaya dan adat istiadat Indonesia, terutama kearifan lokal.

Fakta bahwa globalisasi menyebabkan banyak orang muda melupakan
budaya dan adat istiadat. Mereka lebih cenderung meniru gaya Barat dan
mengabaikan prinsip-prinsip lokal. Jadi begitu penting dalam mengaitkan
berbagai nilai kearifan lokal pada pendidikan formal.

Pembentukan karakter juga dipengaruhi oleh budaya. Misalnya, dalam
masyarakat Toraja, perasaan dan kepribadian anak-anak berkorelasi langsung
dengan nilai-nilai yang mereka anut. Keteladanan, atau yang dikenal sebagai Ma’
Peolai dalam bahasa Toraja, terjadi melalui proses meniru sesuatu yang dianggap
ideal. Dengan demikian, keteladanan dapat membantu perkembangan

kepribadian dan karakter seseorang.’”

D. Integrasi nilai kearifan lokal dalam kurikulum nasional
Kurikulum dimasukkan berbagai nilai kearifan lokal yang dijadikan
strategi untuk menaikkan kualitas dari pendidikan dan memastikan kurikulum
pendidikan tetap relevan serta efektif. Saat ini, pendidikan di Indonesia
membutuhkan perubahan besar baik dari sisi kualitas maupun kelangsungan.
Jadi, cara mencapai tujuan itu adalah dengan memasukkan pengetahuan lokal ke

dalam kurikulum.

% Sanderan, “Heuristika Dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional,” 306.



24

Perlu diketahui bahwa kearifan lokal adalah ajaran yang baik, bermoral,
dan bijaksana yang dimiliki oleh suatu masyarakat. Ia bisa diterapkan sehari-hari
untuk mendukung pertumbuhan budaya, sumber daya manusia, dan sumber
daya alam. Jadi, kearifan lokal adalah bagian dari budaya yang harus tetap
dijadikan pegangan dan petunjuk hidup masyarakat.

Karena pembelajaran kearifan lokal sering dialami oleh peserta didik,
memasukkannya ke dalam kurikulum sangat penting. Pemahaman tentang
kearifan lokal diwujudkan dalam rencana untuk menerapkan prinsip-prinsipnya
di setiap daerah. Dengan memanfaatkan kearifan lokal, pembelajaran bisa
menjadi harmonis dan berkelanjutan. Jadi, perbaikan dalam rencana
pembelajaran berbasis kearifan lokal ini dapat membawa siswa pada
pembelajaran yang efektif dan sesuai dengan konteks.

Pembelajaran seperti ini membuat siswa tidak merasa bosan, malah
menjadi menyenangkan. Dengan memasukkan nilai-nilai kearifan lokal, siswa
bisa memahami dan mencintai budaya mereka sendiri.

Menggabungkan kearifan lokal ke dalam pendidikan formal sangat perlu
karena bisa menciptakan siswa yang berbudaya. Untuk membentuk hal itu, guru
atau dosen memiliki peran besar (karena mereka berpengaruh pada keberhasilan
pendidikan karakter di sekolah atau kampus), sedangkan orang tua bisa
melakukannya di rumah untuk menjadikan anak mereka pribadi yang baik.

Saat memasukkan kearifan lokal ke dalam pembelajaran, tingkat

perkembangan siswa harus disesuaikan dengan mata pelajaran, materi, dan



25
metode pengajarannya. Tujuannya agar siswa bisa membangun nilai-nilai
karakter seperti yang ditetapkan Perpres No 87 Tahun 2017, yaitu: bertanggung
jawab, peduli lingkungan, ramah, menghargai kemampuan orang lain, cinta
tanah air, penasaran, patriotis, demokratis, mandiri, kreatif, disiplin, toleran,

jujur, dan religius.®

E. Tongkonan
1. Pengertian Tongkonan

Secara etimologis, Tongkonan berasal dari kata Tongkon, yang berarti
duduk. Tongkonan berarti tempat duduk, khususnya duduk bersama mendengar
wejangan atau perintah dari orang tua. Pengertian Tongkonan secara lebih luas
pada persekutuan darah daging (rara buku), atau dari keturunan satu keluarga
nenek moyang. Persekutuan yang disimbol dalam rumah Tongkonan. Dalam
rumah Tongkonan keluarga besar dari Tongkonan lain, bertemu untuk
melaksanakan ritus-ritus adat bersama. Kata” tongkon” dapat pula diartikan
sebagai duduk pada upacara dukacita dengan istilah “male tongkon” .

Menurut keyakinan aluk todolo, Tongkonan merupakan "tiga dasar
kepercayaan" yang disebut aluk tallu oto’na. Sedangkan Aluk rampe matallo atau
pemala’ rambu tuka’ adalah doa yang menyampaikan keinginan, syukur, dan

kegembiraan kepada para dewa dan puang matua. Doa ini dibacakan di bagian

% Agustin Anggraisa et al., “Mengintegrasikan Kearifan Lokal Dalam Kurikulum
Pendidikan” (2023): 1.
% Palebangan, Aluk, Adat, Dan Adat-Istiadat Toraja, 76.



26
timur rumah Tongkonan atau tempat ritual berlangsung, dan ritualnya dilakukan
dari pagi hingga tengah hari.*

Aluk rampe matampu atau pemala’ rambu solo” adalah doa untuk kedukaan
dan kematian, yang ditujukan kepada orang yang sudah meninggal. Para
penganut aluk to dolo menyembah di sisi barat rumah Tongkonan, dilakukan sore
hari ketika matahari mulai terbenam. Lalu ada aluk mangola tangnga, yaitu doa
yang menyampaikan harapan kepada puang matua di tengah langit. Ritual ini
bisa dilakukan pagi atau malam hari.*!

Secara morfologi, kata Tongkonan berasal dari "Tongkon" yang berarti
duduk atau belasungkawa. Tongkonan adalah rumah teristimewa untuk leluhur,
tempat keluarga besar duduk dan bertemu bersama saat melaksanakan ritus
adat, serta merupakan simbol kerukunan.*> Prinsip dasar Tongkonan yaitu
karaspasan yang artinya nilai karakter terpusat dalam 4 hal utama diantaranya
ketentramanl, kedamaian, persatuan serta ketenangan.*®

Tongkonan adalah salah satu bentuk rumah namun tidak semua rumah
disebut sebagai Tongkonan, Dalam masyarakat Toraja secara umum mengenal
dua jenis rumabh, yaitu Banua barung-barung, merupakan sebuah rumah tinggal

biasa di masyarakat Toraja yang tidak memiliki fungsi secara khusus yang

% Dina Gasong and Novrianto Tanduklangi, Pangadaran Basa Sia Kada Keangga'na Toraya
(Makassar: Indo Global, 2002), 2-3.

#Ibid., 3.

42 Th. Kobong, Injil Dan Tongkonan (BPK Gunung Mulia, 2008), 82.

# Binar Jonathan Pakpahan, Membangun Teologi Kontekstual Dari Kearifan Lokal Toraja
(Jakarta: PT BPK Gunung Mulia, 2020), 45.



27
berkaitan langsung dengan adat. Bentuk dari banua barung-barung yaitu
menyerupai rumah panggung pada daerah Bugis.

Rumah Tongkonan tidak lagi sebagai tempat tinggal semata, tetapi akan
lebih sering digunakan untuk aktivitas sosial, tempat yang digunakan dalam
upacara religi untuk rumpun keluarga pemilik Tongkonan tersebut. Rumah
Tongkonan juga merupakan bangunan tradisional suku toraja yang sangat
terkenal dengan keunikannya, Tongkonan juga merupakan rumah penguasa
tondok (Penguasa adat), serta keluarganya.*

2. Tongkonan menjadi simbol budaya

Dari perspektif etimologi kata budaya asalnya yakni pada bahasa
Sansekerta yaitu “buddhaya” yang berarti budi atau akal.** Budi berarti akal,
pikiran, pengertian, paham dan pendapat. Kebudayaan merupakan semua sikap
dan hasil karya yang dibuat manusia untuk tujuan kehidupan masyarakat yang
menjadi milik dari manusia yang sudah belajar.* Kebudayaan merupakan hasil
dari proses kegiatan yang menciptakan akal budi manusia, seperti keyakinan,
kesenian, adat istiadat, sangat jelas bahwa kebudayaan Toraja yaitu semua hal
yang kaitannya dengan aluk serta tata cara pada kehidupan setiap hari baik itu
kehidupan ekonomi, sosial dan kesenian. Dalam masyarakat tradisional,

persekutuan lebih di utamakan dibandingkan dengan kepentingan pribadi.

# Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya, 164.

4 Setrianto Tarrapa’, “Kurikulum Pendidikan Karakter Gereja Toraja Berbasis Nilai-Nilai
Injil Dan Tongkonan” (Cipanas, 2017), 137-138.

46 P Hariyono, Pemahaman Kontekstual Tentang Ilmu Budaya Dasar (Yogyakarta: Kanisius,
2004), 44.



28
Sehingga dalam persekutuan masyarakat lebih mengesampingkan urusan
pribadi. Tongkonan sebagai simbol budaya digambarkan dalam aspek
kehidupan masyarakat Toraja, baik secara arsitektur, sosial dan spiritual dan
simbolis. Dengan bentuk atap yang unik Tongkonan akan mudah dikenali bahwa
salah satu bangunan yang berasal dari suku Toraja.
3. Jenis-jenis tongkonan

a. Tongkonan layuk

Tongkonan layuk yaitu Tongkonan yang paling pertama menjadi sumber
kekuasaan dan perintah melalui peraturan tertentu yang berlaku di Tana Toraja,
Tongkonan yang dimaksud yaitu semua tempat peraturan masyarakat serta
agama yang disusun dalam Tongkonan ini dinamakan yaitu Tongkonan pesiok
aluk “vovv
b. Tongkonan pekaindoran/pekamberan

Tongkonan ini biasanya dikenal juga dengan Tongkonan kaparengngesan.
Didirikan dari penguasa adat pada setiap wilayah yang membangun
pemerintahannya sesuai dengan aturan yang berlaku pada Tongkonan pesiok aluk.
Tongkonan ini akan dihuni oleh parengnge yang memerintah dalam suatu wilayah
dan tugas utamanya ialah menjaga kesejahteraan serta keharmonisan komunitas
Tongkonan yang dipimpinnya.

c. Tongkonan batu a’riri

47 Ibid., 158.



29

Batu artinya “batu”, Airi artinya tiang, adalah Tongkonan sebagai tiang
batu keluarga, Tongkonan tidak memiliki kekuasaan atau peranan adat. Bentuk
dan ukurannya dengan Tongkonan pesiok aluk dan Tongkonan kaparengengesan
namun peran dan fungsinya berbeda dalam masyarakat.
d. Banua parapuan

Tongkonan ini pada dasarnya adalah keturunan dari keluarga kasta
rendah dalam masyarakat Toraja. Peranan banua pa’rapuan tidak jauh berbeda
dengan Tongkonan batu A’riri yaitu sebagai persatuan keluarga.
F. Tongkonan Layuk

Tongkonan Layuk merupakan Tongkonan yang mulia dengan posisi di
puncak kepemimpinan dalam struktur adat masyarakat Toraja.*® Kata layuk
berarti "maha, tinggi, atau agung", sehingga Tongkonan Layuk adalah Tongkonan
yang paling awal dan dijadikan sumber kekuasaan serta perintah pada semua
peraturan adat.* Tongkonan Layuk sering disebut sebagai Tongkonan pesiok aluk
karena berfungsi sebagai pusat pembuatan aturan adat dan agama.® Tongkonan
ini dimiliki oleh keluarga bangsawan atau pemimpin dalam masyarakat, dan
semua keputusan yang dibicarakan bersama dalam Tongkonan Layuk akan
menjadi dasar dalam pelaksanaan upacara adat dan kehidupan masyarakat.

Kepemimpinan dalam Tongkonan Layuk dipegang oleh To Parengnge’,

yaitu pemimpin tertinggi yang memiliki kewenangan penuh dalam mengatur

4 Gasong and Tanduklangi, Pangadaran Basa Sia Kada Keangga'na Toraya, 10.
# Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya, 164.
%0 Palebangan, Aluk, Adat, Dan Adat-Istiadat Toraja, 97.



30
kehidupan adat dan spiritual masyarakat.”® To Parengnge’ berperan sebagai
pengambil keputusan utama dalam berbagai urusan adat, mulai dari
penyelenggaraan upacara ritual hingga penyelesaian konflik dalam masyarakat.
Posisi To Parengnge’ tidak hanya sebagai pemimpin administratif, tetapi juga
sebagai figur moral dan spiritual yang menjadi teladan bagi seluruh anggota
masyarakat. Dalam menjalankan kepemimpinannya, To Parengnge’ bertindak
berdasarkan musyawarah dan mufakat dengan para pemuka adat lainnya,
sehingga keputusan yang diambil mencerminkan kehendak kolektif
masyarakat.

Pendidikan karakter ditekankan dalam Tongkonan Layuk karena tempat
ini berfungsi sebagai pusat pembentukan nilai dan norma sosial masyarakat
Toraja. Tongkonan Layuk menjadi "sekolah karakter" di mana nilai-nilai seperti
kepemimpinan bijaksana, tanggung jawab kolektif, ketaatan pada aturan
bersama, dan kebersamaan ditransmisikan melalui praktik langsung dalam
kehidupan sehari-hari.”> Proses pendidikan karakter terjadi melalui mekanisme
to ma’peolai (keteladanan), di mana To Parengnge’ dan pemuka adat menjadi
model perilaku yang dapat diamati dan ditiru oleh generasi muda. Berbeda
dengan pendidikan formal yang bersifat teoretis, pendidikan karakter di
Tongkonan Layuk bersifat eksperiensial, yaitu karakter dibentuk melalui

pengalaman langsung dalam konteks kehidupan sosial yang nyata. Melalui

51 Tandipadang, “Teologi Gender: Kepemimpinan Perempuan Dalam Rumah Tongkonan
Di Balusu, Kabupaten Toraja Utara,” 167.

52 Sanderan, “Heuristika Dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional,” 310-
315.



31
keterlibatan dalam upacara adat, musyawarah, dan kegiatan sosial lainnya,
generasi muda belajar nilai-nilai penting sambil mempraktikkannya secara
langsung.

Nilai-nilai yang terkandung dalam Tongkonan Layuk dan dipraktikkan
dalam kehidupan masyarakat Toraja antara lain:
1. Saling Menghormati
Sikap hormat kepada sesama manusia, terutama kepada orang yang lebih
tua dan pemimpin adat.
2. Kebersamaan
Keputusan penting diambil secara kolektif melalui musyawarah, setiap
individu adalah bagian dari komunitas yang lebih besar.
3. Tanggung Jawab
Memenuhi kewajiban sesuai dengan posisi dan peran dalam masyarakat,
mencakup tanggung jawab terhadap keluarga dan komunitas.
4. Gotong Royong
Kerja sama dan saling membantu dalam berbagai kegiatan masyarakat.
Secara arsitektur, Tongkonan Layuk dapat dilihat dari pemakaian
ornamen dan jenis ukirannya. Tongkonan tersebut biasanya menggunakan a'riri
posi’ (tiang pusat), ornamen kepala kerbau (kabongo), dan simbol kepala ayam

(katik). Ruang pada Tongkonan secara vertikal dibagi menjadi tiga bagian, yaitu

>3 Darius, “Nilai Pendidikan Berbasis Kearifan Lokal Tongkonan Toraja Untuk Penguatan
Karakter Di Era Budaya Digital,” 125.



32
bagian kaki, bagian badan rumah, dan bagian atas/atap. Pembagian ruang
Tongkonan secara vertikal ini merupakan bentuk adaptasi dari kosmologi
kepercayaan Aluk Todolo, kepercayaan yang dianut nenek moyang masyarakat
Toraja. Pada pembagian secara horizontal, terdapat tiga ruang pada Tongkonan
pada umumnya yaitu ruang Sumbung, Sali, dan Tangdo. Ada tidaknya ruang,
dimensi, jenis dan jumlah ruang tergantung pada jenis Tongkonan masing-
masing.

Tongkonan Layuk memiliki fungsi praktis sebagai tempat tinggal dan
berkumpul, tetapi juga mengandung makna simbolis yang mendalam. Rumah
adat ini dianggap sebagai manifestasi dari hubungan yang harmonis antara
sesama manusia, alam, dan leluhur. Setiap elemen pada Tongkonan Layuk, dari
arsitektur hingga dekorasinya, memiliki makna tertentu yang berhubungan
dengan keyakinan dan nilai-nilai budaya.>

Karakteristik yang paling membedakan Tongkonan Layuk dari Tongkonan
lainnya adalah status sosialnya. Tongkonan Layuk merupakan Tongkonan dengan
status tertinggi dalam hierarki sosial masyarakat Toraja, berfungsi sebagai
pusat pemerintahan adat dan tempat pengambilan keputusan penting.
Tongkonan Layuk adalah Tongkonan untuk ketua adat, berbeda dengan
Tongkonan Pekamberan untuk keluarga terpandang dan bangsawan, serta

Tongkonan Batu A'riri untuk keluarga biasa. Tongkonan Layuk berfungsi sebagai

5 Pitriani ] Tidball, “Hubungan Budaya Lokal Dalam Pelayanan Pemerintah Di Kabupaten
Tana Toraja,” Lingua: Jurnal Ilmu Pendidikan 7, no. 1 (January 2004): 25.



33
tempat berkumpulnya para pemimpin adat untuk membahas dan memutuskan
berbagai hal yang mempengaruhi seluruh komunitas, serta menjadi pusat
penyelenggaraan upacara adat besar. Salah satu ciri khas dalam masyarakat
adalah penghargaan lewat taa (daging) yang disebut dengan kande ma’lalan ada’
kande madolang. Penghargaan ini biasanya berbentuk kepala kerbau yang
dibagikan kepada masyarakat sekitar sebagai simbol kehormatan dan

kemuliaan Tongkonan Layuk.>

% Lepong, “Sistem Konstruksi Rumah Adat Tongkonan Di Pemukiman Tradisional Ke'te
Kesu Kabupaten Toraja Utara,” 8-9.



