
 

 

11 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI  

 

A. Nilai-Nilai Kristiani 

1. Pengertian Nilai 

Nilai merupakan sebuah hal yang abstrak yang tidak mudah dipahami 

begitu saja. Thomas Edison mengatakan bahwa sukar dalam mengongkritkan nilai 

yang sebagaimana begitu abstrak. Rismawaty mengutip Robert M.Z Lawang 

dalam buku “Pendidikan Agama Kristen terhadap Terbentuknya Nilai-nilai” 

mengatakan nilai itu merupakan suatu hal yang menggambarkan keinginan serta 

hal yang mampu memengaruhi perilaku sosial setiap orang.12 

 Beberapa pengertian nilai jika dilihat dalam KBBI diantaranya yaitu:  

a. Nilai adalah harga. Hal ini mengarah pada nilai pada barang yang diukur 

dengan uang yang mana mengarah pada mahal atau murah nya sesuatu. 

b. Nilai adalah harga uang. Hal ini mengarah pada perbandingan antar 

benda.  Misalnya nilai mata uang Indonesia berbeda dengan mata uang 

dolar negara Amerika. Jadi perbandingan nilai yang berlaku dalam 

sebuah benda yang dipertukarkan. 

 
12 Rismawaty, Pendidikan Agama Kristen Terhadap Terbentuknya Nilai-Nilai Iman Kristiani.39 



12 

 

 

c.  Nilai adalah angka kepandaian. Hal ini mengarah pada ukuran 

pencapaian siswa misalnya dalam hal skor yang diperoleh. Skor itu lebih 

pada penilaian dari guru atau dosen terhadap pelajar.  

d. Nilai adalah kadar atau mutu. Hal ini mengarah pada banyak sedikitnya 

isi dalam sesuatu, misalnya jumlah gizi dalam buah. 

e. Nilai adalah konsep yang menunjukkan sifat atau karakteristik yang 

dianggap penting, berharga, atau berguna bagi manusia. Hal ini 

mengarah pada nilai dari agama, nilai dari norma sosial, atau aturan yang 

kita anggap perlu untuk dipupuk.13 

Dari pengertian nilai di atas dapat disimpulkan bahwa nilai merujuk 

harga, kadar atau mutu, angka pencapaian, serta hal yang bersifat berguna bagi 

manusia.  

Ada banyak pandangan mengenai nilai itu sendiri. Selain pengertian nilai 

di atas, beberapa tokoh juga merumuskan pengertian nilai. Beberapa kutipan 

definisi nilai dilihat dari pandangan para ahli sebagai berikut.  

1. Menurut Frenkel nilai adalah ide atau konsep yang ada dalam pikiran 

seseorang yang dianggap penting olehnya.14 Artinya bahwa nilai merupakan 

suatu anggapan subjektif dari seseorang berdasarkan apa yang dipikir 

penting dan berguna bagi kehidupan.  

 
13 “Nilai,” dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Versi Online, diakses pada 12 Maret, 

2025, https://kbbi.web.id/nilai. 
14 Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, 28. 



13 

 

 

2. Menurut Spranger nilai adalah suatu hal yang menjadi pedoman seseorang 

dalam memutuskan sesuatu. Hal ini mengarah pada hal-hal yang dijadikan 

pertimbangan dalam memilih jalan dalam situasi tertentu. Nilai merupakan 

sesuatu hal yang dianggap sangat benar dan memotivasi orang untuk 

menyatakannya.15 

3. Menurut Koentjaraningrat nilai merupakan bentuk dari budaya yang dapat 

digunakan menjadi pedoman oleh setiap orang dalam bermasyarakat. 

Budaya tersebut berupa sesuatu yang diinginkan atau tidak dikehendaki. Hal 

ini berdasarkan pada cara masyarakat tersebut melihatnya.  

4. Menurut Soerjono Soekanto nilai merupakan konsep abstrak pada manusia. 

Nilai yang dimaksud yaitu nilai baik atau buruk. Hal ini menyangkut pada 

nilai yang berlawanan bukan baik saja melainkan juga nilai keburukan16 

Dari definisi nilai menurut beberapa tokoh di atas, dapat disimpulkan 

bahwa nilai adalah sesuatu hal yang berasal dari proses pertimbangan pikiran 

seseorang baik itu hal yang baik, maupun hal yang buruk yang diyakini dapat 

menjadi pedoman dalam memutuskan sesuatu atau diusahakan untuk 

diwujudkan. 

Dalam pandangan ilmu sosial, nilai itu hal yang dianggap benar dan baik. 

Baik dalam bentuk abstrak (asas atau penilaian), maupun konkrit (material). 

 
15 Ibid., 30. 
16 Faliqul Ishbah, “Makalah Pengertian Nilai Menurut Para Ahli Dan Pengertian Norma,” 

Heru Hermawan (H, 2022), 8–9. 



14 

 

 

Abstrak artinya sesuatu yang tidak nyata atau bersifat non material. Hal yang 

dimaksud ialah diantaranya nilai kejujuran, kesetiaan, keberanian dan penilaian 

lainnya. Sedangkan nilai yang konkrit ialah hal yang berbentuk materi atau benda 

yang nampak, misalnya benda-benda seperti mobil, rumah, uang, pakaian dan 

materi lainnya.17 Jadi nilai tidak hanya dilihat dari sifat atau asas tetapi juga dari 

benda atau materi yang dianggap baik dan berguna.   

Dalam adat-istiadat Nurul Qalbi yang dikutip oleh Christian, mengatakan 

bahwa nilai adalah suatu tingkat yang paling tinggi dari paling abstrak dalam 

adat-istiadat dan kepercayaan terhadap sesuatu, yang secara turun-temurun 

diwarisi oleh orang-orang yang terdahulu.  Hal ini disebabkan karena nilai-nilai 

merupakan suatu konsep tentang apa yang hidup dalam alam pikiran sebagian 

dari warga suatu masyarakat mengenai apa yang mereka anggap baik, berharga, 

bernilai, dan penting dalam hidup, sehingga dapat berfungsi sebagai pedoman 

yang memberi arah kehidupan para warga masyarakat.18 

2. Nilai-Nilai Kristiani 

Nilai kristiani adalah nilai-nilai yang ada di dalam kitab suci baik dari 

Perjanjian Lama, maupun dari Perjanjian Baru. Nilai-nilai tersebut menjadi ciri 

khas orang-orang Kristen yang harus diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.19 

Dalam Perjanjian Baru, nilai-nilai kristiani adalah nilai-nilai yang diajarkan dan 

 
17 Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, 23. 
18 Christian Elyesar Randalele, Bartolomius Budi, and Dorce Desi Nabu, “Nilai-Nilai 

Kristiani Dalam Ritual Dipelima Sundun Pada Upacara Adatrambu Solo’,” jurnalPendidikan Kristen 

3, no. 2 (2022): 98–99. 
19 Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, 47. 



15 

 

 

dinampakkan oleh Yesus Kristus. Dalam menjalani kehidupan nilai kekristenan 

menjadi salah satu ukuran kebaikan yang kita terapkan selama hidup yang mana 

segala yang diperbuat sesuai apa yang menjadi kehendak atau ajaran Tuhan. 

Homrighausen dalam Willyam menyatakan tentang nilai-nilai kristiani 

merupakan upaya membawa manusia menuju pada karakter kristiani yang murni 

baik melalui bimbingan, bertumbuh dalam sikap.20 

 Nilai-nilai Kristiani yang diajarkan oleh Tuhan Yesus dapat kita lihat 

dalam Matius 22;37-40; Markus 12:30-31; Lukas 10:27, yakni: 

a. Mengasihi Tuhan Allah dengan segenap hati, segenap jiwa, segenap akal 

budi, dan segenap kekuatan kita. 

b. Mengasihi sesama manusia seperti mengasihi diri sendiri.21  

Sejalan dengan itu, nilai-nilai kristiani juga dapat dilihat dalam Galatia 

5:22-23 tentang 9 buah Roh diantaranya kasih, sukacita, damai sejahtera, 

kesabaran, kemurahan, kebaikan, kesetiaan, kelemahlembutan, dan penguasaan 

diri, yang dapat dijadikan pedoman bagi orang percaya dalam menjalani 

kehidupannya. 

Dalam sistem religi, Edison mengembangkan nilai-nilai kristiani yang 

diantaranya yaitu nilai kejujuran, kasih, kesetiaan, toleransi, ketaatan, 

 
20 Wllyam Resti Andriani Gea, Analisa Gea, and Marampa Elieser, “Implementasi Nilai-

Nilai Pendidikan Kristen Terhadap Pwmbentukan Moral Anak Sejak Dini,” Jurnal Pendidikan Agama 

Kristen 5, no. 2 (2023): 104. 
21 Pinondang Simanjuntak and Hanna Dewi Aritonang, “Penerapan Nilai-Nilai Kristiani 

Dalam Lingkungan Masyarakat Heterogen,” JurnalPendidikan Agama dan Filsafat 2, no. 1 (2024): 78. 



16 

 

 

persahabatan, cinta damai, pengampunan, kebaikan, kesabaran, sukacita, 

kedamaian, tidak mementingkan diri sendiri, ketulusan, dan rendah hati.  

a. Kejujuran adalah nilai tentang menyatakan segala sesuatu apa adanya. Tidak 

menambah atau mengurangi atau mengartikan salah suatu pengertian. 

Mengatakan sesuatu sesuai dengan yang terjadi, tidak berbohong dan curang. 

Nilai kejujuran menciptakan kebenaran dan kebaikan sehingga dapat menuju 

pada kebahagiaan serta kesejahteraan.  

b. Kasih adalah suatu perasaan sayang, cinta, suka atau perasaan yang ditaruh 

seseorang terhadap yang lainnya. Kasih menjadi pendorong dalam 

menciptakan kebaikan terhadap sesama. Hal ini dapat diwujudkan dengan 

cara memelihara, menolong, menasehati, merawat, melindungi, berkorban, 

serta mendidik. Kasih menjadi nilai yang sangat diperlukan sebagai manusia 

sebagai makhluk yang mempunyai perasaan dan hidup di masyarakat sosial. 

Selain kasih diartikan sebagai menyayangi, kasih juga diartikan sebagai 

memberi misalnya memberi sayang, memberi sesuatu yang berharga, 

perhatian, yang didasarkan pada rasa empati dalam diri seseorang.22 

c. Kesetiaan adalah keteguhan hati, ketaatan, atau kepatuhan pada janji, 

kesepakatan, atau sumpah. Kesetiaan menjadi hal penentu terhadap 

seseorang untuk dapat dipercaya. Kesetiaan membawa kebahagiaan bagi 

pasangan, maupun sanak keluarga.23 

 
22 Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, 73. 
23 Ibid., 85. 



17 

 

 

d. Toleransi adalah sikap penghargaan dan saling memahami sifat manusia. Hal 

ini mengarah pada pemahaman tentang adanya perbedaan dalam banyak hal, 

untuk itu diperlukan tenggang rasa atau sifat menghormati dan menghargai 

perasaan orang lain.24 Toleransi dapat menciptakan hubungan yang harmonis 

antar masyarakat yang berbeda dalam lingkungan yang sama.  

e. Ketaatan adalah kepatuhan, kesetiaan, dan kesalehan. Sikap ini dilihat dari 

bagaimana kehidupan seseorang dalam beribadah, penyembahan, dan 

melakukan firman Tuhan, serta ketaatan dalam pelayanan bagi Tuhan. 

Ketaatan dapat dilihat dari cara kita berelasi dengan Tuhan dan perintah-

perintah-Nya. 

f. Persahabatan dan kekeluargaan adalah cara hidup melalui kehadiran dalam 

persekutuan, membina komunikasi yang intensif dengan sesama, serta saling 

peduli dengan kebutuhan masing-masing anggota. Persahabatan kita bisa 

lihat dalam Amsal 17:17, “Seorang sahabat menaruh kasih setiap waktu, dan 

menjadi seorang saudara dalam kesukaran”.25 Hal ini tentang nilai 

persahabatan yang positif dimana sahabat mampu memberikan kasih dan 

pertolongan saat yang lainnya berada dalam kesusahan. 

 

 

g. Ketulusan  

 
24 Ibid., 146. 
25 Rifai, Gemar Belajar Agama Kristen- Jilid 3 (Sukoharjo: BornWin’s Publishing, 2019), 161. 



18 

 

 

Ketulusan berasal dari kata tulus dalam KBBI yang berarti sungguh-

sungguh dan bersih hati, tidak berpura-pura atau memiliki motif tersembunyi. 

Ketulusan mencakup kesungguhan dan kebersihan hati dalam setiap tindakan 

dan perkataan, sehingga tindakan tersebut benar-benar berasal dari hati yang 

ikhlas dan jujur.26 Ketulusan merupakan sikap seseorang yang memberi dan tidak 

mengharapkan imbalan atau pengembalian. Pemberian dilakukan dengan ikhlas 

tanpa pamrih. Dalam Matius 6:3 yang berbunyi,” Tetapi jika engkau memberi 

sedekah, janganlah diketahui tangan kirimu apa yang diperbuat tangan 

kananmu”, ayat ini berarti memberi harus dilakukan secara diam dan tidak harus 

diketahui semua orang. Memberi dengan tulus adalah kebaikan yang tidak 

mengharapkan timbal balik atau pujian dari orang, melainkan kebaikan harus 

ikhlas dan berharga di mata Tuhan. 

h. Rendah Hati 

Rendah hati artinya sikap tidak mementingkan diri sendiri, tidak 

menganggap diri lebih tinggi diantara yang lain. Dalam kisah pengorbanan Yesus 

Kristus, kerendahan hati diwujudkan dalam tindakan rela menempatkan diri-Nya 

sejajar dengan manusia. Dia rela sejajar dengan ciptaan-Nya demi melayani 

manusia.27 Orang yang tidak rendah hati cenderung tidak bisa menjalin hubungan 

kerja sama dengan orang lain dan menganggap dirinya paling hebat dan haus 

 
26“Tulus,” dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Versi Online, diakses pada 12 April 

2025, https://kbbi.web.id/tulus. 
27 Sri Wahyuni, Kepemimpinan Hamba Dalam Filipi 2:5-11, ed. Moh Nasrudin (Bojong 

Pekalongan: PT. Nasya Expanding Management, 2021), 93. 



19 

 

 

akan pujian. Sikap ini memiliki peran yang sangat penting dalam ber kehidupan 

bermasyarakat terlebih berpengaruh pada sikap kita terhadap orang lain.  

Selain itu, juga nilai-nilai kristiani yang dapat diajarkan di rumah, gereja, 

sekolah maupun dalam masyarakat diantaranya ada belas kasih, empati, 

penguasaan diri, sikap hormat, toleransi, keadilan, serta cinta tanah air.28 Nilai 

tersebut dianggap penting ada pada manusia dalam hidup. Nilai-nilai kristiani 

juga bisa kita dapatkan dalam tradisi kebiasaan-kebiasaan dalam masyarakat. 

Christian juga menuliskan nilai-nilai kekristenan diantaranya yaitu Empati dan 

kepedulian sosial, kasih sayang dan penghormatan, gotong royong, dan sukacita.29  

a. Empati dan kepedulian sosial, berarti dorongan jiwa seseorang untuk 

menaruh dirinya berada dalam keadaan, perasaan, dan kondisi orang lain. 

Empati menjadi nilai penting dalam membangun interaksi dalam kehidupan 

sosial. 

b. Penghormatan, berarti suatu tindakan bahkan kegiatan sebagai penghargaan 

kepada orang lain dan diaktualkan dalam relasi kasih sayang.  

c. Gotong royong, merupakan aktivitas yang sangat menjunjung tinggi 

kebersamaan. Tindakan yang didasarkan pada keikhlasan dalam upaya 

meringankan orang lain. Hal ini dapat dinyatakan dalam pengorbanan 

waktu, materi, bahkan usaha tenaga yang bisa kita berikan kepada sesama.  

 
28 Tabita Kartika Chrsitiani et al., Integrasi Pendidikan Kristen Dengan Isu-Isu Budaya Di Era 

Industri 4.0 Jilid 1, ed. Sumiaty, Syani Bombongan Rante Salu, and Anugerah Agustus Rando, 1st ed. 

(Bandung: MEDIA SAINS INDONESIA, 2020), 73. 
29 Randalele, Budi, and Nabu, “NILAI-NILAI KRISTIANI DALAM RITUAL DIPELIMA 

SUNDUNPADA UPACARA ADATRAMBU SOLO’.”, 98-99. 



20 

 

 

3. Nilai Pendidikan Kristiani  

a. Pendidikan Kristiani 

Pendidikan adalah proses pembelajaran dan pengajaran yang bertujuan 

mengembangkan perilaku anak didik sesuai dengan harapan masyarakat, melalui 

transmisi pengetahuan, sikap, dan keterampilan.30 Pendidikan Kristen merupakan 

pendidikan yang berporos pada firman Tuhan baik dalam Perjanjian Lama 

maupun Perjanjian Baru.31 Hal ini berarti bahwa seluruh isi pendidikan Kristiani 

dilandaskan pada Alkitab sebagai bahan utama dalam pengajarannya.  

Lois E. LeBar dalam buku Education That Is Christian yang dikutib oleh 

Robert W. Pazmino yang mana menjelaskan bahwa pendidikan Kristiani mesti 

berpusat pada Kristus sang Firman yang hidup dan Firman Allah yang tertulis 

yaitu Alkitab.32 Pendidikan Kristiani merupakan pendidikan yang menerapkan 

nilai-nilai kekristenan dalam kehidupan yang menjadi ciri khas kekristenan.  

b. Tujuan Pendidikan Kristiani 

Tujuan pendidikan Kristen adalah membentuk seseorang menjadi 

individu yang utuh, mencerminkan citra Allah, dengan karakter kasih, ketaatan, 

kecerdasan, keterampilan, dan budi pekerti luhur. Mereka juga diharapkan 

mampu mengaktualisasikan nilai-nilai kristiani dalam keseharian nya menjalani 

 
30 S Nasution, Sosiologi Pendidikan (Jakarta: Bumi Aksara, 2010), 10. 
31 Harianto G. P., Pendidikan Agama Kristen Dalam Alkitab Dan Dunia Pendidikan Masa Kini 

(Yogyakarta: Penerbit ANDI, 2012), 35. 
32 Robert W Pazmino, Fondasi Pendidikan Kristen, 2nd ed. (Bandung: Bpk Gunung Mullia, 

2013).221. 



21 

 

 

hidup.33 Pendidikan Kristiani dianggap sebagai penyadaran terhadap nilai-nilai 

kehidupan yang memberi arahan, tuntunan, dan bimbingan dalam berpikir dan 

bertindak.34 

 Thomas Edison mengatakan salah satu tujuan pendidikan Kristen yaitu 

untuk membawa karakter seseorang kepada karakter kristiani dalam berperilaku 

sesuai dengan nilai yang dianutnya. Nilai-nilai yang pegang itu diamalkan dalam 

kehidupan sehari-hari.35 Lebih jelas Thomas Edison memberikan arah pendidikan 

yang berbasis nilai-nilai kristiani sebagai berikut.  

1) Pendidikan Nilai Kristiani untuk Mengasihi 

Pendidikan nilai Kristiani membawa seseorang untuk memiliki rasa 

empati terhadap orang lain. Mengasihi dapat diartikan sebagai tindakan memberi, 

sayang, perhatian, bahkan barang-barang yang dianggap berharga sebagai tanda 

pengorbanan bagi orang lain. 

2) Pendidikan Nilai Kristiani adalah Pendidikan Menuju Kebaikan  

Nilai dalam masyarakat selalu tentang nilai baik. Maka dari itu, orang-

orang yang menghidupi nilai itu pasti menjadi orang yang selalu menebarkan 

kebaikan dalam kehidupan. 

 

3) Pendidikan Nilai Kristiani Membentuk Persepsi 

 
33 Sabar Rismawaty, Pendidikan Agama Kristen Terhadap Terbentuknya Nilai-Nilai Iman 

Kristiani, ed. Arrmizen Wahid, 1st ed. (PASAMAN: CV. AZKA PUSTAKA, n.d.), 32. 
34 Thomas Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, ed. 

Wilhelmina Karnina, 1st ed. (Bandung: Kalam Hidup, 2018), 90. 
35 Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, 112–113. 



22 

 

 

Nilai-nilai dalam pendidikan   membawa seseorang kepada pola pikir, 

cara pandang, bahkan mengambil keputusan dengan cara yang dewasa.  

4) Pendidikan Nilai Kristiani Membentuk Sikap 

Nilai-nilai Kristiani yang ditanamkan seseorang dalam dirinya akan 

mempengaruhi tindakannya. Dari hal itu, nilai membentuk sikap seseorang. 

5) Pendidikan Nilai Kristiani Membentuk Keyakinan 

Nilai-nilai kristiani dapat menguatkan, menegaskan suatu 

kepercayaan seseorang. Pendidikan nilai kristiani mampu mempengaruhi 

kepercayaan sampai menjadi keyakinan. 

6) Pendidikan Nilai Kristiani Menentukan Tindakan 

Nilai kristiani yang mana nilai baik dan benar akan berdampak pada 

sikap seseorang dalam mengambil keputusan. Tindakan yang diubahkan bisa 

dari tindakan yang jahat kepada baik jika ia menerapkan nilai yang baik 

dalam dirinya. 

7) Pendidikan Nilai Kristiani Menentukan Keputusan yang Tepat. 

Nilai kristiani yang diajarkan kepada seseorang akan memuat dirinya 

memutuskan pada hal yang benar dan sesuai kehendak Allah. 

8) Pendidikan Nilai Kristiani Mengarah ke Harmonisasi Sosial 

Pendidikan dengan basis nilai-nilai Kristiani akan mengupayakan 

orang-orang untuk selaras, sehati sepikir, sejalan dan cocok dengan orang lain 

bahkan menjadi pedoman bagi orang disekitarnya. Nilai kristiani 

membimbing orang berada dalam keharmonisan dengan sesama. 



23 

 

 

9) Pendidikan Nilai Kristiani Mengarah ke Kehidupan yang Berkeadaban 

Pendidikan nilai kristiani akan membawa orang untuk memilih 

akhlak yang sopan, baik dalam hal bahasanya, tindakannya serta memiliki 

sikap bergaul yang mulia.36 

Jadi, dapat dikatakan bahwa pendidikan kristiani berbasis nilai-nilai 

kristiani akan membawa orang-orang dalam tindakan, perkataan, dan pemikiran 

yang berkarakter kristiani. 

c. Pendidikan Kristiani Kontekstual terhadap Kebudayaan 

Pendidikan Kristen Kontekstual adalah upaya dalam menyesuaikan 

dengan kehidupan sehari-hari. Konteks juga dapat diartikan sebagai perubahan 

pada realitas yang berupaya mengikuti masalah dan kebutuhan ditempat 

tersebut.37 Hal ini sejalan dengan Hope S Antone dalam bukunya yang berjudul 

“Pendidikan kristiani kontekstual” mengatakan bahwa pendidikan dibentuk oleh 

konteks masyarakat. Kehidupan selalu dinamis sehingga pendidikan mesti 

memperhitungkan hal-hal yang terjadi.38 Pendidikan yang berkesinambungan 

berarti bahwa manusia selalu dalam proses belajar, berkembang, dan beradaptasi 

dengan lingkungan sekitar.39 Jadi, dapat dikatakanbahwa didalam perubahan dan 

 
36 Thomas Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, ed. 

Wilhelmina Karnina, 1st ed. (Bandung: Kalam Hidup, 2018), 73-79 
37 Elma Lewan Datu, “Analisis Nilai-Nilai Dalam Tradisi Mero’ Dan Implikasinya Bagi 

Pendidikan Kristen Di Lembang Pondingao’,” 2023. 
38 Hope S Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual; Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan 

Dalam Pendidikan Agama, 3rd ed. (Jakarta: Gunung Mulia, 2015). 
39 H. A. R Tillaar, Pendidikan, Kebudayaan, Dan Masyarakat Madani Indonesia, ed. Mukhlis 

(Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1999), 28. 



24 

 

 

perkembangan budaya di sekitar, orang terus berusaha beradaptasi dengan 

perubahan itu dengan pendidikan yang juga mengikuti perubahan tersebut.  

Dalam konteks masyarakat yang membudaya, proses pendidikan Kristen 

berfokus pada nilai-nilai yang menjadi inti kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai 

tersebut perlu di internalisasi, dilestarikan, dikembangkan, dan diwujudkan 

dalam kehidupan keseharian oleh seluruh anggota masyarakat, yang merupakan 

manifestasi dari kebudayaan. Dengan demikian, masyarakat tidak dapat 

dipisahkan dari budayanya. Masyarakat bukan hanya memiliki budaya, tetapi 

juga terus membudayakan. 

 Pendidikan dalam konteks kebudayaan memiliki hubungan yang sangat 

erat dan tak terpisah, sehingga di mana ada pendidikan, di sana ada kebudayaan, 

dan begitu pula sebaliknya.40 Hal ini juga selaras yang dikatakan oleh Robert W. 

Pazmino dalam buku Fondasi Pendidikan Kristen bahwa tanpa budaya, pendidikan 

Kristen menjadi sesuatu yang abstrak yang tidak memiliki hubungan dengan 

kehidupan manusia. Bahkan Ia mengutip pernyataan dari Bernard Bailyn yang 

mengatakan pendidikan Kristen merupakan semua proses penyampaian pesan-

pesan dari budaya kepada generasi-generasi.41 Jadi dapat dikatakan bahwa 

pendidikan dan budaya selalu berjalan bersama. Oleh karena itu, nilai-nilai yang 

 
40 H. A. R Tillaar, Pendidikan, Kebudayaan, Dan Masyarakat Madani Indonesia, ed. Mukhlis 

(Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1999), 30. 
41 Pazmino, Fondasi Pendidikan Kristen,.230. 



25 

 

 

ada dalam kebudayaan diserap dan dihidupi oleh masyarakat Kristen untuk 

melestarikan kebudayaan serta menyelaraskan dengan nilai-nilai kekristenan. 

Kebudayaan harus memiliki tujuan yang jelas untuk menemukan makna 

dan nilai yang membuat manusia merespons Allah, yang telah menciptakan 

segala sesuatu, bukan untuk disia-siakan. Oleh karena itu, perlu diusahakan dan 

dipelihara dengan baik. Maka dari itu, makna dan nilai dalam budaya tersebut 

harus membawa kita kepada Allah.42  Bahkan budaya dalam hal ini memberikan 

pengertian bahwa manusia mesti berlandaskan pada Firman Tuhan dalam seluruh 

proses kebudayaan. Oleh karena itu, pusat dari semua aktivitas kebudayaan 

haruslah Firman Tuhan yang benar, sehingga bukan hanya sekedar kontribusi 

pada dunia, tetapi juga dapat dipertanggungjawabkan di hadapan Tuhan.43 

Pendidikan Kristiani memiliki peran penting terutama pendidikan 

kristiani yang kontekstual terhadap budaya dalam meinternalisasikan nilai-nilai 

kearifan lokal ke dalam pendidikan kristiani. Hal ini bertujuan untuk membuat 

pengalaman spiritual anak semakin meningkat serta ajaran agama dapat relevan 

dan diterima oleh masyarakat. Pendidikan Kristiani berbasis nilai-nilai budaya 

menjadikan pendidika tidak hanya membagi pengetahuan namun mampu 

menguatkan identitas serta iman seseorang. Dengan begitu, isi pendidikan 

kristiani menjadi nilai yang ternyata tidak jauh dari praktik kehidupan sehari-

 
42 Sundoro Tanuwidjaja and Samuel Udau, “Iman Kristen Dan Kebudayaan,” Jurnal Teologi 

Kontekstual Indonesia 1, no. 1 (2020): 6. 
43 Ibid., 10. 



26 

 

 

hari.44 Hal ini juga sejalan dengan yang dikatakan oleh Serti Ruben dalam 

tulisannya yang berjudul “reinterpretasi Budaya Longko’ Toraja melalui 

Perspektif Galatia 5:22-23 Sebagai Strategi Kontekstualisasi dalam Pengajaran 

Pendidikan Agama Kristen”, bahwa integrasi nilai-nilai budaya dengan ajaran 

kekristenan akan mampu membuahkan model pengajaran yang terintegrasi. Hal 

tersebut memberi peluang kepada anak untuk berdiri di atas identitas Kristen 

yang kokoh tanpa harus kehilangan warisan budaya.45 

Pendidikan Kristen mesti memakai metode pengajaran yang berhubungan 

dalam hal ini berupa analogi atau perumpamaan lain yang dapat dengan mudah 

dipahami oleh seseorang karena dekat dengan sekitarnya. Dengan begitu 

pendidikan dapat dilakukan dengan mudah dan akan mudah diserap. 

Kontekstualisasi budaya dalam pendidikan agama Kristen sangat penting untuk 

menciptakan pengalaman belajar yang relevan dan efektif. Dengan menghormati 

tradisi lokal dan menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman, seseorang 

dapat memperdalam pemahaman mereka tentang iman Kristen dan menerapkan 

nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Melalui penerapan nilai-nilai 

Kristen, Pendidikan Kristiani membentuk moral dan etika sehingga mereka dapat 

berkontribusi positif dalam masyarakat.46 

 
44 Melinda Mithunayon and Noni Indrawati Waruwu, “Implikasi Budaya Dalam 

Pendidikan Agama Kristen,” Jurnal Pendidikan Agama Kristen 1, no. 3 (2024): 5–6. 
45 Serti Ruben, “Reinterpretasi Budaya Longko’ Toraja Melalui Perspektif Galatia 5:22-23 

Sebagai Strategi Kontekstualisasi Dalam Pengajaran Pendidikan Agama Kristen,” Jurnal Kajian 

Agama Dan Multikulturalisme Indonesia (2024): 4. 
46 Mithunayon and Waruwu, “Implikasi Budaya Dalam Pendidikan Agama Kristen,” 5–6. 



27 

 

 

Dari hal tersebut, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Kristen 

kontekstual merupakan pendidikan yang berkaitan dengan budaya setempat 

dalam upaya penyelarasan antara perubahan, kebutuhan, kondisi, nilai yang ada 

dalam masyarakat dengan nilai – nilai kekristenan dimana pendidikan itu 

diterapkan.   

 

B. Rambu Solo’ 

Pada tahun 1984, studi dilakukan oleh Institut Theologia Gereja Toraja 

tentang adat dan menyimpulkan bahwa aluk dan adat merupakan kesatuan yang 

tak dapat dipisahkan. Adat bersumber ari aluk dan aluk sumber bagi adat. Namun, 

pengertian aluk dan ada’(adat) masih sering atau disamakan bahkan kurang 

dipahami dengan benar oleh orang-orang.47  

 Istilah ada' (adat) itu asal katanya dari bahasa Arab. Adat menjadi kata 

yang dipakai orang Toraja setelah ada relasi dengan orang Bugis yang merupakan 

mayoritas memeluk agama Islam. Adat dan aluk memiliki makna yang sama, yaitu 

mengatur kehidupan masyarakat. Dalam praktiknya, keduanya saling terkait dan 

tidak dapat dipisahkan, sehingga adat dapat dianggap sebagai pelaksanaan dari 

aluk yang menyangkut perilaku dan kehidupan bersama dalam masyarakat. 

Dahulu orang Toraja belum mengenal istilah adat. Adat diperkenalkan oleh orang 

 
47 T.H Kobong, Aluk, Adat Dan Kebudayaan Toraja Dalam Perjumpaannya Dengan Injil (Jakarta: 

Institut Theologia Indonesia, 1992), 19. 



28 

 

 

Bugis yang datang di Toraja sehingga kata itu diserap dan sampai sekarang 

dipakai. Adat bukan hanya dipahami sebagai kebiasaan tetapi juga disebut aluk.48  

Aluk merupakan istilah yang memilik arti luas. Dalam kamus Toraja- 

Indonesia yang disusun oleh J. Tammu dan DR. H. Van der Venn, aluk artinya: 

agama, kebaktian kepada Tuhan atau dewa, hal tentang upacara agama, dan 

perilaku.  Lebih jelasnya bahwa aluk merupakan kepercayaan, agama, ada istiadat, 

dan perilaku sebagai buah kepercayaan.49  Jadi, dapat dikatakan bahwa aluk dan 

ada’ adalah dua kata yang memiliki makna yang sama. Keduanya memiliki makna 

sebagai aturan, kebiasaan dan perilaku yang dilakukan dalam kehidupan. 

Keduanya tidak dapat dipisahkan karena aluk melahirkan ada’, dan ada’ 

pelaksanaan sebuah aluk, meskipun perkembangan bahasa dan pengaruh dari luar 

hari ini kata aluk dan ada’ dibedakan.  

Rambu Solo’ merupakan salah satu bagian yang menjadi asas dari Aluk 

Todolo, yang menjadi upacara kematian. L.T Tangdilintin dalam bukunya yang 

berjudul “Toraja dan Kebudayaannya”, bahwa Rambu Solo’ salah satu dari upacara 

Aluk Simuane Tallang Silau Eran, yang berarti aluk = agama=aturan= upacara; 

simuane = berlawanan= berpasangan; tallang= bambu yang dibelah. Artinya bahwa 

upacara yang berpasangan atau berlawanan. Lawan dari upacara Rambu Solo’ 

yaitu Rambu Tuka’ (upacara keselamatan dan kehidupan).50  

 
48 Ibid., 22. 
49 Ibid., 6. 
50 L. T. Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya, IV (Tana Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 

1981), 104. 



29 

 

 

Persembahan yang dimaksud yaitu hal yang ditujukan kepada jiwa si mati.  

Hal ini dipercaya bahwa semua yang menjadi korban baik yang memiliki nyawa 

maupun yang tidak turut ikut oleh jiwa ke Puya (dunia orang mati). 51 Rambu Solo’ 

atau disebut juga Aluk Rampe Matampu’. Upacara ini diikat oleh kepercayaan 

nenek moyang Toraja yaitu Aluk Todolo (aluk= agama, keyakinan, kepercayaan; 

todolo= orang dulu, nenek moyang). Dalam masyarakat Toraja, pemakaman tidak 

dilakukan secara langsung setelah kematian, melainkan harus memenuhi 

beberapa syarat terutama bagi mereka yang masih terikat adat dan aluk.52 Aluk 

Todolo meyakini bahwa seseorang yang meninggal belum sepenuhnya dikatakan 

meninggal. Mereka hanya disebut sebagai To Makula’ yang artinya to= orang, 

makula’= sakit. Selama orang yang sudah meninggal masih sebagai to makula’, ia 

tetap diperlakukan layaknya seperti orang yang masih hidup seperti masih 

diberikan makanan dan minuman.53 To makula’ disebut sebagai orang mati bilah 

telah disahkan oleh aluk. Jika belum diritualkan sesuai aluk, maka belum sah 

sebagai orang mati karena hidup maupun mati ditentukan oleh aluk. Di sini jelas 

bahwa perjalanan hidup dan kematian didasarkan pada ketentuan aluk dan 

berlandaskan pada aluk.54 Jadi, dapat dikatakan bahwa seluruh kehidupan dan 

kematian orang Toraja yang masih diikat oleh aluk todolo semuanya didasarkan 

 
51 Kobong, Aluk, Adat Dan Kebudayaan Toraja Dalam Perjumpaannya Dengan Injil., 6. 
52 L. T. Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya., 118 
53 Ibid., 119. 
54 Y.A Sarira, Aluk Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’ (Tana Toraja: 

PUSBANG GEREJA TORAJA, 1996),  99. 



30 

 

 

pada aluk. Aluk menjadi pedoman dalam menjalani kehidupan, melaksanakan 

upacara kematian serta tentang dunia setelah kematian.  

Meskipun bahkan sampai saat dimana kekristenan masuk di Toraja, Rambu 

Solo’ tetap dipertahankan dan dilestarikan oleh orang Toraja. Hal ini menunjukkan 

bahwa Rambu Solo’ tidak lepas dari kehidupan orang Toraja meskipun sebagian 

banyak orang sudah memeluk agama Kristen. Nattye, dalam bukunya yang 

berjudul “Toraja Ada Apa dengan Kematian”, ia mengatakan bahwa upacara 

rambu solo’ menjadi tempat kita melihat masyarakat tampil dengan cara dan 

gayanya tersendiri.55 Hal ini berarti upacara rambu solo’ menampilkan 

keberagaman perbedaan penampilan dan status sosial serta ciri khas individu 

dalam bersatu dalam satu upacara. Menurut C. Gustav Jung yang dikutip 

Tangdilintin, pengalaman kelompok terjadi pada tingkat kesadaran yang lebih 

dalam daripada pengalaman individu. Hal ini disebabkan oleh kenyataan bahwa, 

ketika banyak orang berkumpul bersama untuk berbagi satu emosi yang sama, 

jiwa total yang muncul dari kelompok berada di bawah level jiwa individu.56 

Dalam upacara pemakaman atau kematian dalam Rambu Solo’, upacara 

pemakaman menjadi momen penting bagi keluarga dan masyarakat untuk 

memberikan dukungan kepada keluarga yang berduka. Kegiatan tersebut sering 

disebut Tongkon. Secara harafiah Tongkon memiliki arti duduk, jadi kegiatan 

 
55 Nattye SX, Toraja Ada Apa Dengan Kematian, ed. Bert Tallulembang, 1st ed. (Yogyakarta: 

Gunung Sopai, 2021),  135. 
56 Ibid., 137. 



31 

 

 

"Tongkon" merupakan simbol kehadiran dan solidaritas, di mana kerabat dan 

anggota masyarakat datang untuk duduk bersama dan memberikan dukungan 

kepada keluarga yang sedang berduka. Jadi tongkon itu adalah datang berbagi 

duka. Tongkon bukan hanya sekedar datang duduk namun juga merupakan 

kebersamaan yang tidak lepas dari kebiasaan-kebiasaan yaitu datang dengan 

membawa kerbau, atau dalam bahasa Toraja disebut sebagai rampo ma’ rendenan 

tedong, dan juga datang membawa babi.57 Kebiasaan tersebut merupakan praktek 

yang dilakukan oleh keluarga yang disebut sebagai ma’tangkean suru’. 

 

C. Tangkean Suru’ dalam Rambu Solo’ 

 Tangkean suru’ merupakan tradisi dalam rambu solo’ yang mana praktek 

yang dilakukan keluarga yaitu dengan cara membawa kerbau, babi, kopi, dan 

bawaan lainnya kepada keluarga yang sedang berduka sebagai bentuk bela 

sungkawa. Bawaan yang berupa kerbau atau babi yang disembelih akan menjadi 

makanan bagi masyarakat yang datang berduka. Dalam upacara kematian, 

makanan menjadi tanda dasar untuk membangun relasi kelompok-kelompok 

sosial. Relasi yang berusaha dibangun dan dipulihkan yaitu terjadi dalam 

hubungan antara keluarga yang sedang berduka atau melakukan upacara dan 

keluarga yang datang membawa tangkean suru’. Kerbau atau babi yang dibawa 

menjadi makanan menandai kekerabatan itu ada. Bukan hanya itu, bahkan ketika 

 
57 Esron Mangita, dan Sampe Asang,”Tongkon Suatu Kajian Teologis Tentang Makna 

Tongkon DalamKebudayaan Toraja dan Implikasinya Bagi Kehidupan WargaJemaat di Jemaat 

Minanga,” Jurnal Kinaa V, no. 1 (2019), 5. 



32 

 

 

berada dalam hubungan yang rusak, keluarga yang dianggap musuh dalam 

perseteruan pada saat mengalami kedukaan, seseorang yang berseteru harus 

datang melayat dalam upacara kematian itu. Hal ini yang mendorong orang 

Toraja datang tongkon (duduk) dengan membawa diri atau bawaan lain (tangkean 

suru’) seperti babi, kerbau, atau lainnya sebagai tanda turut merasakan duka.58 

Jadi, dapat dikatakan bahwa barang bawaan (tangkean suru’) bukan hanya 

menjadi makanan nantinya namun tanda ikatan yang sangat kuat yang dapat 

mempererat hubungan antar keluarga atau bahkan menyatukan relasi antar 

keluarga yang sudah rusak secara luas.   

Yekhonya F. T Timbang menjelaskan secara khusus tentang mantunu bai 

bahwa orang Toraja memandangnya sebagai suatu tindakan perdamaian. 

Perdamaian atau disebut sebagai suru’ dalam hal ini orang yang melanggar aturan 

agama. Selain itu babi dibawa pada saat upacara kedukaan juga memiliki makna 

sebagai tanda berbelasungkawa dari sanak keluarga yang turut merasakan duka.59   

Mantunu pada upacara rambu solo’ merupakan upaya dalam membangun 

dan mengembalikan hubungan sosial dan kekerabatan keluarga yang bertujuan 

untuk mengikat keakraban sesuai pada status sosial. Hal ini mengarah pada 

tujuan untuk mempertahankan hubungan keluarga bukan hanya orang tua dan 

anak-anak namun secara luas pada anggota keluarga lainnya. Dalam hal ini 

 
58 Simon Petrus, Budaya Spiritual Orang Toraja Di Potok Tengan Mengkendek, ed. P Petrus 

Roreng and Yotham Timbonga, 1st ed. (Makassar: De La Macca, 2018), 25. 
59 J Binsar Pakpahan, dkk, Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, ed. J Binsar 

Pakpahan, 1st ed. (Jakarta: Bpk Gunung Mullia, 2020), 211. 



33 

 

 

mantunu terdapat dua tujuan utama yang ingin dicapai, yaitu membangun dan 

memulihkan kembali tatanan sosial yang telah rusak akibat kematian, serta 

memperbaiki keseimbangan alam semesta yang sudah rusak.60 Jadi dapat 

dikatakan di balik kedukaan karena kematian ada kehidupan lain dalam relasi 

keluarga yang dapat dihidupkan. 

Bagi masyarakat Toraja memahami bahwa tangkean suru’ merupakan 

bentuk persaudaraan antar masyarakat untuk mempererat hubungan antar satu 

sama lain yang sedang berduka. Selain itu, tangkean suru’ sebagai bentuk kasih dari 

kerabat atau saudara. Membawa babi bertujuan sebagai balasan kebaikan dari 

keluarga yang sedang merasakan duka. Tangkean suru’ dalam hal ini sebagai 

bawaan atau sebagai balasan keluarga terhadap yang sedang berduka merupakan 

hal yang tidak menjadi pemberian yang harus dilaksanakan karena ini menjadi 

tanda kekeluargaan bukan hutang.61 Dalam hal ini bahwa memberi bukan menjadi 

paksaan bila ada, berikan, dan jika tidak atau belum ada, tidak dipaksa.  

 Tangkean Suru’ yang berupa bawaan seperti kerbau, babi, maupun bawaan 

lainnya adalah bentuk nyata sipopa’di’, siangkaran dan siporannu. Artinya keluarga 

datang untuk saling mendukung dan membantu keluarga. Kehadiran secara fisik, 

tenaga, maupun bawaan lainnya sebagai bentuk nyata lebih dari kata-kata. 

Tangkean suru’ dibawa sebagai bentuk turut berduka sebagai wujud sipopa’di’, 

 
60 Simon Petrus, Budaya Spiritual Orang Toraja Di Potok Tengan Mengkendek, ed. P Petrus 

Roreng and Yotham Timbonga, 1st ed. (Makassar: De La Macca, 2018), 23. 
61 Naomi Sampe, “Rekonstruksi Paradigma Ekonomis Dalam Budaya Rambu Solo ’ Di 

Toraja Utara” 4666 (2020), 34–35. 



34 

 

 

sehingga keluarga yang dibawakan merasa terbantu dengan itu diartikan sebagai 

siangkaran, serta mencukupi kebutuhan dari sanak keluarga sebagai bentuk dari 

siporannu. Jika dilihat pada daerah Toraja Utara, tangkean suru’ tidak hanya dalam 

bentuk babi atau kerbau saja, namun ternyata juga melalui bentuk barang lainnya 

seperti gula, beras, kopi, bahkan uang dan bawaan-bawaan lainnya.62 

Prinsip gotong royong dan solidaritas sangat kuat dalam budaya Toraja. 

Ketika seseorang memberikan bantuan, seperti kerbau atau materi lainnya, dalam 

upacara kematian atau acara lainnya, mereka tidak mengharapkan pengembalian 

langsung. Namun, ada kesadaran bahwa bantuan tersebut akan dibalas di masa 

depan ketika mereka membutuhkan. Ini menunjukkan nilai-nilai kebersamaan 

dan hubungan keluarga yang erat dalam masyarakat Toraja.63 

Tangkean suru’ adalah segala pemberian yang dibawa oleh keluarga yang 

menganggap bahwa yang berduka ialah bagian dari keluarga. Hal ini tidak lepas 

dari rasa ikatan perasaan yang begitu kuat yang disebut sebagai Longko’ Toraya. 

Longko’ merupakan rasa penghormatan dan juga perasaan malu ketika tidak 

berhasil melakukan apa yang terbaik bagi keluarga lainnya. Saling membantu dan 

saling melengkapi merupakan buah dari menghidupi Longko’ bagi masyarakat 

Toraja.64 Longko’ diartikan sebagai rasa hormat yang terjalin antar satu keluarga 

dengan keluarga lainnya. Ketika keluarga gagal melakukan yang terbaik terhadap 

 
62 Yayu Astuti Lampi, “Membangun Nilai Kasih Persahabatan Dalam Pemberian Kerbau 

Atau Babi Dalam Upacara Rambu Solo’,” Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia 4, no. 1 (2023), 49. 
63 Ibid., 50. 
64 Pakpahan, Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja.(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2020), 24. 



35 

 

 

keluarga lainnya, maka perasan malu akan muncul dan hal inilah yang disebut 

sebagai kalongkoran. Kegagalan terlihat dari cemoohan yang diterima oleh 

keluarga dari anggota keluarga lainnya. Longko’ menjadi jati diri dalam menjaga 

kehormatan keluarga.65  Longko’ Toraya inilah yang kemudian menjadi ekspresi 

suatu keluarga untuk menjaga nama baik mereka. Hal ini yang mendorong 

terjadinya rasa ingin mengembalikan pemberian yang seimbang bagi keluarga 

yang telah memberi. 

Sikap longko’ juga dipengaruhi penilaian-penilaian lain, seperti ingin di 

pandang dan disukai banyak orang, atau berusaha agar tidak ceritakan buruk 

orang lain. Sikap longko' yang menekankan kesopanan dan perilaku baik 

bertujuan menciptakan harmoni dan kedamaian dalam komunitas. Nilai ini 

mendorong individu untuk mengutamakan hubungan yang baik dengan orang 

lain dan menjaga keseimbangan sosial.66 Dengan demikian longko’ mempunyai 

nilai kedamaian yang dihidupi oleh masyarakat Toraja untuk menjalani hidup 

dengan damai dan harmonis.  

Dalam hasil penelitian yang dilakukan oleh Naomi Sampe, ia 

menerangkan bahwa pada zaman dulu, dulunya orang membawa sirih, pinang, 

ubi, pisang atau tuak ke rambu solo’, namun berbeda dengan sekarang banyak 

orang sudah membawa gula, kue, kopi bahkan kerbau atau babi bahkan juga 

amplop. Pemberian babi, kerbau dan bawaan bertujuan untuk meringankan beban 

 
65 Ibid., 25. 
66 Theodorus Kobong, Injil Dan Tongkonan, 3rd ed. (Jakarta: Gunung Mulia, 2021), 44. 



36 

 

 

keluarga yang berduka. Secara khusus pemberian berupa babi dan kerbau akan 

membantu keluarga yang kurang mampu, sehingga penyediaan hewan untuk 

upacara rambu solo’ tercukupi. 

Pada hal tangkean suru’, keluarga yang tidak berduka lah yang 

membawakan babi atau kerbau kepada keluarga yang saat mengalami duka. 

Sehingga sekarang pengembalian tersebut dapat dilakukan pada saat keluarga 

mampu mengembalikannya. Namun jika belum mampu, keluarga tidak ada 

paksaan sebab pemberian itu merupakan tanda kekeluargaan dan kekerabatan 

dan tidak dimaknai sebagai utang.67  Meskipun zaman sekarang banyak orang 

menganggap itu adalah utang, namun ditegaskan bahwa ini bukanlah utang 

melainkan tanda dukacita dan kasih dari sanak keluarga yang mengakui memiiki 

ikatan kekeluargaan. Oleh sebab itu, bagi orang Toraja pemali jika ada keluarga 

yang meminta atau menagih kembali pemberian yang telah diberikan pada masa 

lalu. Seluruh pemberian baik berupa kerbau, babi dan pemberian lainnya 

merupakan pemberian yang ikhlas dan tulus dan tidak ada paksaan untuk harus 

dikembalikan. 

Dalam tradisi masyarakat Toraja sesuai dengan pemahaman asli bagi yang 

masih memeluk agama suku, pemberian hewan pada saat upacara kematian 

kepada keluarga yang berduka memiliki makna yang sangat mendalam. 

Masyarakat Toraja menganggap bahwa hewan kurban dianggap sebagai bekal 

 
67 Sampe, “Rekonstruksi Paradigma Ekonomis Dalam Budaya Rambu Solo ’ Di Toraja 

Utara.”,  34. 



37 

 

 

bagi arwah yang meninggal di puya (dunia arwah). Meskipun banyak orang Toraja 

sudah memeluk agama lain selain agama suku, pemahaman tentang tujuan hewan 

kurban tersebut masih dipegang baik dalam hati masyarakat Toraja. Sehingga 

sekarang tradisi ini masih dipertahankan meskipun telah dimaknai sebagai tanda 

kasih sayang bagi keluarga yang telah meninggal.68 Jadi dapat dikatakan bahwa 

tradisi leluhur masyarakat Toraja yang dipengaruhi oleh pemahaman dalam 

agama suku (aluk todolo), tetap dilestarikan dan mengalami sedikit perubahan 

pemaknaan namun esensi dan nilai dalam pemberian tersebut tetap pada nilai 

kasih dan kekeluargaan.   

 

 

 
68 Ibid., 35. 


