
 

1 
 

BAB I 

 PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

 Indonesia adalah negara dengan mempunyai daerah dan suku yang 

beragam, diantara salah satunya yaitu suku Toraja yang berdomisili di provinsi 

Sulawesi Selatan. Toraja terkenal karena kekayaan adat istiadat dan 

kebudayaannya yang sangat beragam dan unik. Dalam kehidupannya, 

masyarakat Toraja tidak lepas dari dua upacara di antaranya yaitu upacara rambu 

tuka’ dan rambu solo’. L. T. Tangdilintin dalam bukunya yang berjudul “Toraja dan 

Kebudayaannya” mengatakan bahwa Rambu Tuka’ dan Rambu Solo’ ialah bagian 

asas dari Aluk Todolo yang mana Aluk Todolo adalah kepercayaan atau agama 

leluhur suku Toraja.1 Rambu Solo’ adalah suatu upacara pemakaman dalam adat 

Toraja sebagai tanda penghormatan keluarga terhadap si mati.2 Hal ini 

berhubungan dengan kegiatan ritual kematian. Meskipun bahkan sampai saat 

dimana kekristenan sudah masuk di Toraja, Rambu Solo’ tetap dipertahankan dan 

dilestarikan oleh orang Toraja. Hal ini menunjukkan bahwa Rambu Solo’ tidak 

lepas dari kehidupan orang Toraja meskipun sebagian banyak orang sudah 

memeluk agama Kristen.  

 
1 L. T. Tangdilintin, Toraja Dan Kebudayaannya, IV. (Tana Toraja: Yayasan Lepongan Bulan, 

1981), 104. 
2 Debiyani Embon, “Sistem Simbol Dalam Upacara Adat Toraja Rambu Solo’: Kajian 

Semiotik,” Bahasa dan Sastra 4, no. 2 (2019): 3. 



2 

 

 
 

Dalam upacara pemakaman atau kematian dalam Rambu Solo’, upacara 

pemakaman menjadi momen penting bagi keluarga dan masyarakat untuk 

memberikan dukungan kepada keluarga yang berduka. Kegiatan tersebut sering 

disebut Tongkon. Secara harafiah Tongkon memiliki arti duduk, jadi kegiatan 

"Tongkon" merupakan simbol kehadiran dan solidaritas, di mana kerabat dan 

anggota masyarakat datang untuk duduk bersama dan memberikan dukungan 

kepada keluarga yang sedang berduka. Dengan demikian, tongkon menjadi bagian 

penting dalam proses pemakaman dan membantu keluarga untuk melewati masa 

sulit tersebut. Jadi tongkon itu adalah datang berbagi duka. Tongkon bukan hanya 

sekedar datang duduk namun juga merupakan kebersamaan yang tidak lepas dari 

kebiasaan-kebiasaan yaitu datang dengan membawa kerbau, atau dalam bahasa 

Toraja disebut sebagai rampo ma’ rendenan tedong, dan juga datang membawa babi.3 

Kebiasaan tersebut merupakan praktek yang dilakukan oleh keluarga yang 

disebut sebagai ma’tangkean suru’.   

 Tangkean suru’ adalah segala pemberian yang dibawa oleh keluarga yang 

menganggap bahwa yang berduka ialah bagian dari keluarga. Hal ini tidak lepas 

dari rasa ikatan perasaan yang begitu kuat yang disebut sebagai longko’ toraya. 

Longko’ merupakan rasa penghormatan dan juga perasaan malu ketika tidak 

berhasil melakukan apa yang terbaik bagi keluarga lainnya. Saling membantu dan 

 
3 Esron Mangita and Sampe Asang, “TONGKON Suatu Kajian Teologis Tentang Makna 

Tongkon Dalam Kebudayaan Toraja Dan Implikasinya Bagi Kehidupan Warga Jemaat Di Jemaat 

Minanga,” Jurnal Kinaa 5, no. 1 (2019): 5. 



3 

 

 
 

saling melengkapi merupakan buah dari menghidupi longko’ bagi masyarakat 

Toraja.4 Longko’ Toraya inilah yang kemudian menjadi ekspresi suatu keluarga 

untuk menjaga nama baik mereka. Hal ini yang mendorong terjadinya rasa ingin 

mengembalikan pemberian yang seimbang bagi keluarga yang telah memberi.  

Pendidikan adalah kesadaran yang mengupayakan pengembangan 

potensi anak didik secara menyeluruh, mencakup aspek spiritual, pengendalian 

diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak serta keterampilan. Dengan demikian, anak 

didik dapat menjadi individu yang beriman dan berakhlak baik serta mampu 

berkontribusi positif bagi diri sendiri dan masyarakat.5 Pendidikan Kristen adalah 

upaya dalam membentuk anak didik supaya dapat tumbuh mencerminkan 

dirinya sebagai gambar Allah dengan melihat dari pola hidup atau tindakan yang 

dilakukannya dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan Kristen menuntun anak 

didik menuju pada sifat Allah yang pengasih dan taat dan berperan dalam 

lingkungan serta masyarakat. Pendidikan dapat diterapkan melalui penyerapan 

nilai-nilai iman Kristen serta menghidupi nya.6 Dalam KBBI nilai adalah sesuatu 

yang berharga, berguna, angka, serta mutu. Dalam pandangan ilmu sosial, nilai 

itu hal yang dianggap benar dan baik. Baik dalam bentuk abstrak (asas atau 

 
4 J Binsar Pakpahan, Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, ed. J Binsar Pakpahan, 1st 

ed. (Jakarta: Bpk Gunung Mullia, 2020), 20. 
5 Desi Pristiwanti, “Pengertian Pendidikan,” Jurnal Pendidikan dan Konseling 2, no. 6 (2022): 

79. 
6 Sabar Rismawaty, Pendidikan Agama Kristen Terhadap Terbentuknya Nilai-Nilai Iman Kristiani, 

ed. Arrmizen Wahid, 1st ed. (PASAMAN: CV. AZKA PUSTAKA, n.d.), 32. 



4 

 

 
 

penilaian), maupun konkrit (material).7 Menurut Frenkel nilai adalah ide atau 

konsep yang ada dalam pikiran seseorang yang dianggap penting olehnya.8 Maka 

dari itu, dapat dikatakan bahwa nilai merupakan suatu yang dianggap penting 

dan berguna bagi kehidupan seseorang sesuai yang dipikirkan nya. Nilai-nilai 

dalam pendidikan Kristen dapat kita lihat diantaranya ialah nilai kasih, nilai 

sukacita, nilai ketulusan, nilai kejujuran, nilai keadilan, rendah hati, damai 

sejahtera, kemurahan hati, kebaikan, kesetiaan, ketaatan dan nilai lainnya yang 

juga dapat dilihat dalam Galatia 5:22-23 yaitu buah-buah roh.  

Praktik tangkean suru’ kearifal lokal yang mengandung makna serta nilai-

nilai budaya di dalamnya. Nilai-nilai seperti kasih, kebersamaan, ketulusan dan 

nilai lainnya yang dapat menjadi pembelajaran di sekolah, gereja, keluarga 

maupun masyarakat dalam pelaksanaan tradisi tersebut yang sejalan dengan nilai 

kekristenan. Berdasarkan cacatan sejak dahulu kala dan telah terjadi dan 

dilakukan oleh masyarakat yang memiliki pemahaman bahwa melalui tangkean 

suru’, masyarakat dapat menciptakan suatu ikatan kekeluargaan. Hal ini dapat 

menunjuk pada nilai ajaran Kristen yaitu bersekutu, saling membantu, saling 

tolong-menolong, saling mengasihi dalam berbagai hal dan praktik ini nampak 

dalam tradisi tangkean suru’ dalam setiap kegiatan upacara Rambu Solo’ melalui 

membawa kerbau, babi, maupun bawaan lainnya. 

 
7 Thomas Edison, PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTIANI Menabur Norma Menuai Nilai, ed. 

Wilhelmina Karnina, 1st ed. (Bandung: Kalam Hidup, 2018), 23. 
8 Ibid., 28. 



5 

 

 
 

Namun dalam perkembangannya, sekarang praktek tangkean suru’ ini 

dilaksanakan bukan lagi pada nilai dasar yang sebenarnya dari tradisi tersebut. 

Dahulu orang Toraja melaksanakan tradisi ini atas dasar kasih dan kekeluargaan 

yang tulus. Beberapa masyarakat membawa tangkean suru’ hanya untuk 

memperlihatkan kemampuannya, atau bahkan ingin dikenal popularitasnya. Oleh 

sebab itu, masalah yang muncul di kalangan masyarakat bahkan dalam keluarga 

yaitu relasi yang sudah mulai rusak, yang dahulunya sebagai bentuk kasih kini 

dianggap sebagai suatu tradisi saja, bahkan banyak yang menganggap tangkean 

suru’ sebagai beban utang piutang. Hal ini terjadi karena ketidaktahuan sebagian 

masyarakat tentang hal-hal prinsip, makna serta nilai yang terkandung dalam 

tangkean suru’. Hal ini juga menimbulkan banyak penilaian terhadap tradisi 

tersebut baik dari orang Toraja sendiri maupun dari luar. 

Oleh karena itu, tradisi tangkean suru’ perlu diteliti makna serta nilai-nilai 

yang terdapat di dalamnya dari sudut pandang kekristenan. Dengan begitu, 

peneliti dapat menemukan hubungan nilai-nilai kristiani dengan nilai dalam 

konteks budaya lokal. Pendidikan kristen kontekstual melihat bagaimana 

pendidikan Kristen dapat dihayati dan diterapkan dalam konteks budaya 

setempat. Maka dari itu, penulis memberi judul untuk diteliti yaitu Analisis Nilai-

nilai Kristiani dalam Tradisi Tangkean Suru’ pada Rambu Solo’. 

Penelitian terdahulu yang penulis dapatkan yang serupa membahas 

tentang tangkean suru’ yaitu penelitian yang dilakukan oleh Valentin Allolinggi 

dengan judul “Tangkean Suru': Studi Teologis Kritis terhadap Praktek Tangkean 



6 

 

 
 

Suru' dalam Upacara Rambu Solo’ di Kalangan Masyarakat Adat Palesan”.9 

Penelitian Valentin membahas tentang mengkaji makna teologis dari praktek 

Tangkean Suru' untuk menemukan makna dalam praktek tersebut. Penelitian lain 

juga telah dilakukan oleh Sindiarti Again, dengan judul “Metanda Mali’ Ma’ 

Tangkean Suru’: Kajian Teologis-Sosiologis Makna Tangkean Suru’ dalam Upacara 

Rambu Solo’ di Lembang Balusu Bangunlipu Dalam Upaya Membangun Teologi 

Kontekstual”. 10 Sindiarti Agian fokus pada mengkaji dengan pendekatan teologis-

sosiologis yang mana fokus pada pengkajian maknanya dalam pandangan teologi.  

Perbedaan dari kedua penelitian terdahulu di atas ialah selain beda Lokasi 

penelitian, kali ini akan berfokus dalam menganalisis nilai-nilai yang ada dalam 

praktik Tangkean Suru' yang sesuai dengan nilai-nilai kristiani. Jadi penelitian ini 

lebih pada Pendidikan nilai dengan melihat nilai-nilai dalam tangkean suru’ yang 

selaras dengan nilai-nilai iman Kristen dalam upaya untuk memberikan edukasi 

nilai bagi keluarga dan masyarakat Kristen dalam melakukan praktik Tangkean 

Suru'.  

 

 

 

 
9 Valentin Allolinggi, “Tangkean Suru’: Studi Teologis Kritis Terhadap Praktek Tangkean 

Suru’ Dalam Upacara Rambu Solo’ Di Kalangan Masyarakat Adat Palesan” (Skripsi IAKAN 

TORAJA, 2021). 
10 Sindiarti Agian, “Metanda Mali’ Ma’tangkean Suru’: Kajian Teologis-Sosiologis Makna 

Tangkean Suru’ Dalam Upacara Rambu Solo’ Di Lembang Balusu Bangunlipu Dalam Upaya 

Membangun Teologi Kontekstual” (Skripsi IAKN Toraja, 2021). 



7 

 

 
 

B. Fokus Masalah 

Berdasarkan pengamatan penulis, sebagaimana ketika melakukan 

wawancara awal kepada masyarakat, permasalahan yang ditemukan yaitu 

pemahaman beberapa masyarakat terhadap tangkean suru’ yang dahulunya 

sebagai tanda kasih persaudaraan, kini mengalami pergeseran makna dari 

sebagaimana dahulunya. Kini, sebagian masyarakat terutama di Lembang Buttu 

Limbong lebih memandang tangkean suru’ sebagai beban utang piutang yang 

harus dikembalikan ketika ada upacara rambu solo’ oleh keluarga datang 

ma’tangkean suru’. Bukan hanya keluarga yang memberi tetapi yang menerima 

juga kurang memaknai nilai-nilai dalam tangkean suru’. Dari hasil wawancara 

penulis terhadap salah satu tokoh adat di Lembang Buttu Limbong yaitu 

Tridianus Kala’lemabang Pongmanapa, ia menjelaskan bahwa masalah yang 

sekarang muncul di sebagian kalangan masyarakat bahkan dalam keluarga yaitu 

relasi yang sudah mulai kurang baik antar keluarga. Hal ini karena tangekan suru’ 

yang dahulunya sebagai bentuk kasih kini dianggap sebagai suatu tradisi saja, 

bahkan banyak yang menganggap tangkean suru’ sebagai beban utang piutang.  

Hal ini terjadi karena ketidaktahuan sebagian masyarakat tentang hal-hal prinsip, 

makna serta nilai yang terkandung dalam tangkean suru’ yang sebenarnya. Banyak 

yang hanya melaksanakan atas dasar ingin dikenal, ingin memperlihatkan 



8 

 

 
 

popularitasnya, karena ego semata.11 Hal ini juga menimbulkan banyak penilaian 

terhadap tradisi tersebut baik dari orang Toraja sendiri maupun dari luar. 

 Fenomena ini menunjukkan bagaimana masyarakat yang hanya 

melakukan praktik tangkean suru’ tanpa melihat betul nilai dalam praktik tersebut.  

Hal tersebut menjadi penting diteliti terlebih pada menganalisis nilai-nilai 

Kristiani yang dapat menjadi dasar dalam pendidikan Kristen dalam praktek 

tersebut karena dapat dihidupi oleh orang percaya yang menjadi pelaku budaya 

terlebih di Lembang Buttu Limbong. Hal ini menjadi masalah karena bukan hanya 

pada kalangan orangtua bahkan juga akan berpengaruh pada anak cucu nantinya. 

 

C. Rumusan Masalah 

Penelitian ini akan menarik rumusan masalah dengan melihat latar 

belakang di atas yaitu bagaimana nilai-nilai pendidikan Kristiani dalam tradisi 

tangkean suru’ pada Rambu Solo’ di Lembang Buttu Limbong? 

 

D. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis nilai-nilai pendidikan Kristiani 

dalam tradisi tangkean suru’ pada Rambu Solo’ di Lembang Buttu Limbong. 

 

E. Manfaat Penelitian 

Manfaat yang akan diperoleh dalam penelitian ini di antaranya yaitu: 

 

 
11 Tridianus K. Pongmanapa’, wawancara oleh penulis, Buttu Limbong, 25 Juni 2025 



9 

 

 
 

1. Manfaat Teoritis  

Penelitian ini dimaksudkan mampu memberi kontribusi pengetahuan bagi 

mahasiswa IAKN Toraja sekaitan dengan nilai-nilai kristiani yang ada dalam 

praktik tangkean suru’, secara khusus dalam mata kuliah Adat dan Kebudayaan 

Toraja, Pendidikan Karakter, Etika Kristen, dan Pendidikan Agama Kristen 

Kontekstual. Selain itu, penelitian ini dapat menjadi acuan atau referensi bagi 

peneliti lain yang tertarik untuk melakukan penelitian lanjutan atau terkait topik 

yang sama. 

2. Manfaat Praktis  

Harapan dari penelitian ini yaitu bisa memberikan pengaruh baik bagi 

pelaku praktik tangkean suru’ baik bagi keluarga, masyarakat, serta peneliti sendiri. 

Selain itu, juga diharapkan terutama bagi keluarga atau masyarakat Kristen yang 

menjadi pelaku praktik tangkean suru’ mampu melaksanakannya dengan 

memperhatikan nilai-nilai kristiani yang ada di dalamnya.  

 

F. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan dalam penelitian ini yaitu: 

Bab I: Pendahuluan 

 Pendahuluan berisi tentang latar belakang masalah, fokus masalah, 

rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, dan sistematika 

penelitian. 

 



10 

 

 
 

Bab II: Landasan Teori 

 Bagian ini berisi tentang kajian teori yang mencakup tentang pengertian 

nilai-nilai kristiani, upacara rambu solo’, dan tangkean suru’. 

Bab III: Metode Penelitian 

 Bagian ini berisi tentang metode penelitian yang hendak digunakan dalam 

penelitian ini. Aspek-aspek yang ada dalam bagian ini yaitu jenis metode 

penelitian, gambaran umum lokasi penelitian, waktu dan tempat penelitian, jenis 

data, teknik pengumpulan data, narasumber/informan, teknik analisis data, 

pengujian keabsahan data, dan jadwal penelitian.  

Bab IV: Temuan Penelitian dan Analisis 

 Bagian ini berisi tentang deskripsi hasil penelitian, dan analisis hasil 

penelitian. 

Bab V: PENUTUP: Bagian ini berisi tentang kesimpulan dan saran.


