
10 

 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

 

A. Pengertian Edukatif 

Edukatif adalah istilah yang munculnya pada kata dasar "edukasi" 

dengan definisi pendidikan. Biasanya edukatif dapat diartikan sebagai segala 

sesuatu yang bersifat mendidik, memberikan pengetahuan, atau 

mengembangkan kemampuan seseorang. Konsep edukatif tidak hanya 

terbatas pada proses formal di lembaga pendidikan seperti sekolah atau 

universitas, tetapi juga mencakup beragam bentuk pembelajaran yang terjadi 

pada kehidupan nyata.7 

Pada konteks yang lebih luas, edukatif mengacu terhadap proses yang 

bertujuan dalam pengembangan potensi manusia dengan menyeluruh, yang 

dimulai dari pengembangan kognitif (pengetahuan), afektif (sikap dan nilai), 

maupun psikomotorik (keterampilan). Proses edukatif yang baik akan 

membantu seseorang untuk tidak hanya memahami informasi, tetapi juga 

mampu menganalisis, mengevaluasi, dan mengaplikasikan pengetahuan 

tersebut dalam kehidupan nyata.8 

Aktivitas atau konten yang bersifat edukatif dirancang dengan tujuan 

untuk menstimulasi pemikiran kritis, mendorong kreativitas, dan 

       
7 Ki Hajar Dewantara, “Seni Sebagai Pendidikan Dan Keindahan,” CNN Indonesia, 1994. 
8 Yohanes S. Lon, Pembelajaran Edukatif (Jakarta: Airlangga, 2020). 



11 

 

 

 

menumbuhkan keinginan supaya senantiasa untuk belajar. Ini bisa 

dilaksanakan melalui berbagai metode, seperti diskusi, eksperimen, 

permainan edukatif, atau penggunaan media pembelajaran yang interaktif. 

Pendekatan edukatif yang efektif akan mempertimbangkan kebutuhan dan 

karakteristik dari siswa yang menjadikan pembelajaran bisa dengan optimal 

berlangsung.9 

Dalam era digital saat ini, konsep edukatif telah berkembang menjadi 

lebih dinamis dengan adanya berbagai platform pembelajaran online, aplikasi 

pendidikan, dan konten edukatif di media sosial. Meskipun demikian, esensi 

dari edukatif tetap sama, yaitu untuk memfasilitasi perkembangan individu 

menjadi pribadi yang berpengetahuan luas, berpikir kritis, dan mempunyai 

karakter yang positif. Pada proses edukatif mengandung berbagai nilai 

diantaranya kejujuran intelektual, komitmen untuk terus berkembang 

keterbukaan mengenai ide baru dan rasa ingin tahu. Dengan demikian, 

edukatif kaitanya tidak hanya mengenai transfer dari ilmu pengetahuan, 

namun juga pembentukan karakter serta pengembangan keterampilan yang 

utama untuk menghadapi tantangan di masa depan. 

1. Nilai-Nilai Edukatif  

Menurut Milton Rokeach dan James Bank, nilai adalah suatu tipe 

kepercayaan yang berada dalam ruang lingkup sistem kepercayaan yang 

       
9 Sugiyono, Metode Penelitian Dan Pengembangan (Research and Development) (Bandung: 

Alfabeta, 2015). 



12 

 

 

 

mana seseorang bertindak atau menghindari suatu tindakan atau 

mengenai suatu yang pantas/ tidak pantas dikerjakan 

Sedangkan pengertian nilai menurut Sidi Gazalba adalah sesuatu 

yang bersifat abstrak, ideal, nilai bukan benda kontrit, bukan fakta tidak 

hanya persoalan benar dan salah dan menurut pembuktian empikit, 

melainkan soal penghayatan yang dikehendaki dan tidak dikehrndaki 

disenangi dan tidak disenangi. 

Nilai adalah sifat-sifat (hal-hal) yang penting atau berguna bagi 

kemanusiaan. Nilai merupakan sesuatu yang dihargai, selalu dijjunjung 

tinggi, serta dikejar manusia dalam memperoleh kebahagian hidup. Nilai 

merupakan sesuatu yang abstrak tetapi secara fungsional mempunyai ciri 

membedakan satu dengan yang lainnya.  10.  

2. Ruang Lingkup Nilai Edukatif 

Dalam arti luas pendidikan merupakan sebuah tahap pada 

pengembangan seluruh aspek kepribadian pada individu yang 

cakupannya yaitu tentang keterampilan, sikap, nilai dan pengetahuan. 

Pada dasarnya pendidikan mencakup aktivitas pendidikan yaitu 

dilakukan menjadi sebuah usaha dalam mentransfer ilmu yang kaitannya 

dengan nilai pengetahuan, kebudayaan dan religi.  

       
10 Yohanes S. Lon, Pembelajaran Edukatif. 



13 

 

 

 

Nilai edukatif adalah nilai yang cakupannya tentang sikap 

manusia pada kehidupannya di masyarakat. Nilai edukatif pada 

kehidupan pribadi adalah nilai yang dimanfaatkan sebagai modal untuk 

menjalani kehidupan pribadi dan mempertahankan interaksi dengan 

benar terhadap masyarakat yang lain. Sedangkan nilai kehidupan sosial 

adalah nilai yang bisa membuat individu dituntun pada tindakan yang 

berlaku pada kehidupan umum. 

Pada ilmu pengetahuan cakupan dari edukatif bisa dibagi pada 4 

bagian diantaranya: 

a. Nilai agama  

Agama yang sudah diterima nabi dari Allah merupakan 

petunjuk untuk umat manusia pada penyelenggaraan tata 

kehidupan yang nyata untuk melakukan pengaturan tanggung 

jawab dan hubungan terhadap Allah, dirinya merupakan hamba 

Allah, sesama manusia dan pada masyarakat di sekelilingnya. 

Pandangan hidup dan agama biasanya prioritasnya terhadap 

keselarasan, ketenteraman batin serta keseimbangan sikap untuk 

menerima apa yang timbul pada kehidupannya. Jelas pandangan 

hidup begini memfokuskan jika apa yang dicari yaitu merupakan 

kebahagiaan pada diri, karena agama merupakan pakaian batin, hati 

dan pakaian jiwa. Kesadaran religius adalah kesadaran yang dimiliki 



14 

 

 

 

dalam usaha untuk melakukan pengembangan lewat pengajaran dan 

pendidikan11. 

b. Nilai estetika  

Seluruh karya seni dan sastra mempunyai keindahan jika ada 

keutuhan dari isi dan bentuk, keserasian dan keseimbangan 

penampilan pada karya seni yang lainnya. Keindahan itu akan relatif 

jika diperhatikan dari segi penghargaan dan penilaian mengenai 

karya tersebut. 

Nilai estetika dimaknai sebagai nilai budi pekerti atau 

kesopanan atau bisa juga dimaknai sebagai nilai akhlak. Nilai susila 

ini berkaitan terhadap adab dan tata krama. 

c. Nilai sosial 

Situasi individu yang tidak begitu penting, namun secara 

bersama individu itu membantu masyarakat yang selaras supaya 

menjamin timbulnya kehidupan yang lebih baik pada setiap 

kehidupan individu. Manusia tidak mungkin bisa dan lepas dari 

bantuan manusia yang lainnya. 

d. Nilai moral  

Moral merupakan kata yang munculnya dari bahasa latin  

“Mores” serta kata jamak dari mos yang definisinya adalah adat 

       
11 Yohanes S Lon, “Pembelajaran Edukatif,” no. 55 (2020). 



15 

 

 

 

istiadat. Pada Ensiklopedia Pendidikan dijelaskan jika pengertian 

moral merupakan nilai dasar yang berlaku di masyarakat untuk 

memilih antara adat istiadat dan nilai hidup atau moral yang menjadi 

fondasi dalam menentukan yang buruk dan yang baik. 

3. Pandangan Kristen Terhadapa Nilai- nilai Ma’paundi  

Dalam perspektif Kristen, nilai Ma’paundi dipahami melaui 

pendekatan teologi kontekstual yang menimbang kesetiaan pada ajaran 

Alkitab sekaligus penghargaan terhadap budaya lokal, gereja umumnya 

menerima unsur budaya yang bersifat sosial, sepertuoi penghormatan 

kepada keluarga, komitmen moral, dan solidaritas komunal. Namun 

unsur kepercayaan bahwa kerbau menjadi bekal keselamatan bagi arwah 

tidak dapat diterima secara teologis, karena iman Kristen mengajarkan 

bahwa keselamatan hanya melalui karya Allah dalam Yesusu kristus, 

sehingga ritus apa pun tidak dapat menggantikan anugerah tersebut.12 

B. Kematian Dalam Budaya Toraja    

1. Pengertian kematian dalam budaya Toraja 

Dalam kebudayaan Toraja di Sulawesi Selatan, Indonesia, 

kematian merupakan peristiwa yang sangat sakral dan memiliki makna 

mendalam. Masyarakat memiliki pandangan unik tentang kematian yang 

berbeda dari kebanyakan budaya lain di dunia. Bagi masyarakat Toraja, 

       
12 Hope S Antone, “Pendidikan Kristen Kontekstual,” Jakarta :BPK GUBUNG MULIA,2010, 

n.d. 



16 

 

 

 

kematian bukan merupakan akhir seluruhnya, tetapi adalah sebuah 

tahap perpindahan panjang menuju alam lain yang disebut "Puya" (dunia 

arwah).13 Kematian dipandang sebagai tahapan terpenting dalam 

kehidupan, bahkan lebih penting dari kelahiran atau pernikahan. Dalam 

kepercayaan tradisional Toraja yang disebut "Aluk To Dolo" (Jalan Para 

Leluhur), seseorang yang meninggal tidak langsung dianggap "mati" 

secara resmi. Mereka dianggap "to makula" (orang sakit) atau "to mama'" 

(orang tidur) hingga upacara pemakaman dilaksanakan. Selama periode 

ini, jenazah disimpan di dalam rumah dan dirawat seperti orang hidup. 

Keluarga akan tetap berbicara, memberi makan, dan berinteraksi dengan 

almarhum. Jenazah diawetkan dengan larutan formalin dan ramuan 

tradisional untuk mencegah pembusukan.14 

Upacara pemakaman di Toraja disebut "Rambu Solo'" serta bisa 

menggunakan waktu yang panjang dari berhari-hari sampai berminggu-

minggu sesuai dengan status sosial serta kemampuan ekonomi keluarga. 

Upacara ini tidak segera dilakukan setelah kematian, tetapi bisa ditunda 

selama berbulan-bulan bahkan bertahun-tahun sambil keluarga 

mengumpulkan dana untuk penyelenggaraannya.15 

       
13 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” no. 68 (2019). 
14 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalama Agama Asli Toraja,” no. 69 (2019). 
15 Anguni Sri Anggraini, “Makna Upacara Pemakaman Rambu Solo Di Tanah Toraja” 2, no. 

188 (2020). 



17 

 

 

 

Rambu Solo' terdiri dari serangkaian ritual yang harus dijalankan 

secara berurutan yaitu: 

a. Ma'badong: Nyanyian ratapan yang menceritakan riwayat hidup 

almarhum. 

b. Ma'palao: Proses memindahkan jenazah dari rumah ke lokasi 

upacara. 

c. Ma'papangan: Pemotongan kerbau dan babi sebagai persembahan. 

d. Ma'pasonglo: Prosesi mengantar jenazah ke lokasi pemakaman16 

Jumlah he wan kurban, terutama kerbau (tedong), menunjukkan 

status sosial almarhum. Pada upacara pemakaman bangsawan tinggi, 

ratusan kerbau dan ribuan babi bisa dikurbankan. Masyarakat Toraja 

memiliki beberapa metode pemakaman tradisional yaitu17: 

a. Liang Batu: Pemakaman di dalam gua batu alami atau buatan 

manusia. 

b. Patane: Kuburan batu berbentuk miniatur rumah tradisional. 

c. Tau-Tau: Jenazah diwakili oleh patung kayu yang diletakkan di 

tebing. 

d. Passiliran: Pemakaman untuk bayi atau anak kecil dengan 

meletakkan jenazah di dalam batang pohon hidup. 

       
16 Anggraini, “Makna Pemakaman Rambu Solo Di Tana Toraja,” 2020, 189. 
17 Tony Tampake Harlin Palanta, “Makna Tarian Sialo Pada Ritual Rambu Solo Luwu 

Sulawesi Selatan,” Jurnal Ilmu Budaya 20, no. 1 (2023): 1–23. 



18 

 

 

 

Bagi orang Toraja, upacara pemakaman yang mewah bertujuan 

untuk memastikan perjalanan lancar arwah menuju Puya. Semakin tinggi 

status sosial dan semakin banyak hewan kurban, diyakini semakin lancar 

perjalanan arwah ke alam baka. Masyarakat Toraja percaya bahwa 

kematian adalah pintu gerbang menuju kehidupan baru. Mereka 

memandang bahwa hubungan dengan orang yang telah meninggal tidak 

terputus begitu saja. Roh para leluhur diyakini tetap hadir dan dapat 

mempengaruhi kehidupan keturunannya.18 

Selain Rambu Solo', masyarakat Toraja juga melaksanakan ritual 

"Ma'nene" (membersihkan jenazah). Dalam ritual yang dilakukan setiap 

beberapa tahun sekali ini, makam dibuka, jenazah yang sudah 

dimumifikasi dikeluarkan, dibersihkan, dan diganti pakaiannya. 

Keluarga berkesempatan untuk "bertemu" kembali dengan leluhur 

mereka dan mengabadikan momen bersama.19 Seiring masuknya agama 

Kristen dan Islam, banyak aspek ritual kematian Toraja mengalami 

modifikasi. Namun, elemen-elemen penting dari tradisi ini tetap 

dipertahankan dan dijalankan berdampingan dengan praktik keagamaan 

baru. Ini menunjukkan kemampuan budaya Toraja untuk beradaptasi 

sambil tetap mempertahankan identitas kulturalnya. Pandangan 

       
18 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” n.d., 67. 
19 T Kobong, “Aluk Adat Dan Kebudayaan Toraja Dalam Perjumpaan Dengan Injil,” 1992, 

55. 



19 

 

 

 

masyarakat Toraja tentang kematian mengajarkan bahwa kematian 

bukanlah akhir yang menakutkan, tetapi sebuah transformasi sakral yang 

patut dirayakan dengan penuh hormat dan kemegahan sebagai 

penghormatan terakhir kepada mereka yang telah berpulang.20 

2. Kematian sebagai peralihan Kehidupan  

Kematian adalah fenomena yang umum dan menjadi bagian 

integral pada kehidupan seluruh makhluk. Dalam berbagai tradisi 

filosofis, spiritual, dan budaya di seluruh dunia, kematian sering 

dipandang bukan sebagai akhir yang mutlak, tetapi sebagai bentuk 

peralihan atau transformasi kehidupan. Konsep kematian sebagai 

peralihan memiliki beberapa dimensi yang menarik untuk direnungkan. 

Hampir semua agama besar di dunia memandang kematian sebagai 

pintu gerbang menuju bentuk eksistensi lain. Dalam tradisi Hindu dan 

Buddha, kematian dipahami sebagai bagian dari siklus samsara (kelahiran 

kembali) di mana jiwa atau kesadaran terus bermigrasi dari satu wujud 

ke wujud lainnya. Konsep karma menjadi penentu bagaimana seseorang 

akan terlahir kembali dalam kehidupan berikutnya 

Agama-agama Abrahamik seperti Islam, Kristen, dan Yahudi 

mengajarkan bahwa kehidupan duniawi hanyalah persinggahan 

sementara, dan kematian adalah jembatan menuju alam keabadian di 

       
20 T. Kombog, “ALUK ADAT DAN KEBUDAYAAN TORAJA DALAM 

PERJUMPAANNYA DENGAN INJIL,” 1992, 56. 



20 

 

 

 

mana manusia akan menghadapi pengadilan atas perbuatannya di dunia. 

Dalam Islam misalnya, ada konsep barzakh, yaitu alam antara kematian 

dan kebangkitan pada hari kiamat.21 Secara filosofis, banyak pemikir 

yang melihat kematian bukan sebagai kehilangan total, melainkan 

sebagai transformasi energi dan materi. Dalam pandangan naturalistik, 

kematian fisik memungkinkan tubuh kita untuk kembali menjadi bagian 

dari siklus alam, di mana unsur-unsur penyusun tubuh akan terurai dan 

menjadi nutrisi bagi bentuk kehidupan lainnya. 

Filsuf eksistensialis seperti Martin Heidegger melihat kematian 

sebagai bagian intrinsik dari keberadaan manusia yang memberi makna 

pada kehidupan. Kesadaran akan kematian (being-towards-death) justru 

memungkinkan manusia untuk hidup secara autentik dan penuh makna. 

Dalam banyak tradisi spiritual, kematian sering digunakan sebagai 

metafora untuk transformasi personal dan spiritual. Konsep "mati 

sebelum mati" dalam tasawuf Islam atau "kematian ego" dalam psikologi 

Jung menunjukkan bagaimana pelepasan identitas lama dan transformasi 

diri  dapat menghasilkan tingkat kesadaran dan kehidupan yang lebih 

tinggi.22 

Dari sudut pandang ilmiah, kematian juga dapat dipahami 

sebagai bagian dari proses evolusi yang lebih besar. Kematian sel-sel 

       
21 Nida Khairunnisaa, “Menghadapi Rasa Takut Terhadap Kematian,” 2020, 84–90. 
22 John Owen, Kematian Yang Menghidupkan (Surabaya: Momentum, 2011). 



21 

 

 

 

yang sudah tua memungkinkan organisme untuk memperbarui dirinya. 

Pada tingkat spesies, kematian individu-individu memungkinkan 

generasi baru untuk muncul dan beradaptasi dengan perubahan 

lingkungan, mendorong kemajuan evolusi. Meskipun secara fisik 

seseorang meninggal, pengaruh dan "kehadiran"-nya dapat berlanjut 

melalui warisan genetik, karya, ide, nilai-nilai, dan kenangan yang 

ditinggalkan. Dalam pengertian ini, seseorang tidak benar-benar "mati" 

selama pengaruhnya masih hidup dalam diri orang lain dan 

masyarakat23. 

Memandang kematian sebagai peralihan dan bukan akhir total 

dapat membantu kita menghadapi fenomena universal ini dengan sikap 

yang lebih bijaksana dan kurang ketakutan. Perspektif ini mengundang 

kita untuk menghargai kehidupan saat ini sambil mempersiapkan diri 

untuk transisi yang tak terelakkan, baik secara spiritual, moral, maupun 

praktis. Kematian, dalam pengertian ini, adalah bagian dari narasi 

kehidupan yang lebih besar, bukan antitesisnya. 

3. Relasi Antara Orang Hidup Dengan Orang Mati 

Hubungan dari orang yang masih hidup terhadap arwah orang 

yang sudah meninggal merupakan topik yang kompleks dan memiliki 

dimensi beragam dalam berbagai budaya, agama, dan kepercayaan di 

       
23 Agustinus Foat, “Kematian Bukan Akhir Dari Segalanya” 2 (2017): 57. 



22 

 

 

 

seluruh dunia. Berikut penjelasan mengenai aspek-aspek penting dari 

relasi ini. Hampir semua tradisi keagamaan dan spiritual memiliki 

pandangan tentang relasi ini24. Dalam banyak agama, terdapat konsep 

bahwa arwah orang mati tetap memiliki eksistensi tertentu dan dapat 

memiliki hubungan dengan dunia orang hidup. 

Dalam Islam, doa dan sedekah (amal jariyah) dari orang yang 

masih hidup dapat memberi manfaat bagi arwah orang yang telah 

meninggal. Dalam Kristen, konsep persekutuan orang kudus 

mengandung pemahaman tentang ikatan spiritual antara orang hidup 

dan orang mati. Dalam tradisi Hindu dan Buddha, terdapat konsep 

reinkarnasi yang menggambarkan siklus kehidupan dan kematian. 

Dalam kepercayaan tradisional seperti animisme, arwah leluhur 

dipandang tetap aktif dan berpengaruh dalam kehidupan keluarga dan 

komunitas. 

Hubungan dengan arwah orang yang telah meninggal juga 

memiliki dimensi psikologis yang penting. Ikatan yang berlanjut 

(continuing bonds): Konsep dalam psikologi bahwa hubungan dengan 

orang yang dicintai tidak berakhir dengan kematian, melainkan berubah 

bentuk. Proses berduka: Komunikasi dengan arwah orang yang dicintai 

dapat menjadi bagian dari proses penyembuhan dari rasa kehilangan. 

       
24 Edi Susanto, “Relasi Agama Dan Tradisi Lokal,” 2021. 



23 

 

 

 

Memori kolektif: Ingatan tentang orang yang telah meninggal menjadi 

bagian penting dari identitas keluarga dan masyarakat.25 

Berbagai budaya memiliki ritual untuk memfasilitasi relasi 

dengan arwah orang yang telah meninggal diantarnya seperti; Ziarah 

kubur: Mengunjungi makam untuk mendoakan dan mengenang orang 

yang telah meninggal. Peringatan kematian: Seperti haul dalam tradisi 

Islam atau peringatan hari kematian dalam berbagai budaya. Upacara 

penghormatan leluhur: Seperti Qingming di Tiongkok atau Bon di Jepang 

dan Altar leluhur: Di banyak budaya Asia Timur dan Tenggara, keluarga 

memiliki altar untuk menghormat dan "berkomunikasi" dengan arwah 

leluhur.26 

Keyakinan tentang kemungkinan komunikasi dengan arwah 

sangat beragam, diantarnya melalui medium spiritual dan paranormal 

yang mengklaim dapat berkomunikasi dengan arwah. Selanjutnya 

pengalaman spontan seperti mimpi, penampakan, atau perasaan 

kehadiran orang yang telah meninggal dan Ritual khusus seperti séance 

atau upacara pemanggilan arwah dalam berbagai tradisi. Sains modern 

umumnya skeptis terhadap eksistensi arwah dalam pengertian 

tradisional, Neuropsikologi menjelaskan pengalaman "bertemu arwah" 

sebagai fenomena psikologis atau neurologis. Penelitian tentang 

       
25 Dewi Anggarani, “Pandangan Dan Sikap Masyarakat Menghadapi Kematian,” 2019. 
26 Anggarani, “Pandangan Dan Sikap Masyakat Menghadapi Kematian,” n.d., 77. 



24 

 

 

 

pengalaman dekat kematian (near-death experience) memberikan wawasan 

tentang persepsi manusia mengenai kematian. Antropologi mempelajari 

praktik-praktik budaya terkait relasi dengan arwah sebagai konstruksi 

sosial yang bermakna. 

Relasi dengan arwah memiliki implikasi sosial dan budaya yang 

penting: Warisan dan pewarisan nilai: Arwah leluhur dipandang sebagai 

penjaga tradisi dan nilai-nilai. Struktur otoritas: Dalam beberapa 

masyarakat, arwah leluhur dianggap memiliki otoritas moral atas 

keturunannya. Identitas kolektif: Hubungan dengan leluhur membentuk 

identitas kelompok dan rasa kesinambungan sejarah. Relasi antara orang 

hidup dengan arwah orang mati merupakan aspek mendalam dari 

pengalaman manusia yang melampaui batasan budaya dan waktu. Meski 

interpretasi dan praktiknya sangat beragam, kebutuhan untuk 

mempertahankan hubungan dengan orang yang telah meninggal 

tampaknya merupakan aspek universal dari kondisi manusia.27 Relasi ini 

mencerminkan upaya manusia untuk memahami kematian, mengatasi 

kehilangan, dan menemukan makna pada kelanjutan antara masa dahulu 

kala, masa sekarang serta yang akan datang. 

 

C. Perspektif Alkitab Tentang Kematian  

1. Kematian Dalam Budaya Suku Toraja Dan Kekristenan 

       
27 Agustinus faod, “Kematian Bukan Dari Segalanya,” n.d., 79–95. 



25 

 

 

 

Kematian merupakan peristiwa penting yang dimaknai secara 

berbeda dalam berbagai budaya dan kepercayaan. Suku Toraja di 

Sulawesi Selatan, Indonesia, dan tradisi Kekristenan memiliki pandangan 

yang unik namun juga beberapa kesamaan dalam memahami kematian. 

a. Kematian Menurut Suku Toraja 

Bagi masyarakat Toraja, kematian bukanlah akhir kehidupan 

melainkan peristiwa transisi menuju kehidupan selanjutnya yang 

disebut "puya" (alam arwah). Beberapa aspek penting dalam 

pemahaman kematian menurut Suku Toraja diantarnya28: Pertama, 

Konsep "Aluk To Dolo": Kepercayaan tradisional Toraja yang menjadi 

dasar ritual kematian, mengajarkan bahwa orang yang meninggal 

masih membutuhkan perhatian dari keluarga yang ditinggalkan. 

Kedua, "To Makula'" (Orang Sakit): Orang yang baru meninggal tidak 

dianggap sebagai mayat, melainkan sebagai orang sakit yang masih 

"hidup" namun dalam keadaan tidur. Keluarga tetap merawat dan 

berinteraksi dengan jenazah sampai upacara pemakaman 

dilaksanakan. Ketiga, "Rambu Solo'": Ritual pemakaman yang sangat 

kompleks dan dapat berlangsung berhari-hari hingga berbulan-

bulan, tergantung pada status sosial dan kemampuan ekonomi 

       
28 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” n.d., 63. 



26 

 

 

 

keluarga. Ritual ini dipercaya membantu arwah dalam 

perjalanannya ke puya. 

Keempat, Makna Pengorbanan Hewan: Pemotongan kerbau 

dan babi dalam jumlah banyak dipercaya sebagai kendaraan bagi 

arwah menuju alam baka, juga menunjukkan status sosial keluarga. 

Kelima, Pemakaman di Tebing (Liang): Jenazah yang sudah melalui 

ritual disemayamkan di gua batu atau liang yang dipahat di tebing, 

menunjukkan kedekatan dengan langit (surga). Keenam, Tau-tau: 

Patung kayu yang menyerupai almarhum dibuat sebagai 

representasi dan penghormatan, dipercaya masih memiliki 

hubungan spiritual dengan yang meninggal. Ketujuh, Ritual 

"Ma'nene": Tradisi membersihkan jenazah dan mengganti pakaian 

jenazah yang sudah lama dimakamkan, dilakukan setiap beberapa 

tahun sekali, menunjukkan hubungan berkelanjutan antara yang 

hidup dan yang mati. 

 

 

 

b. Kematian Menurut Kekristenan 



27 

 

 

 

Dalam ajaran Kristen, kematian memiliki makna teologis 

yang terkait terhadap penciptaan, kejatuhan manusia terhadap dosa 

serta penebusan lewat Kristus29: 

 Pertama yaitu Akibat Dosa: Kematian dipahami sebagai 

konsekuensi dosa (Roma 6:23), bermula dari kejatuhan Adam dan 

Hawa di Taman Eden. Kedua, Kematian Tubuh dan Kebangkitan: 

Tubuh jasmaniah mati, namun jiwa/roh tetap hidup. Kekristenan 

mengajarkan kebangkitan tubuh pada akhir zaman (1 Korintus 15:42-

44). Ketiga, Peralihan ke Hadirat Allah: Bagi orang percaya, kematian 

adalah pintu masuk ke hadirat Allah (2 Korintus 5:8), "Dimatikan 

dalam daging tetapi dihidupkan dalam roh" (1 Petrus 3:18). Keempat, 

Pengharapan Kehidupan Kekal: Kematian bukanlah akhir, 

melainkan adalah permulaan dari hidup yang kekal untuk orang 

beriman (Yohanes 3:16, 11:25-26). 

Kelima, Kemenangan atas Kematian: Melalui kebangkitan 

Kristus, kematian telah dikalahkan (1 Korintus 15:54-57), 

memberikan pengharapan bagi orang Kristen. Keenam, Ritual 

Pemakaman: Lebih sederhana dibanding Toraja, berfokus pada 

kebaktian penghiburan, penguburan sebagai penghormatan 

terakhir, dan peringatan akan kebangkitan. Ketujuh, Doa bagi 

       
29 Gladys Hunt, “Pandangan Kristen Tentang Kematian,” 2011. 



28 

 

 

 

Keluarga: Penekanan pada penghiburan bagi keluarga yang 

ditinggalkan dan kepercayaan bahwa almarhum telah "pulang" ke 

rumah surgawi. 

Mayoritas Suku Toraja saat ini beragama Kristen, 

menciptakan sinkretisme budaya yang unik: Akulturasi Budaya-

Agama: Ritual kematian Toraja dipertahankan namun dimodifikasi 

dengan unsur-unsur Kristen, seperti penambahan kebaktian dan doa 

Kristiani. Reinterpretasi Makna: Pemotongan hewan tidak lagi 

dilihat sebagai kendaraan ke alam baka, melainkan sebagai 

penghormatan dan simbol status sosial30. Pandangan tentang Puya: 

Konsep puya (alam arwah) dipadukan dengan pandangan Kristen 

tentang surga dan kehidupan kekal. Keberlanjutan Tradisi: Ritual 

seperti ma'nene tetap dijalankan namun dengan pemahaman baru 

yang lebih selaras dengan ajaran Kristen. 

Baik tradisi Toraja maupun Kekristenan sama-sama 

memandang kematian bukan sebagai akhir total eksistensi, 

melainkan sebagai peralihan ke bentuk kehidupan lain. Perbedaan 

utama terletak pada ritualisasi dan pemaknaan teologis, di mana 

Toraja menekankan hubungan berkelanjutan dengan leluhur melalui 

       
30 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” n.d., 68. 



29 

 

 

 

ritual kompleks, sementara Kekristenan menekankan pengharapan 

akan kebangkitan dan kehidupan kekal bersama Allah. 

2. Relasi Antara Orang Yang Mati Dan Orang Hidup Dalam Kekristenan 

Dalam pandangan Kristen, hubungan antara orang yang masih 

hidup dan mereka yang telah hubungan antara orang yang masih hidup 

terhadap orang yang sudah meninggal mempunyai dimensi yang 

mendalam dan kompleks. Kekristenan memandang kematian bukan 

sebagai akhir dari eksistensi, melainkan sebagai perpindahan dari 

kehidupan duniawi menuju keberadaan yang berbeda di hadirat Tuhan. 

Konsep ini berdasar pada keyakinan akan kebangkitan Kristus yang 

menjadi fondasi utama iman Kristen. 

Orang-orang Kristen percaya bahwa kematian bukanlah 

pemutusan hubungan secara total, melainkan sebuah transformasi. 

Hubungan ini didasarkan pada pemahaman tentang "persekutuan orang-

orang kudus" atau communio sanctorum, sebuah konsep penting dalam 

teologi Kristen yang mengacu pada ikatan spiritual yang menyatukan 

seluruh orang beriman, baik yang sudah meninggal atau masih hidup. 

Mereka semua dipandang sebagai anggota dari satu tubuh Kristus. 

Dalam tradisi Kristen, terutama di kalangan Katolik dan Ortodoks, 

terdapat keyakinan jika orang yang masih hidup bisa mendoakan orang 

yang sudah meninggal, khususnya bagi jiwa-jiwa di dalam api 

penyucian. Praktik ini didasarkan pada pemahaman bahwa doa-doa 



30 

 

 

 

orang beriman dapat membantu jiwa-jiwa tersebut dalam perjalanan 

mereka menuju keselamatan penuh. Beberapa denominasi Protestan, 

meskipun umumnya tidak mengakui konsep api penyucian, juga 

meyakini pentingnya mendoakan keluarga yang berduka dan mengingat 

mereka yang telah pergi dengan penuh kasih dan penghormatan31. 

Kekristenan juga mengajarkan tentang "awan saksi" seperti yang 

disebutkan dalam Ibrani 12:1, yang merujuk pada orang-orang beriman 

dari generasi sebelumnya yang telah menyelesaikan perjalanan iman 

mereka dan sekarang menjadi saksi dari perjuangan orang-orang yang 

masih hidup. Meskipun tidak secara eksplisit mengajarkan bahwa orang 

yang telah meninggal dapat berkomunikasi langsung dengan yang 

hidup, konsep ini menyiratkan adanya semacam kesadaran atau 

perhatian dari mereka yang berada di surga terhadap kehidupan di bumi. 

Untuk orang yang masih hidup, mengingat serta menghormati 

mereka yang sudah meninggal adalah bagian penting dari tradisi Kristen. 

Ini tercermin dalam peringatan hari-hari suci seperti Hari Semua Orang 

Kudus di berbagai tradisi Kristen. Melalui ritual, doa, dan peringatan, 

orang Kristen menegaskan keyakinan mereka pada kehidupan kekal dan 

harapan akan reuni di surga. Ajaran Kristen juga menekankan bahwa 

meskipun kematian memisahkan secara fisik, ikatan kasih tidak terputus 

       
31 Gladys Hunt, “Pandangan Kristen Tentang Kematian,” n.d., 120–21. 



31 

 

 

 

oleh kematian. Berdasarkan pemahaman jika Allah merupakan Allah 

untuk orang hidup dan bukan Allah untuk orang mati (Matius 22:32), 

Kekristenan mengajarkan bahwa mereka yang telah meninggal tetap 

"hidup" dalam hubungan mereka dengan Tuhan dan dalam beberapa hal 

tetap terhubung dengan komunitas orang percaya.32 

Namun, Kekristenan juga sangat berhati-hati mengenai praktik 

yang mencoba menjalin komunikasi langsung dengan orang mati, seperti 

medium atau spiritisme. Alkitab secara eksplisit melarang praktik 

tersebut (Ulangan 18:10-12), dan sebagian besar tradisi Kristen 

memandang aktivitas semacam itu sebagai berbahaya secara spiritual, 

karena membuka pintu pada pengaruh-pengaruh yang mungkin 

menyesatkan. Dalam perspektif eskatologi Kristen, hubungan antara 

orang hidup dan orang mati bersifat sementara. Kekristenan 

mengajarkan harapan akan kebangkitan tubuh pada akhir zaman dan 

penyatuan kembali semua orang beriman di dalam Kerajaan Allah yang 

sempurna. Pada saat itu, hubungan yang terputus oleh kematian akan 

dipulihkan dan ditransformasi menjadi persekutuan yang sempurna 

dalam hadirat Tuhan.33 

3. Kehidupan Setelah Kematian Menurut Iman Kristen 

       
32 Sujud Swastoko, “Pandangan Tentang Kematian Dan Kebangkitan Orang Mati Dalam 

Perjanjian Lama” vol2 (2020): 55. 
33 John Owen, “Kematian Yang Menghidupkan,” n.d., 94. 



32 

 

 

 

Dalam pemahaman iman Kristen, kematian bukanlah akhir dari 

eksistensi manusia, melainkan peralihan dari kehidupan duniawi menuju 

kehidupan kekal. Konsep ini berakar pada pengajaran Alkitab tentang 

jiwa yang kekal dan kebangkitan Yesus Kristus, yang menjadi dasar 

pengharapan bagi umat Kristen. Setelah kematian fisik, jiwa orang 

percaya dipercaya mengalami kesadaran penuh dan terus hidup dalam 

kehadiran Allah. Alkitab menyajikan gambaran bahwa saat tubuh fisik 

mati, roh atau jiwa orang percaya segera berada di hadirat Tuhan. Yesus 

sendiri menjanjikan terhadap penjahat yang bertobat di kayu salib, "Hari 

ini juga engkau akan ada bersama-sama dengan Aku di dalam Firdaus" 

(Lukas 23:43). Demikian pula, Rasul Paulus mengungkapkan 

keyakinannya bahwa "berpisah dari tubuh" berarti "diam bersama-sama 

dengan Tuhan" (2 Korintus 5:8).34 Ini menunjukkan adanya kesadaran 

langsung dan kesinambungan eksistensi setelah kematian. 

Meskipun jiwa orang percaya berada dalam kehadiran Allah, 

keadaan ini dipandang sebagai keadaan antara yang belum sempurna. 

Ajaran Kristen mengantisipasi peristiwa kebangkitan tubuh pada akhir 

zaman, ketika jiwa akan dipersatukan kembali dengan tubuh yang 

dimuliakan, mirip dengan tubuh kebangkitan Kristus. Konsep ini 

dijelaskan oleh Paulus dalam 1 Korintus 15, di mana ia menggambarkan 

       
34 Sujud Swastoko, “Pandangan Kematian Dan Kebangkitan Orang Mati Dalam Perjanjian 

Lama,” 122AD. 



33 

 

 

 

tubuh kebangkitan sebagai "tidak dapat binasa" dan "penuh kemuliaan." 

Kehidupan kekal yang dijanjikan kepada orang percaya digambarkan 

sebagai keberadaan di "surga baru dan bumi baru" (Wahyu 21:1), di mana 

tidak ada lagi penderitaan, kesedihan, atau kematian. Di sana, umat 

Kristen akan melihat Allah "muka dengan muka" (1 Korintus 13:12) dan 

menikmati persekutuan sempurna dengan-Nya untuk selamanya. 

Kehidupan ini ditandai dengan sukacita, damai sejahtera, dan 

pemahaman penuh akan misteri Allah yang sebelumnya hanya dipahami 

sebagian.35 

Sebaliknya, iman Kristen juga mengajarkan tentang nasib mereka 

yang menolak keselamatan di dalam Kristus. Alkitab menggambarkan 

keadaan ini sebagai "keterpisahan" dari Allah atau "hukuman kekal" 

(Matius 25:46). Meskipun terdapat berbagai interpretasi tentang sifat dan 

durasi penderitaan ini di antara berbagai denominasi Kristen, konsep 

dasar tentang konsekuensi penolakan terhadap anugerah Allah tetap 

menjadi bagian penting dari pemahaman Kristen tentang keadaan setelah 

kematian. Penting untuk dicatat bahwa dalam pemahaman Kristen, 

penentu utama keadaan setelah kematian adalah hubungan seseorang 

dengan Yesus Kristus selama hidup di dunia. Keselamatan dipahami 

sebagai anugerah yang diterima melalui iman kepada Kristus, bukan 

       
35 Gladys Hunt, “Pandangan Kristen Tentang Kematian,” n.d., 124. 



34 

 

 

 

berdasarkan perbuatan baik atau usaha manusia (Efesus 2:8-9). Jadi 

keputusannya yaitu menolak atau menerima Kristus mempunyai 

implikasi yang kekal.36 

Ajaran tentang kehidupan setelah kematian ini memberi umat 

Kristen pengharapan yang melampaui kematian fisik. Pengharapan ini 

adalah sumber penghiburan dan kekuatan untuk mereka yang sedang 

berduka, dengan keyakinan bahwa kematian bukanlah perpisahan yang 

terakhir bagi orang yang beriman. Seperti tertuang pada 1 Tesalonika 

4:13-18, orang Kristen didorong untuk "menghibur seorang akan yang 

lain dengan perkataan-perkataan ini," yaitu pengharapan akan 

kebangkitan dan kehidupan kekal bersama Kristus.

       
36 Suryani Yurista, “Analisis Tentang Kehidupan Setelah Kematian Menurut John Calvin 

Dan Implikasinya Bagi Warga Gereja Di Jemaat Barana’ Klasis Tikala’,” 2021, 114. 


