BAB II

KAJIAN TEORI

Pengertian Edukatif

Edukatif adalah istilah yang munculnya pada kata dasar "edukasi"
dengan definisi pendidikan. Biasanya edukatif dapat diartikan sebagai segala
sesuatu yang bersifat mendidik, memberikan pengetahuan, atau
mengembangkan kemampuan seseorang. Konsep edukatif tidak hanya
terbatas pada proses formal di lembaga pendidikan seperti sekolah atau
universitas, tetapi juga mencakup beragam bentuk pembelajaran yang terjadi
pada kehidupan nyata.”

Pada konteks yang lebih luas, edukatif mengacu terhadap proses yang
bertujuan dalam pengembangan potensi manusia dengan menyeluruh, yang
dimulai dari pengembangan kognitif (pengetahuan), afektif (sikap dan nilai),
maupun psikomotorik (keterampilan). Proses edukatif yang baik akan
membantu seseorang untuk tidak hanya memahami informasi, tetapi juga
mampu menganalisis, mengevaluasi, dan mengaplikasikan pengetahuan
tersebut dalam kehidupan nyata.®

Aktivitas atau konten yang bersifat edukatif dirancang dengan tujuan

untuk menstimulasi pemikiran kritis, mendorong kreativitas, dan

7 Ki Hajar Dewantara, “Seni Sebagai Pendidikan Dan Keindahan,” CNN Indonesia, 1994.
8 Yohanes S. Lon, Pembelajaran Edukatif (Jakarta: Airlangga, 2020).

10



11
menumbuhkan keinginan supaya senantiasa untuk belajar. Ini bisa
dilaksanakan melalui berbagai metode, seperti diskusi, eksperimen,
permainan edukatif, atau penggunaan media pembelajaran yang interaktif.
Pendekatan edukatif yang efektif akan mempertimbangkan kebutuhan dan
karakteristik dari siswa yang menjadikan pembelajaran bisa dengan optimal
berlangsung.’

Dalam era digital saat ini, konsep edukatif telah berkembang menjadi
lebih dinamis dengan adanya berbagai platform pembelajaran online, aplikasi
pendidikan, dan konten edukatif di media sosial. Meskipun demikian, esensi
dari edukatif tetap sama, yaitu untuk memfasilitasi perkembangan individu
menjadi pribadi yang berpengetahuan luas, berpikir kritis, dan mempunyai
karakter yang positif. Pada proses edukatif mengandung berbagai nilai
diantaranya kejujuran intelektual, komitmen untuk terus berkembang
keterbukaan mengenai ide baru dan rasa ingin tahu. Dengan demikian,
edukatif kaitanya tidak hanya mengenai transfer dari ilmu pengetahuan,
namun juga pembentukan karakter serta pengembangan keterampilan yang
utama untuk menghadapi tantangan di masa depan.

1. Nilai-Nilai Edukatif
Menurut Milton Rokeach dan James Bank, nilai adalah suatu tipe

kepercayaan yang berada dalam ruang lingkup sistem kepercayaan yang

° Sugiyono, Metode Penelitian Dan Pengembangan (Research and Development) (Bandung;:
Alfabeta, 2015).



12
mana seseorang bertindak atau menghindari suatu tindakan atau
mengenai suatu yang pantas/ tidak pantas dikerjakan

Sedangkan pengertian nilai menurut Sidi Gazalba adalah sesuatu
yang bersifat abstrak, ideal, nilai bukan benda kontrit, bukan fakta tidak
hanya persoalan benar dan salah dan menurut pembuktian empikit,
melainkan soal penghayatan yang dikehendaki dan tidak dikehrndaki
disenangi dan tidak disenangi.

Nilai adalah sifat-sifat (hal-hal) yang penting atau berguna bagi
kemanusiaan. Nilai merupakan sesuatu yang dihargai, selalu dijjunjung
tinggi, serta dikejar manusia dalam memperoleh kebahagian hidup. Nilai
merupakan sesuatu yang abstrak tetapi secara fungsional mempunyai ciri
membedakan satu dengan yang lainnya. 1°.

Ruang Lingkup Nilai Edukatif

Dalam arti luas pendidikan merupakan sebuah tahap pada
pengembangan seluruh aspek kepribadian pada individu yang
cakupannya yaitu tentang keterampilan, sikap, nilai dan pengetahuan.
Pada dasarnya pendidikan mencakup aktivitas pendidikan yaitu
dilakukan menjadi sebuah usaha dalam mentransfer ilmu yang kaitannya

dengan nilai pengetahuan, kebudayaan dan religi.

10 Yohanes S. Lon, Pembelajaran Edukatif.



13
Nilai edukatif adalah nilai yang cakupannya tentang sikap
manusia pada kehidupannya di masyarakat. Nilai edukatif pada
kehidupan pribadi adalah nilai yang dimanfaatkan sebagai modal untuk
menjalani kehidupan pribadi dan mempertahankan interaksi dengan
benar terhadap masyarakat yang lain. Sedangkan nilai kehidupan sosial
adalah nilai yang bisa membuat individu dituntun pada tindakan yang
berlaku pada kehidupan umum.
Pada ilmu pengetahuan cakupan dari edukatif bisa dibagi pada 4
bagian diantaranya:

a. Nilai agama

Agama yang sudah diterima nabi dari Allah merupakan
petunjuk untuk umat manusia pada penyelenggaraan tata
kehidupan yang nyata untuk melakukan pengaturan tanggung
jawab dan hubungan terhadap Allah, dirinya merupakan hamba
Allah, sesama manusia dan pada masyarakat di sekelilingnya.
Pandangan hidup dan agama biasanya prioritasnya terhadap
keselarasan, ketenteraman batin serta keseimbangan sikap untuk
menerima apa yang timbul pada kehidupannya. Jelas pandangan
hidup begini memfokuskan jika apa yang dicari yaitu merupakan
kebahagiaan pada diri, karena agama merupakan pakaian batin, hati

dan pakaian jiwa. Kesadaran religius adalah kesadaran yang dimiliki



14
dalam usaha untuk melakukan pengembangan lewat pengajaran dan
pendidikan!!.

b. Nilai estetika

Seluruh karya seni dan sastra mempunyai keindahan jika ada
keutuhan dari isi dan bentuk, keserasian dan keseimbangan
penampilan pada karya seni yang lainnya. Keindahan itu akan relatif
jika diperhatikan dari segi penghargaan dan penilaian mengenai
karya tersebut.

Nilai estetika dimaknai sebagai nilai budi pekerti atau
kesopanan atau bisa juga dimaknai sebagai nilai akhlak. Nilai susila
ini berkaitan terhadap adab dan tata krama.

c. Nilai sosial

Situasi individu yang tidak begitu penting, namun secara
bersama individu itu membantu masyarakat yang selaras supaya
menjamin timbulnya kehidupan yang lebih baik pada setiap
kehidupan individu. Manusia tidak mungkin bisa dan lepas dari
bantuan manusia yang lainnya.

d. Nilai moral
Moral merupakan kata yang munculnya dari bahasa latin

“Mores” serta kata jamak dari mos yang definisinya adalah adat

1 Yohanes S Lon, “Pembelajaran Edukatif,” no. 55 (2020).



15
istiadat. Pada Ensiklopedia Pendidikan dijelaskan jika pengertian
moral merupakan nilai dasar yang berlaku di masyarakat untuk
memilih antara adat istiadat dan nilai hidup atau moral yang menjadi
fondasi dalam menentukan yang buruk dan yang baik.

3. Pandangan Kristen Terhadapa Nilai- nilai Ma’paundi
Dalam perspektif Kristen, nilai Ma'paundi dipahami melaui
pendekatan teologi kontekstual yang menimbang kesetiaan pada ajaran
Alkitab sekaligus penghargaan terhadap budaya lokal, gereja umumnya
menerima unsur budaya yang bersifat sosial, sepertuoi penghormatan
kepada keluarga, komitmen moral, dan solidaritas komunal. Namun
unsur kepercayaan bahwa kerbau menjadi bekal keselamatan bagi arwah
tidak dapat diterima secara teologis, karena iman Kristen mengajarkan
bahwa keselamatan hanya melalui karya Allah dalam Yesusu kristus,
sehingga ritus apa pun tidak dapat menggantikan anugerah tersebut.!?
B. Kematian Dalam Budaya Toraja
1. Pengertian kematian dalam budaya Toraja
Dalam kebudayaan Toraja di Sulawesi Selatan, Indonesia,
kematian merupakan peristiwa yang sangat sakral dan memiliki makna
mendalam. Masyarakat memiliki pandangan unik tentang kematian yang

berbeda dari kebanyakan budaya lain di dunia. Bagi masyarakat Toraja,

12 Hope S Antone, “Pendidikan Kristen Kontekstual,” Jakarta :BPK GUBUNG MULIA,2010,
n.d.



16
kematian bukan merupakan akhir seluruhnya, tetapi adalah sebuah
tahap perpindahan panjang menuju alam lain yang disebut "Puya" (dunia
arwah).® Kematian dipandang sebagai tahapan terpenting dalam
kehidupan, bahkan lebih penting dari kelahiran atau pernikahan. Dalam
kepercayaan tradisional Toraja yang disebut "Aluk To Dolo” (Jalan Para
Leluhur), seseorang yang meninggal tidak langsung dianggap "mati"
secara resmi. Mereka dianggap "to makula" (orang sakit) atau “to mama’'”
(orang tidur) hingga upacara pemakaman dilaksanakan. Selama periode
ini, jenazah disimpan di dalam rumah dan dirawat seperti orang hidup.
Keluarga akan tetap berbicara, memberi makan, dan berinteraksi dengan
almarhum. Jenazah diawetkan dengan larutan formalin dan ramuan
tradisional untuk mencegah pembusukan.!*

Upacara pemakaman di Toraja disebut “Rambu Solo™ serta bisa
menggunakan waktu yang panjang dari berhari-hari sampai berminggu-
minggu sesuai dengan status sosial serta kemampuan ekonomi keluarga.
Upacara ini tidak segera dilakukan setelah kematian, tetapi bisa ditunda

selama berbulan-bulan bahkan bertahun-tahun sambil keluarga

mengumpulkan dana untuk penyelenggaraannya.'s

13 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” no. 68 (2019).

14 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalama Agama Asli Toraja,” no. 69 (2019).

5 Anguni Sri Anggraini, “Makna Upacara Pemakaman Rambu Solo Di Tanah Toraja” 2, no.
188 (2020).



17
Rambu Solo” terdiri dari serangkaian ritual yang harus dijalankan
secara berurutan yaitu:
a. Ma'badong: Nyanyian ratapan yang menceritakan riwayat hidup
almarhum.
b. Ma'palao: Proses memindahkan jenazah dari rumah ke lokasi
upacara.
c. Ma’papangan: Pemotongan kerbau dan babi sebagai persembahan.
d. Ma’pasonglo: Prosesi mengantar jenazah ke lokasi pemakaman'®
Jumlah he wan kurban, terutama kerbau (tedong), menunjukkan
status sosial almarhum. Pada upacara pemakaman bangsawan tinggi,
ratusan kerbau dan ribuan babi bisa dikurbankan. Masyarakat Toraja
memiliki beberapa metode pemakaman tradisional yaitu!”:
a. Liang Batu: Pemakaman di dalam gua batu alami atau buatan
manusia.
b.  Patane: Kuburan batu berbentuk miniatur rumah tradisional.
¢. Tau-Tau: Jenazah diwakili oleh patung kayu yang diletakkan di
tebing.
d. Passiliran: Pemakaman untuk bayi atau anak kecil dengan

meletakkan jenazah di dalam batang pohon hidup.

16 Anggraini, “Makna Pemakaman Rambu Solo Di Tana Toraja,” 2020, 189.
7 Tony Tampake Harlin Palanta, “Makna Tarian Sialo Pada Ritual Rambu Solo Luwu
Sulawesi Selatan,” Jurnal Ilmu Budaya 20, no. 1 (2023): 1-23.



18
Bagi orang Toraja, upacara pemakaman yang mewah bertujuan
untuk memastikan perjalanan lancar arwah menuju Puya. Semakin tinggi
status sosial dan semakin banyak hewan kurban, diyakini semakin lancar
perjalanan arwah ke alam baka. Masyarakat Toraja percaya bahwa
kematian adalah pintu gerbang menuju kehidupan baru. Mereka
memandang bahwa hubungan dengan orang yang telah meninggal tidak
terputus begitu saja. Roh para leluhur diyakini tetap hadir dan dapat
mempengaruhi kehidupan keturunannya.'®
Selain Rambu Solo’, masyarakat Toraja juga melaksanakan ritual
"Ma'nene” (membersihkan jenazah). Dalam ritual yang dilakukan setiap
beberapa tahun sekali ini, makam dibuka, jenazah yang sudah
dimumifikasi dikeluarkan, dibersihkan, dan diganti pakaiannya.
Keluarga berkesempatan untuk "bertemu" kembali dengan leluhur
mereka dan mengabadikan momen bersama.!® Seiring masuknya agama
Kristen dan Islam, banyak aspek ritual kematian Toraja mengalami
modifikasi. Namun, elemen-elemen penting dari tradisi ini tetap
dipertahankan dan dijalankan berdampingan dengan praktik keagamaan
baru. Ini menunjukkan kemampuan budaya Toraja untuk beradaptasi

sambil tetap mempertahankan identitas kulturalnya. Pandangan

18 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” n.d., 67.
19T Kobong, “Aluk Adat Dan Kebudayaan Toraja Dalam Perjumpaan Dengan Injil,” 1992,



19
masyarakat Toraja tentang kematian mengajarkan bahwa kematian
bukanlah akhir yang menakutkan, tetapi sebuah transformasi sakral yang
patut dirayakan dengan penuh hormat dan kemegahan sebagai
penghormatan terakhir kepada mereka yang telah berpulang.?

2. Kematian sebagai peralihan Kehidupan

Kematian adalah fenomena yang umum dan menjadi bagian
integral pada kehidupan seluruh makhluk. Dalam berbagai tradisi
filosofis, spiritual, dan budaya di seluruh dunia, kematian sering
dipandang bukan sebagai akhir yang mutlak, tetapi sebagai bentuk
peralihan atau transformasi kehidupan. Konsep kematian sebagai
peralihan memiliki beberapa dimensi yang menarik untuk direnungkan.
Hampir semua agama besar di dunia memandang kematian sebagai
pintu gerbang menuju bentuk eksistensi lain. Dalam tradisi Hindu dan
Buddha, kematian dipahami sebagai bagian dari siklus samsara (kelahiran
kembali) di mana jiwa atau kesadaran terus bermigrasi dari satu wujud
ke wujud lainnya. Konsep karma menjadi penentu bagaimana seseorang
akan terlahir kembali dalam kehidupan berikutnya

Agama-agama Abrahamik seperti Islam, Kristen, dan Yahudi
mengajarkan bahwa kehidupan duniawi hanyalah persinggahan

sementara, dan kematian adalah jembatan menuju alam keabadian di

20 T. Kombog, “ALUK ADAT DAN KEBUDAYAAN TORAJA DALAM
PERJUMPAANNYA DENGAN INJIL,” 1992, 56.



20
mana manusia akan menghadapi pengadilan atas perbuatannya di dunia.
Dalam Islam misalnya, ada konsep barzakh, yaitu alam antara kematian
dan kebangkitan pada hari kiamat.?! Secara filosofis, banyak pemikir
yang melihat kematian bukan sebagai kehilangan total, melainkan
sebagai transformasi energi dan materi. Dalam pandangan naturalistik,
kematian fisik memungkinkan tubuh kita untuk kembali menjadi bagian
dari siklus alam, di mana unsur-unsur penyusun tubuh akan terurai dan
menjadi nutrisi bagi bentuk kehidupan lainnya.

Filsuf eksistensialis seperti Martin Heidegger melihat kematian
sebagai bagian intrinsik dari keberadaan manusia yang memberi makna
pada kehidupan. Kesadaran akan kematian (being-towards-death) justru
memungkinkan manusia untuk hidup secara autentik dan penuh makna.
Dalam banyak tradisi spiritual, kematian sering digunakan sebagai
metafora untuk transformasi personal dan spiritual. Konsep "mati
sebelum mati" dalam tasawuf Islam atau "kematian ego" dalam psikologi
Jung menunjukkan bagaimana pelepasan identitas lama dan transformasi
diri dapat menghasilkan tingkat kesadaran dan kehidupan yang lebih
tinggi.?

Dari sudut pandang ilmiah, kematian juga dapat dipahami

sebagai bagian dari proses evolusi yang lebih besar. Kematian sel-sel

2 Nida Khairunnisaa, “Menghadapi Rasa Takut Terhadap Kematian,” 2020, 84-90.
22 John Owen, Kematian Yang Menghidupkan (Surabaya: Momentum, 2011).



21
yang sudah tua memungkinkan organisme untuk memperbarui dirinya.
Pada tingkat spesies, kematian individu-individu memungkinkan
generasi baru untuk muncul dan beradaptasi dengan perubahan
lingkungan, mendorong kemajuan evolusi. Meskipun secara fisik
seseorang meninggal, pengaruh dan "kehadiran"-nya dapat berlanjut
melalui warisan genetik, karya, ide, nilai-nilai, dan kenangan yang
ditinggalkan. Dalam pengertian ini, seseorang tidak benar-benar "mati"
selama pengaruhnya masih hidup dalam diri orang lain dan
masyarakat?.

Memandang kematian sebagai peralihan dan bukan akhir total
dapat membantu kita menghadapi fenomena universal ini dengan sikap
yang lebih bijaksana dan kurang ketakutan. Perspektif ini mengundang
kita untuk menghargai kehidupan saat ini sambil mempersiapkan diri
untuk transisi yang tak terelakkan, baik secara spiritual, moral, maupun
praktis. Kematian, dalam pengertian ini, adalah bagian dari narasi
kehidupan yang lebih besar, bukan antitesisnya.

Relasi Antara Orang Hidup Dengan Orang Mati

Hubungan dari orang yang masih hidup terhadap arwah orang
yang sudah meninggal merupakan topik yang kompleks dan memiliki

dimensi beragam dalam berbagai budaya, agama, dan kepercayaan di

2 Agustinus Foat, “Kematian Bukan Akhir Dari Segalanya” 2 (2017): 57.



22
seluruh dunia. Berikut penjelasan mengenai aspek-aspek penting dari
relasi ini. Hampir semua tradisi keagamaan dan spiritual memiliki
pandangan tentang relasi ini**. Dalam banyak agama, terdapat konsep
bahwa arwah orang mati tetap memiliki eksistensi tertentu dan dapat
memiliki hubungan dengan dunia orang hidup.

Dalam Islam, doa dan sedekah (amal jariyah) dari orang yang
masih hidup dapat memberi manfaat bagi arwah orang yang telah
meninggal. Dalam Kristen, konsep persekutuan orang kudus
mengandung pemahaman tentang ikatan spiritual antara orang hidup
dan orang mati. Dalam tradisi Hindu dan Buddha, terdapat konsep
reinkarnasi yang menggambarkan siklus kehidupan dan kematian.
Dalam kepercayaan tradisional seperti animisme, arwah leluhur
dipandang tetap aktif dan berpengaruh dalam kehidupan keluarga dan
komunitas.

Hubungan dengan arwah orang yang telah meninggal juga
memiliki dimensi psikologis yang penting. Ikatan yang berlanjut
(continuing bonds): Konsep dalam psikologi bahwa hubungan dengan
orang yang dicintai tidak berakhir dengan kematian, melainkan berubah
bentuk. Proses berduka: Komunikasi dengan arwah orang yang dicintai

dapat menjadi bagian dari proses penyembuhan dari rasa kehilangan.

24 Edi Susanto, “Relasi Agama Dan Tradisi Lokal,” 2021.



23
Memori kolektif: Ingatan tentang orang yang telah meninggal menjadi
bagian penting dari identitas keluarga dan masyarakat.?

Berbagai budaya memiliki ritual untuk memfasilitasi relasi
dengan arwah orang yang telah meninggal diantarnya seperti; Ziarah
kubur: Mengunjungi makam untuk mendoakan dan mengenang orang
yang telah meninggal. Peringatan kematian: Seperti haul dalam tradisi
Islam atau peringatan hari kematian dalam berbagai budaya. Upacara
penghormatan leluhur: Seperti Qingming di Tiongkok atau Bon di Jepang
dan Altar leluhur: Di banyak budaya Asia Timur dan Tenggara, keluarga
memiliki altar untuk menghormat dan "berkomunikasi" dengan arwah
leluhur.?

Keyakinan tentang kemungkinan komunikasi dengan arwah
sangat beragam, diantarnya melalui medium spiritual dan paranormal
yang mengklaim dapat berkomunikasi dengan arwah. Selanjutnya
pengalaman spontan seperti mimpi, penampakan, atau perasaan
kehadiran orang yang telah meninggal dan Ritual khusus seperti séance
atau upacara pemanggilan arwah dalam berbagai tradisi. Sains modern
umumnya skeptis terhadap eksistensi arwah dalam pengertian
tradisional, Neuropsikologi menjelaskan pengalaman "bertemu arwah"

sebagai fenomena psikologis atau neurologis. Penelitian tentang

% Dewi Anggarani, “Pandangan Dan Sikap Masyarakat Menghadapi Kematian,” 2019.
% Anggarani, “Pandangan Dan Sikap Masyakat Menghadapi Kematian,” n.d., 77.



24
pengalaman dekat kematian (near-death experience) memberikan wawasan
tentang persepsi manusia mengenai kematian. Antropologi mempelajari
praktik-praktik budaya terkait relasi dengan arwah sebagai konstruksi
sosial yang bermakna.

Relasi dengan arwah memiliki implikasi sosial dan budaya yang
penting: Warisan dan pewarisan nilai: Arwah leluhur dipandang sebagai
penjaga tradisi dan nilai-nilai. Struktur otoritas: Dalam beberapa
masyarakat, arwah leluhur dianggap memiliki otoritas moral atas
keturunannya. Identitas kolektif: Hubungan dengan leluhur membentuk
identitas kelompok dan rasa kesinambungan sejarah. Relasi antara orang
hidup dengan arwah orang mati merupakan aspek mendalam dari
pengalaman manusia yang melampaui batasan budaya dan waktu. Meski
interpretasi dan praktiknya sangat beragam, kebutuhan untuk
mempertahankan hubungan dengan orang yang telah meninggal
tampaknya merupakan aspek universal dari kondisi manusia.?” Relasi ini
mencerminkan upaya manusia untuk memahami kematian, mengatasi
kehilangan, dan menemukan makna pada kelanjutan antara masa dahulu

kala, masa sekarang serta yang akan datang.

C. Perspektif Alkitab Tentang Kematian

1.

Kematian Dalam Budaya Suku Toraja Dan Kekristenan

27 Agustinus faod, “Kematian Bukan Dari Segalanya,” n.d., 79-95.



25

Kematian merupakan peristiwa penting yang dimaknai secara
berbeda dalam berbagai budaya dan kepercayaan. Suku Toraja di
Sulawesi Selatan, Indonesia, dan tradisi Kekristenan memiliki pandangan
yang unik namun juga beberapa kesamaan dalam memahami kematian.

a. Kematian Menurut Suku Toraja

Bagi masyarakat Toraja, kematian bukanlah akhir kehidupan
melainkan peristiwa transisi menuju kehidupan selanjutnya yang
disebut "puya" (alam arwah). Beberapa aspek penting dalam
pemahaman kematian menurut Suku Toraja diantarnya?: Pertama,
Konsep "Aluk To Dolo": Kepercayaan tradisional Toraja yang menjadi
dasar ritual kematian, mengajarkan bahwa orang yang meninggal
masih membutuhkan perhatian dari keluarga yang ditinggalkan.
Kedua, "To Makula™" (Orang Sakit): Orang yang baru meninggal tidak
dianggap sebagai mayat, melainkan sebagai orang sakit yang masih
"hidup" namun dalam keadaan tidur. Keluarga tetap merawat dan
berinteraksi dengan jenazah sampai wupacara pemakaman
dilaksanakan. Ketiga, "Rambu Solo"": Ritual pemakaman yang sangat
kompleks dan dapat berlangsung berhari-hari hingga berbulan-

bulan, tergantung pada status sosial dan kemampuan ekonomi

28 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” n.d., 63.



26
keluarga. Ritual ini dipercaya membantu arwah dalam
perjalanannya ke puya.

Keempat, Makna Pengorbanan Hewan: Pemotongan kerbau
dan babi dalam jumlah banyak dipercaya sebagai kendaraan bagi
arwah menuju alam baka, juga menunjukkan status sosial keluarga.
Kelima, Pemakaman di Tebing (Liang): Jenazah yang sudah melalui
ritual disemayamkan di gua batu atau liang yang dipahat di tebing,
menunjukkan kedekatan dengan langit (surga). Keenam, Tau-tau:
Patung kayu yang menyerupai almarhum dibuat sebagai
representasi dan penghormatan, dipercaya masih memiliki
hubungan spiritual dengan yang meninggal. Ketujuh, Ritual
"Ma'nene”: Tradisi membersihkan jenazah dan mengganti pakaian
jenazah yang sudah lama dimakamkan, dilakukan setiap beberapa
tahun sekali, menunjukkan hubungan berkelanjutan antara yang

hidup dan yang mati.

Kematian Menurut Kekristenan



27

Dalam ajaran Kristen, kematian memiliki makna teologis
yang terkait terhadap penciptaan, kejatuhan manusia terhadap dosa
serta penebusan lewat Kristus?:

Pertama yaitu Akibat Dosa: Kematian dipahami sebagai
konsekuensi dosa (Roma 6:23), bermula dari kejatuhan Adam dan
Hawa di Taman Eden. Kedua, Kematian Tubuh dan Kebangkitan:
Tubuh jasmaniah mati, namun jiwa/roh tetap hidup. Kekristenan
mengajarkan kebangkitan tubuh pada akhir zaman (1 Korintus 15:42-
44). Ketiga, Peralihan ke Hadirat Allah: Bagi orang percaya, kematian
adalah pintu masuk ke hadirat Allah (2 Korintus 5:8), "Dimatikan
dalam daging tetapi dihidupkan dalam roh" (1 Petrus 3:18). Keempat,
Pengharapan Kehidupan Kekal: Kematian bukanlah akhir,
melainkan adalah permulaan dari hidup yang kekal untuk orang
beriman (Yohanes 3:16, 11:25-26).

Kelima, Kemenangan atas Kematian: Melalui kebangkitan
Kristus, kematian telah dikalahkan (1 Korintus 15:54-57),
memberikan pengharapan bagi orang Kristen. Keenam, Ritual
Pemakaman: Lebih sederhana dibanding Toraja, berfokus pada
kebaktian penghiburan, penguburan sebagai penghormatan

terakhir, dan peringatan akan kebangkitan. Ketujuh, Doa bagi

» Gladys Hunt, “Pandangan Kristen Tentang Kematian,” 2011.



28
Keluarga: Penekanan pada penghiburan bagi keluarga yang
ditinggalkan dan kepercayaan bahwa almarhum telah "pulang" ke
rumah surgawi.

Mayoritas Suku Toraja saat ini beragama Kiristen,
menciptakan sinkretisme budaya yang unik: Akulturasi Budaya-
Agama: Ritual kematian Toraja dipertahankan namun dimodifikasi
dengan unsur-unsur Kristen, seperti penambahan kebaktian dan doa
Kristiani. Reinterpretasi Makna: Pemotongan hewan tidak lagi
dilihat sebagai kendaraan ke alam baka, melainkan sebagai
penghormatan dan simbol status sosial®. Pandangan tentang Puya:
Konsep puya (alam arwah) dipadukan dengan pandangan Kristen
tentang surga dan kehidupan kekal. Keberlanjutan Tradisi: Ritual
seperti ma'nene tetap dijalankan namun dengan pemahaman baru
yang lebih selaras dengan ajaran Kristen.

Baik tradisi Toraja maupun Kekristenan sama-sama
memandang kematian bukan sebagai akhir total eksistensi,
melainkan sebagai peralihan ke bentuk kehidupan lain. Perbedaan
utama terletak pada ritualisasi dan pemaknaan teologis, di mana

Toraja menekankan hubungan berkelanjutan dengan leluhur melalui

30 Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja,” n.d., 68.



29
ritual kompleks, sementara Kekristenan menekankan pengharapan
akan kebangkitan dan kehidupan kekal bersama Allah.

Relasi Antara Orang Yang Mati Dan Orang Hidup Dalam Kekristenan

Dalam pandangan Kristen, hubungan antara orang yang masih
hidup dan mereka yang telah hubungan antara orang yang masih hidup
terhadap orang yang sudah meninggal mempunyai dimensi yang
mendalam dan kompleks. Kekristenan memandang kematian bukan
sebagai akhir dari eksistensi, melainkan sebagai perpindahan dari
kehidupan duniawi menuju keberadaan yang berbeda di hadirat Tuhan.
Konsep ini berdasar pada keyakinan akan kebangkitan Kristus yang
menjadi fondasi utama iman Kristen.

Orang-orang Kristen percaya bahwa kematian bukanlah
pemutusan hubungan secara total, melainkan sebuah transformasi.
Hubungan ini didasarkan pada pemahaman tentang "persekutuan orang-
orang kudus" atau communio sanctorum, sebuah konsep penting dalam
teologi Kristen yang mengacu pada ikatan spiritual yang menyatukan
seluruh orang beriman, baik yang sudah meninggal atau masih hidup.
Mereka semua dipandang sebagai anggota dari satu tubuh Kristus.
Dalam tradisi Kristen, terutama di kalangan Katolik dan Ortodoks,
terdapat keyakinan jika orang yang masih hidup bisa mendoakan orang
yang sudah meninggal, khususnya bagi jiwa-jiwa di dalam api

penyucian. Praktik ini didasarkan pada pemahaman bahwa doa-doa



30
orang beriman dapat membantu jiwa-jiwa tersebut dalam perjalanan
mereka menuju keselamatan penuh. Beberapa denominasi Protestan,
meskipun umumnya tidak mengakui konsep api penyucian, juga
meyakini pentingnya mendoakan keluarga yang berduka dan mengingat
mereka yang telah pergi dengan penuh kasih dan penghormatan?!.

Kekristenan juga mengajarkan tentang "awan saksi" seperti yang
disebutkan dalam Ibrani 12:1, yang merujuk pada orang-orang beriman
dari generasi sebelumnya yang telah menyelesaikan perjalanan iman
mereka dan sekarang menjadi saksi dari perjuangan orang-orang yang
masih hidup. Meskipun tidak secara eksplisit mengajarkan bahwa orang
yang telah meninggal dapat berkomunikasi langsung dengan yang
hidup, konsep ini menyiratkan adanya semacam kesadaran atau
perhatian dari mereka yang berada di surga terhadap kehidupan di bumi.

Untuk orang yang masih hidup, mengingat serta menghormati
mereka yang sudah meninggal adalah bagian penting dari tradisi Kristen.
Ini tercermin dalam peringatan hari-hari suci seperti Hari Semua Orang
Kudus di berbagai tradisi Kristen. Melalui ritual, doa, dan peringatan,
orang Kristen menegaskan keyakinan mereka pada kehidupan kekal dan
harapan akan reuni di surga. Ajaran Kristen juga menekankan bahwa

meskipun kematian memisahkan secara fisik, ikatan kasih tidak terputus

31 Gladys Hunt, “Pandangan Kristen Tentang Kematian,” n.d., 120-21.



31
oleh kematian. Berdasarkan pemahaman jika Allah merupakan Allah
untuk orang hidup dan bukan Allah untuk orang mati (Matius 22:32),
Kekristenan mengajarkan bahwa mereka yang telah meninggal tetap
"hidup" dalam hubungan mereka dengan Tuhan dan dalam beberapa hal
tetap terhubung dengan komunitas orang percaya.*

Namun, Kekristenan juga sangat berhati-hati mengenai praktik
yang mencoba menjalin komunikasi langsung dengan orang mati, seperti
medium atau spiritisme. Alkitab secara eksplisit melarang praktik
tersebut (Ulangan 18:10-12), dan sebagian besar tradisi Kristen
memandang aktivitas semacam itu sebagai berbahaya secara spiritual,
karena membuka pintu pada pengaruh-pengaruh yang mungkin
menyesatkan. Dalam perspektif eskatologi Kristen, hubungan antara
orang hidup dan orang mati bersifat sementara. Kekristenan
mengajarkan harapan akan kebangkitan tubuh pada akhir zaman dan
penyatuan kembali semua orang beriman di dalam Kerajaan Allah yang
sempurna. Pada saat itu, hubungan yang terputus oleh kematian akan
dipulihkan dan ditransformasi menjadi persekutuan yang sempurna
dalam hadirat Tuhan.®

3. Kehidupan Setelah Kematian Menurut Iman Kristen

%2 Sujud Swastoko, “Pandangan Tentang Kematian Dan Kebangkitan Orang Mati Dalam
Perjanjian Lama” vol2 (2020): 55.
3 John Owen, “Kematian Yang Menghidupkan,” n.d., 94.



32

Dalam pemahaman iman Kristen, kematian bukanlah akhir dari
eksistensi manusia, melainkan peralihan dari kehidupan duniawi menuju
kehidupan kekal. Konsep ini berakar pada pengajaran Alkitab tentang
jiwa yang kekal dan kebangkitan Yesus Kristus, yang menjadi dasar
pengharapan bagi umat Kristen. Setelah kematian fisik, jiwa orang
percaya dipercaya mengalami kesadaran penuh dan terus hidup dalam
kehadiran Allah. Alkitab menyajikan gambaran bahwa saat tubuh fisik
mati, roh atau jiwa orang percaya segera berada di hadirat Tuhan. Yesus
sendiri menjanjikan terhadap penjahat yang bertobat di kayu salib, "Hari
ini juga engkau akan ada bersama-sama dengan Aku di dalam Firdaus"
(Lukas 23:43). Demikian pula, Rasul Paulus mengungkapkan
keyakinannya bahwa "berpisah dari tubuh" berarti "diam bersama-sama
dengan Tuhan" (2 Korintus 5:8).3¢ Ini menunjukkan adanya kesadaran
langsung dan kesinambungan eksistensi setelah kematian.

Meskipun jiwa orang percaya berada dalam kehadiran Allah,
keadaan ini dipandang sebagai keadaan antara yang belum sempurna.
Ajaran Kristen mengantisipasi peristiwa kebangkitan tubuh pada akhir
zaman, ketika jiwa akan dipersatukan kembali dengan tubuh yang
dimuliakan, mirip dengan tubuh kebangkitan Kristus. Konsep ini

dijelaskan oleh Paulus dalam 1 Korintus 15, di mana ia menggambarkan

% Sujud Swastoko, “Pandangan Kematian Dan Kebangkitan Orang Mati Dalam Perjanjian
Lama,” 122AD.



33
tubuh kebangkitan sebagai "tidak dapat binasa" dan "penuh kemuliaan."
Kehidupan kekal yang dijanjikan kepada orang percaya digambarkan
sebagai keberadaan di "surga baru dan bumi baru" (Wahyu 21:1), di mana
tidak ada lagi penderitaan, kesedihan, atau kematian. Di sana, umat
Kristen akan melihat Allah "muka dengan muka" (1 Korintus 13:12) dan
menikmati persekutuan sempurna dengan-Nya untuk selamanya.
Kehidupan ini ditandai dengan sukacita, damai sejahtera, dan
pemahaman penuh akan misteri Allah yang sebelumnya hanya dipahami
sebagian.’

Sebaliknya, iman Kristen juga mengajarkan tentang nasib mereka
yang menolak keselamatan di dalam Kristus. Alkitab menggambarkan
keadaan ini sebagai "keterpisahan" dari Allah atau "hukuman kekal"
(Matius 25:46). Meskipun terdapat berbagai interpretasi tentang sifat dan
durasi penderitaan ini di antara berbagai denominasi Kristen, konsep
dasar tentang konsekuensi penolakan terhadap anugerah Allah tetap
menjadi bagian penting dari pemahaman Kristen tentang keadaan setelah
kematian. Penting untuk dicatat bahwa dalam pemahaman Kristen,
penentu utama keadaan setelah kematian adalah hubungan seseorang
dengan Yesus Kristus selama hidup di dunia. Keselamatan dipahami

sebagai anugerah yang diterima melalui iman kepada Kristus, bukan

% Gladys Hunt, “Pandangan Kristen Tentang Kematian,” n.d., 124.



34
berdasarkan perbuatan baik atau usaha manusia (Efesus 2:8-9). Jadi
keputusannya yaitu menolak atau menerima Kristus mempunyai
implikasi yang kekal.3

Ajaran tentang kehidupan setelah kematian ini memberi umat
Kristen pengharapan yang melampaui kematian fisik. Pengharapan ini
adalah sumber penghiburan dan kekuatan untuk mereka yang sedang
berduka, dengan keyakinan bahwa kematian bukanlah perpisahan yang
terakhir bagi orang yang beriman. Seperti tertuang pada 1 Tesalonika
4:13-18, orang Kristen didorong untuk "menghibur seorang akan yang
lain dengan perkataan-perkataan ini," yaitu pengharapan akan

kebangkitan dan kehidupan kekal bersama Kristus.

% Suryani Yurista, “Analisis Tentang Kehidupan Setelah Kematian Menurut John Calvin
Dan Implikasinya Bagi Warga Gereja Di Jemaat Barana’ Klasis Tikala’,” 2021, 114.



