
1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

 Para leluhur orang Toraja pada awalnya adalah penganut Aluk To 

Dolo (agama leluhur). Penganutnya mengakui kebenaran tiga penguasa 

dalam kehidupan sehari-hati , yaitu Puang Matua (puang : tuan;  matua: tuo 

sebagai pencipta, Deata (dewata) sebagai pemelihara dan penguasa, dan To 

Dolo (leluhur) yaitu arwah leluhur yang telah sempurna ( To Membali Puang).  

Rambu solo’ merupakan nama ritual untuk kematian seseorang di 

Tana Toraja, ini menjadi sebuah upacara adat. Tujuan dari ritual ini dilakukan 

yaitu memberikan penghormatan dan penghargaan terhadap mereka yang 

sudah terlebih dahulu meninggalkan dunia. Kepercayaan orang Toraja pada 

aluk todolo yaitu sesudah arwah atau dinamakan dengan bombo atau roh 

meninggalkan dunia selanjutnya oleh leluhur akan dikumpulkan secara 

bersamaan pada tempat yang dinamakan dengan puya. Pada saat pelaksanaan 

dari upacara rambu solo’ ini susunan kegiatan yang dibuat oleh orang Toraja 

begitu banyak yang diawali saat orang meninggal dunia hingga sampai tahap 

upacara pemakaman. Acaranya yaitu diawali dengan ma’dio’, dilanjutkan 

dengan ma’peduni’ lalu diteruskan dengan ma’pasulluk, dan selanjutnya yaitu 

mangriu batu mesinbuang membalakaan, lalu diteruskan dengan ma’pasolong’, 

lalu selanjutnya yaitu katongkonan, selanjutnya attu katorroan, selanjutnya 



2 

 

 

 

mataa padang serta masih berbagai acara lagi yang dilaksanakan. Ini sesuai 

dengan kondisi upacara yang a kan dilakukan oleh keluarga (rapu). Jadi tidak 

semua prosesi ini dilakukan tentu menyesuaikan dengan kemampuan 

keluarga secara finansial dalam mempersiapkan upacara rambu solo’ ini. 

upacara rambu solo’ pada kebudayaan Toraja tidak bisa dipisahkan pada 

ibadah yang dilakukan orang pemeluk agama Kristen. Biasanya pelaksanaan 

ibadah orang Kristen ini dilakukan sejumlah tiga kali berturut-turut sesudah 

meninggalnya seseorang.  Serta sesudah ibadah itu selesai dilakukan acara 

selanjutnya yaitu adalah menunggu keluarga memberikan informasi 

mengenai kapan tindakan penerimaan tamu atau dinamakan allo katongkonan 

dilaksanakan hingga tiba waktunya untuk penguburan yang itu tidak bisa 

dipisahkan pada ibadah penghiburan.1 

Pada hal ini, Tongkonana (Rumah Adat Toraja ) menjadi penentu empat 

arah mata angin. Mataallo menyimbolkan kemakmuran, kelahiran dan 

sukacita, yang terwujud dalam upacara adat Rambu Tuka’ (tuka’: naik). 

Matampu’ mengandung makna kegelapan, malam atau meliputi serangkaikan 

upacara yang berkaitan dengan kematian seseorang, yang dapat ditemui 

dalam acara pemakaman Rambu (asap) solo’ (turun). Rambu solo’ disosiasikan 

sebagai kegelapan atau kematian.2 

       
1 Roxana Waterson Parhs and Rivers, “Sa’dan Toraja Society in Transformation,” 2009. 
2 Tana Toraja di dalam http//en.wikipedia.org.wiki/Toraja 



3 

 

 

 

Dalam upacara Rambu Solo’ terdapat ritual Mantunu yang dahulu 

dimaknai sebagai ritul persembahan dan bekal bagi arwah orang yang 

meninggal melalui penyembelihan hewan, seperti kerbau. Penganut Aluk To 

Dolo memaknai mantunu secara religi dengan menyakini bahwa setelah 

mempersembahkan hewan kurban, arwah orang yang telah meninggal To 

Membali Puang akan mencurahkan berkat dalam kehidupan mereka sehari-

hari.  3 

Rambu Solo’ pada kepercayaan tradisional orang Toraja disebut 

menjadi hal utama karena sesungguhnya keselamatan yang akan didapat dari 

seseorang itu ditentukan dari upacara yang dilakukan pada saat pemakaman 

itu sempurna atau tidak. Sempurna atau tidaknya upacara kematian itu 

ditentukan oleh keluarga mendiang. Penyempurnaan ritus dilakukan dengan 

cara Ma’balikan pesung yang menyangkut perpindahan jiwa di puya. Bila ritus 

tersebut tidak dilakukan maka jiwa mendiang akan tetap tinggal di puya. 

Kalau jiwa mendiang melihat jiwa lain telah naik ke langit. Sedangkan dia 

sendiri belum dapat niat, maka dia akan murka dan kembali mengganggu 

orang yang masih hidup, bahkan mencelakakannya. Sebaliknya ketika 

keluarga mendiang telah menyempurnakan ritus mendiang dengan 

melaksanakan Ma’balikan pesung, maka jiwa mendiang akan menjadi dewa 

atau nenek leluhur dan berkuasa mencurahkan berkat bagi keturunannya. 

       
3 Hetty Nooy-Palm, “The Sa’dan-Toraja: Astudy of Their Sosial Life and Religion-Rituals of 

the East and Eat” 2 (1986): 3. 



4 

 

 

 

Juga kesemarakan yang terjadi dalam upacara pemakaman, banyak 

sedikitnya hewan-hewan (kerbau dan babi) yang sudah dipotong, semua hal 

ini diyakini bisa menjadikan yang mati akan masuk pada dunia ‘seberang 

sana’ serta yang menjadi penentu kedudukan orang di puya. Apabila pada 

saat di dunia upacara pemakamannya dilangsungkan dengan meriah, maka 

kehidupannya di puya akan diwarnai dengan keselamatan.  Namun kondisi 

sebaliknya akan terjadi yaitu jika upacara pelepasan pemakaman tidak 

berjalan dengan optimal, Maka sangat sulit mendiang akan bisa diterima di 

puya. Jadi seperti ada dua hal yang begitu saling berkaitan dan sangat penting 

yaitu adalah ritus dan keluarga mendiang. Kedua hal tersebut menjadi kunci 

di terima atau tidak diterimanya jiwa mendiang di Puya. Bahkan kedua hal 

tersebut menjadi penentu peralihan jiwa mendiang menjadi dewa.  

Ritual Ma’paundi ini dilaksanakan untuk mengirimkan kurban kepada 

anggota keluarga yang telah lama dimakamkan, yang ketika proses 

pelaksanaan upacara Rambu Solo’ terhadap orang yang meninggal tersebut di 

anggap belum sempurna. Upacara tersebut dikatakan belum sempurna 

karena kerbau yang disembelih saat upacara Rambu Solo’ masih terbatas, 

masih kurang dan bahkan tidak ada sama sekali karena keterbatasan keluarga 

untuk membeli dan menyediakan hewan itu. Sehingga dalam diri keluarga 

yang ditinggalkan terdapat beban, merekan akan merasa dihantui oleh jiwa 

mendiang. Juga keluarga akan sering memimpikan mendiang yang sedang 

menangis, menderita dan bahkan di tolak oleh Pong Lalondong untuk 



5 

 

 

 

memasukkan Puya. Ritual Ma’Paundi dapat dilakukan oleh siapapun  yang 

mau dan mampu untuk melaksanakannya, dengan memperhatikan macam 

tingkat atau strata sosial yang bersangkutan. Strata sosial tersebut terdiri dari: 

tana’ bulaan yaitu merupakan golongan dari bangsawan, tana’ bassi yaitu 

merupakan golongan dari bangsawan yang masih menengah, tana’ karurung 

atau rakyat merdeka maupun rakyat biasa, dan tana’ kua-kua yaitu adalah 

golongan hamba.   

Ma’paundi yang dilakukan yaitu cakupannya adalah melakukan 

pengorbanan hewan babi dan kerbau yang diperuntukkan bagi saudara yang 

sudah meninggal, atau juga bisa diperuntukkan terhadap mereka yang sudah 

meninggal dalam kurun waktu lama, apabila penyembelihan yang dilakukan 

pada pemakaman awal masih dirasa belum cukup untuk melakukan 

penjaminan kesejahteraan mereka pada kelanjutan di akhirat, atau pasti 

belum mencukupi untuk keturunannya, yang awalnya memberikan janji. 

Banyak protes yang muncul dari berbagai penduduk desa tentang ritual di 

barat yang dihubungkan terhadap kematian, tidak bisa dilakukan sebelum 

ritual pertanian yang pada hakikatnya di timur relevan terhadap kesuburan 

dan kehidupan yang sudah selesai. Pada masa lampau kedua dunia ini 

dipisahkan dan pelaksanaannya begitu ketat, serta kombinasi dari keduanya 

masih dikikir mengandung sebuah hukuman supranatural. Jadi para 

pemegang ma’paundi melakukan penundaan tetapi keterlambatan tersebut 

sendiri pada pelaksanaan ma’belundak. Artinya yaitu saat sedang kita lakukan, 



6 

 

 

 

sesungguhnya ma’paundi ini sudah dilakukan. Keluarga memperoleh jatah 

daging pada upacara itu, lalu daging ini akan dimakan pada sela aktivitas 

ma’piong dan ma’belundak. 

Ma’paundi kadang kala disamakan dengan tradisi ma’nene’ oleh 

sebagian orang sebab dalam tradisi ma’nene’ juga keluarga biasanya 

menjadikan hal tersebut merupakan peluang untuk menjalani acara mantunu 

karena pada saat dulu keluarganya meninggal belum ada pengorbanan 

hewan. Maka ma’paundi yang maksudnya yaitu menyusul bisa disatukan 

terhadap acara ma’nene’ yang merupakan penggantian peti jenazah dan 

membersihkan jenazah. 4 

Ma’paundi merupakan sebuah kebudayaan dan tradisi yang dianut 

oleh masyarakat Toraja yang diwariskan dari zaman ke zaman secara terang-

temurun dimulai daripada waktu masa aluk todolo hingga sampai sekarang 

agama berkembang di Toraja termasuk diantaranya adalah agama Kristen. 

Ma’paundi relevan terhadap kisahnya yaitu bermula dari aluk todolo yang 

begitu kental terhadap kebudayaan yang dibangun oleh leluhur orang dulu 

(nene’ todolota). Ritual ma’paundi saat waktu zaman aluk todolo masih dilakukan 

tanpa intervensi dan bebas serta jauh dari pengaruh agama lain, Hal ini 

karena belum ada perkembangan agama yang begitu pesat di Toraja saat aluk 

todolo masih menjadi agama dari leluhur yang begitu ditaati. 

       
4 Deflit Duerslaim Lilo dan Yohanes Krismantyo Susanta, “Penguasaan Moderasi 

Beragama,” 2023. 



7 

 

 

 

Ma’paundi merupakan kebiasaan dan tradisi dari masyarakat Toraja 

yang secara turun-temurun diwariskan dimulai dari zaman nenek moyang 

para orang Toraja. Ma’paundi merupakan tradisi yang terkait dengan orang 

yang sudah dikuburkan atau sudah meninggal. Ma’paundi ini dilaksanakan 

hampir mirip terhadap katongkonan pada saat dilakukan upacara rambu solo’.5 

 

B. Fokus Masalah 

Penulis pada penelitian ini akan memfokuskan pada analisis nilai-nilai 

edukatif ritual ma’paundi di gereja Toraja jemaat imanuel tombang klasis 

malimbong. 

 

C. Rumusan masalah 

Sesuai penjabaran latar belakang tersebut, jadi yang menjadi rumusan 

masalah pada penelitian ini ialah apa nilai-nilai edukatif ritual ma’paundi di 

gereja Toraja jemaat imanuel tombang klasis malimbong? 

 

D. Pendekatan dan Metode Yang Akan Digunakan Dalam Penelitian  

Pada penelitian ini penulis memilih menggunakan metode kualitatif. 

Moleong menerangkan jika metode kualitatif adalah sebuah penelitian ilmiah 

dengan tujuan mengerti sebuah fenomena pada lingkup sosial secara ilmiah 

dengan mengutamakan tahap interaksi komunikasi yang begitu mendalam 

antara fenomena yang diteliti dengan peneliti itu sendiri. 

  

       
5 Stephen B. Bevans, “Model-Model Teologi Kontekstual,” 2002. 



8 

 

 

 

E. Penelitian Terdahulu 

Peneliti yang dilaksanakan oleh Anddarias Rio Boko’. Tentang kajian 

teologis tentang makna ritual ma’paundi di gereja Toraja jemaat tondok batu, 

klasis buntao 

Kesamaan penelitian ini dengan penelitian terdahulu yaitu terkait 

dengan metode kualitatif dalam pengumpulan data dengan wawancara dan 

observasi untuk memperoleh informasi.6 

 

F. Sistematika penulisan 

BAB I  

PENDAHULUAN 

Bab ini terdiri dari latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat 

penelitian dan sistematika penulisan. 

BAB II  

TINJAUAN PUSTAKA 

Pada bab ini memberikan landasan teori yang di 

gunakan oleh penulis yang berisi tentang 

Analisis Nilai-Nilai Ritual Ma’Paundi Di Gereja 

Jemaat Imanuel Tombang Klasis Malimbong 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

Pada bab ini memberikan deskripsi mengenai 

metode penelitian, tempat penelitian, jenis data 

dan teknis analisis data. 

BAB IV : PEMAPARAN HASIL PENELITIAN, dan analisis data dalam bab 

ini: deskripsi hasil penelitian dan analisis penelitian. 

       
6 Yekhonya F.T Timbang, “Bungan Rampai Teologi Kontekstual Dan Kreatif Lokal Toraja,” 

2020. 



9 

 

 

 

BAB V : PENUTUP,  berisi tentang kesimpulan dan saran yang di hasilkan 

oleh penelitian ini 


