
 

7 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Pendidikan  

1. Pengertian Pendidikan Karakter 

Kata pendidikan berasal dari bahasa Yunani yaitu paedogoie dari akar kata 

pais yang diartikan anak dan again artinya membimbing. Paedagogie berarti 

bimbingan atau pengajaran yang diberikan kepada anak. Dalam bahasa Inggris 

pendidikan diterjemahkan education, yang berasal dari bahasa Yunani educare yang 

berarti membawa keluar apa yang tersimpan dalam jiwa anak, guna untuk 

dituntun agar berkembang.7 Kata karakter dari bahasa latin kharakter, dan kharax 

yang dalam bahasa Yunani character dari kata kharassaein yang diartikan membuat 

dalam dan tajam.8 Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) karakter 

merupakan sifat kepribadian dan kejiwaan yang bisa menjadi pembeda antara 

satu orang dengan yang lain dari perspektif watak serta tabiat.9 Menurut Yaumi 

karakter merujuk pada perilaku moralitas, kebenaran, kebaikan dan sikap 

individu melalui tindakan nyata dalam kehidupan setiap hari. Karakter 

merupakan nilai fundamental yang dibentuk oleh lingkungan bahkan pengaruh 

genetik, yang menjadi pembeda dengan orang lain yang dinyatakan melalui sikap 

 
7Syafril dan Zelhendri Zen, Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan (Depok: Kencana, 2017)26. 
8Heri Gunawan, Pendidikan Karakter: Konsep Dan Implementasi (Bandung: Alfabeta, 2014) 1. 
9Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 2008) 639. 



8 

 
 

setiap hari.10 Makna dari pendidikan karakter yaitu merupakan suatu tahap 

pembelajaran dengan maksud pada penanaman nilai positif dan luhur di setiap 

diri individu dan membangun sikap yang memiliki rasa tanggung jawab, 

berintegritas serta bermanfaat bagi lingkungan sekitar. Hal ini bukan sekedar 

menguasai teori, akan tetapi pada penerapan nilai itu untuk kehidupan.11 Karakter 

dikatakan baik dan benar jika perilaku atau karakter tersebut relevan terhadap 

norma yaang berlaku.12 Pendidikan karakter memiliki tujuan dalam penanaman 

nilai kedisiplinan kejujuran empati, kesopanan dan lainnya. Hal tersebut sangat 

diperlukan supaya individu tidak hanya memiliki kecerdasan secara akademik, 

namun juga mempunyai ketahanan dari segi mental dan moral yang kuat untuk 

menghadapi berbagai godaan dalam kehidupan. Fungsi dari pendidikan karakter 

adalah mencegah timbulnya beragam permasalahan sosial pada kehidupan 

masyarakat diantaranya adalah timbulnya kekerasan, pergaulan bebas, seks 

bebas, narkoba dan perilaku-perilaku menyimpang lainnya. Tanpa Pendidikan 

karakter, maka setiap individu akan sangat rentan masuk ke tindakan yang 

menyimpang sehingga mengakibatkan dirinya dan masyarakat luas terjerumus 

kedalam tindakana yang menyimpang.13 Secara historis, pendidikan karakter 

 
10Adistia Oktafiani Rusmana, “Penerapan Pendidikan Karakter Di SD,” Jurnal Eduscience 4, 

No. 2 (2019) 74–80. 
11M. Y. M. Rohim, A., & El-Yunusi, “Implementasi Pendidikan Moral Dalam Membentuk 

Karakter Kedisiplinan Siswa Di Sd Dumas Surabaya.,” Lentera: Multidisciplinary Studies 2, No. 3 

(2024) 325–333. 
12M. D. Sanjaya, “Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Novel Hanter Karya Syifauzzahra Dan Dan, 

Relevansinya Sebagai Pembelajaran Sastra Di SMA.,” KREDO: Jurnal Ilmiah Bahasa Sastra 5, No. 2 

(2022) 475–496. 
13I. A. Khoirroni,  DKK . “Pendidikan Transformatif, Karakter: Tingkat Anak Sekolah Dasar 

Di Era Digital.,” Jurnal Pendidikan 2, No. 2 (2023) 269–279. 



9 

 
 

sudah sejak dahulu menjadi bagian pada kehidupan. Secara khusus yang berlaku 

di negara Indonesia yang menjadi dasar moral, pendidikan karakter berasal dari 

nilai luhur kearifan lokal dan budaya lokal. Akan tetapi, seiring dengan 

perkembangan zaman, dan waktu yang mengalami perubahan maka terjadi 

pergeseran seperti krisis moral, kenakalan remaja, serta perilaku menyimpang 

lainnya. Kecerdasan intelektual tidak cukup dalam menghadapi tantangan yang 

ada, kecerdasan moral dan emosional wajib merupakan bagian utama pada 

pendidikan.14  

2. Peran Pendidikan Dalam Pembentukan Karakter 

Pendidikan mempunyai peranan utama dalam pembentukan karakter 

setiap individu. Fokus dari pendidikan tidak hanya untuk merealisasikan tujuan 

akademis, namun juga berfokus pada pengembangan etika dan moral dari setiap 

individu.15 Berikut ini beberapa aspek yang menunjukkan peran penting dari 

pendidikan dalam membentuk karakter setiap orang atau individu. 

a. Dasar moral dan etika 

Pendidikan merupakan pondasi utama untuk setiap orang dalam mengerti 

nilai moral kehidupan seperti kejujuran, ketaatan dan tanggung jawab. Nilai 

tersebut sangat penting dalam memberi pertimbangan untuk pengambilan 

tindakan dalam keputusan etis pada kehidupan setiap hari. Misalnya pendidikan 

 
14C. S. L. Ambawani, DKK. “Implementasi Research, Kepemimpinan Progresif Di SMA.,” 

Journal of Education 5, No. 3 (2024) 2966–2977. 
15DKK Amalianita, B., “Peran Dan, Pendidikan Karakter Remaja Di Sekolah Serta Implikasi 

Terhadap Layanan Bimbingan Konseling,” JRTI (Jurnal Riset Tindakan Indonesia), 8, no. 2 (2023): 276–

283. 



10 

 
 

agama yang menyampaikan pandangan yang begitu mendalam mengenai 

tindakan yang masyarakat umum harapkan. 

b. Penguatan Rasa Tanggungjawab 

Pendidikan membantu membangun rasa tanggungjawab.  Rasa 

tanggungjawab tidak hanya terbatas pada pencapaian akademis akan tetapi pada 

kehidupan sosial lingkungan dimana berada dalam menjaga ketentraman 

bersama serta memelihara warisan budaya. 

c. Pengalaman dan pembelajaran dari kesalahan 

Melalui kesalahan yang dilakukan setiap individu yang menyadari 

tindakannya akan menjadikan sebagai ruang belajar. Tahap ini sangat penting 

dalam pembentukan perbaikan diri dan karakter.16 

3. Pengertian Pendidikan Karakter Kristiani 

Karakter kristiani merupakan cerminan dari iman seseorang kepada Yesus 

yang diwujudnyatakan pada kehidupan sehari-hari. Ini tidak sekedar identitas, 

namun juga merupakan sebuah gaya hidup yang dibentuk dari nilai-nilai ajaran 

Alkitab. Seorang Kristen dengan karakter kristiani akan menunjukkan sifat-sifat 

Kristus. Penerapan iman tidak sekedar percaya, melainkan mewujudkan melalui 

tindakan nyata dalam hidup sehai-hari. Karakter Kristiani terbentuk melalui 

menyerahan hidup secara utuh kepada Yesus Kristus. Karakter meliputi sikap, 

 
16 Fadhillah Quratul ‘Aini, DKK. “Pendidikan Karakter Sebagai Landasan Pembentukan 

Generasi Muda,” Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora 3, no. 4 (2924): 5–6. 



11 

 
 

perilaku atau watak individu yang timbul dalam diri dengan iman kepada Yesus. 

Iman menjadi dasar karakter kristiani.17  

Menurut Doni Koesoema, makna dari pendidikan karakter kristen tidak 

hanya menjadikan anak tumbuh supaya mereka menjadi pintar, namun lebih dari 

itu menjadikan anak orang yang beriman. Pada prinsipnya setiap pribadi 

diciptakan oleh Allah secara unik, karena itu pendidikan berfungsi dalam 

mengarahkan pada kesempurnaan setiap anak melalui potensi yang dimiliki. 

Arah dari pendidikan agama Kristen yaitu pada pembentukan jiwa manusia yang 

memiliki rasa takut terhadap Tuhan serta menjadikan manusia yang mampu 

merespon terhadap kasih dan cinta yang Allah yang telah menebus dosa, supaya 

kehidupan manusia mendapatkan pertolongan dari Tuhan serta kekudusan-Nya. 

Pendidikan karakter sangatlah penting dalam mendidik anak-anak untuk hidup 

menurut norma-norma yang berlaku dalam lingkungannya.18 

Pendidikan Agama Kristen bertujuan menanamkan nilai-nilai moral yang 

berdasarkan ajaran Alkitab. Nilai-nilai tersebut meliputi kasih, keadilan, 

kejujuran, tanggung jawab, dan pengampunan. Dalam pandangan Kristiani, 

moralitas adalah respons manusia terhadap kasih Allah yang mengarahkan 

mereka untuk hidup sesuai dengan kehendak-Nya (Roma 12:2). Moral yang 

diajarkan dalam PAK bukan hanya sekadar norma etika umum, tetapi nilai-nilai 

 
17Arozatulo Telaumabanua, “Pendidikan Guru Agama Kristen Dalam Memnetuk Karakter 

Siswa,” Jurnal Fidei 1, No. 2 (2018) 219–231. 
18Doni Koesoema, Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di Zaman Global (Jakarta: PT 

Grasindo, 2007) 36. 



12 

 
 

yang berakar pada relasi manusia dengan Tuhan dan sesama. Nilai-nilai moral 

yang diajarkan dalam PAK memiliki dua dimensi utama: vertikal (hubungan 

dengan Tuhan) dan horizontal (hubungan dengan sesama). Dimensi vertikal 

mencakup iman, ketaatan, dan pengabdian kepada Tuhan, sedangkan dimensi 

horizontal mencakup sikap kasih, keadilan, dan toleransi terhadap sesama. 

Penerapan nilai-nilai moral dalam PAK tidak hanya ditujukan untuk membentuk 

perilaku yang baik, tetapi juga untuk mentransformasi siswa menjadi individu 

yang memiliki integritas Kristiani. Pembelajaran nilai-nilai moral yang berbasis 

iman memberikan dampak jangka panjang dalam membentuk karakter setiap 

individu.19 

4. Keluarga Sebagai Sarana Pendidikan Nilai-Nilai Kristiani 

Keluarga merupakan tempat di mana terjadinya pendidikan nilai kristiani 

yang utama dan pertama. Keluarga merupakan sarana pertama dalam 

mengajarkan kebenaran dan nilai kristiani terhadap anak serta mengajarkan 

untuk hidup mengenal Tuhan dan taat. Mendidik anak merupakan tanggung 

jawab orang tua supaya anaka bertumbuh secara rohani dan jasmani. Dalam kitab 

Ulangan 6:4-9 Allah memberikan tugas kepada keluarga untuk mendidik 

mengenai Allah yang Esa, dengan segenap jiwa dan hati serta kekuatan mengasihi 

Allah. Pengajaran tersebut wajib dilakukan secara berulang. Allah memerintahkan 

 
19 Desi Ernawati Lende, “Pentingnya Pendidikan Agama Kristen Terhadap Moral Siswa 

SMP Negeri 6 Wewewa Timur Sumba Barat Daya,” SOSIAL: Jurnal Ilmiah Pendidikan IPS 3, No. 2 

(2025) 6. 



13 

 
 

supaya mengajarkan dan membicarakan pengajaran itu saat bangun dan tidur, 

saat di perjalanan dan saat duduk di rumah. Tidak hanya sampai disitu saja, orang 

tua juga memiliki peran wajib mengikat isi pengajaran tersebut yang menjadi 

tanda di tangan, tulisan pada tiang rumah dan tanda di dahi yang menjadi materai 

jika pengajaran tersebut sudah secara sungguh-sungguh dan benar dilakukan.20 

Pendidikan Kristiani merupakan pengajaran iman yang pertama-tama 

harus dimulai di rumah. Wajib bagi keluarga Kristen memiliki lingkungan yang 

aman, peka, serta peduli supaya di lingkup tersebut ada arti dari pendidikan yang 

begitu kuat. Sedangkan sekolah memiliki model yang sifatnya menggurui dan 

syarat akan kontrol sehingga bisa tergantikan dengan model keluarga yang penuh 

kepedulian dan memperhatikan pembangunan jiwa.21  

Hakikat keluarga Kristen mengakar pada ajaran-ajaran Alkitab dan 

mengambil bentuk dari hubungan antara Kristus, Gereja, dan anggota- 

anggotanya. Dalam konteks ini, ada beberapa elemen kunci yang membentuk 

esensi dari keluarga Kristen, yakni sebagai berikut.  

Pertama-tama, keluarga Kristen dilihat sebagai suatu komunitas rohani 

yang mendasarkan hubungannya pada iman kepada Yesus Kristus sebagai Tuhan 

dan Juruselamat. Iman ini menghubungkan anggota keluarga dengan Kristus, 

membangun fondasi spiritual yang kuat untuk kehidupan bersama. Keluarga 

 
20 Diany Rita Pangapulon Saragih, DKK. “PENDIDIKAN NILAI-NILAI KRISTEN DALAM 

MEMBANGUN BUDAYA YANG MENGHORMATI KEBERAGAMAN BAGI MASYARAKAT 

PLURAL,” journal Didache of Christian Education 3, No. 1 (2023) 6. 
21Seymour L Jack, Pendekatan-Pendekatan Pendidikan Kristiani. In Memetakan Pendidikan 

Kristiani (BPK Gunung Mulia, 2016). 



14 

 
 

Kristen adalah tempat di mana keimanan dipupuk, diakui, dan dirayakan. Momen 

doa bersama, peribadatan di rumah, dan pembelajaran rohaniah menjadi inti dari 

kehidupan berkeluarga.  

Kedua, keluarga Kristen adalah tempat di mana nilai-nilai dan moralitas 

Kristen dipraktikkan dan ditransmisikan. Keluarga adalah sekolah pertama bagi 

anak-anak dalam memahami prinsip-prinsip dasar kehidupan Kristiani, seperti 

kasih, belas kasihan, keadilan, dan kesetiaan. Orang tua memiliki tanggung jawab 

utama untuk mengajarkan dan mempraktikkan nilai-nilai ini dalam kehidupan 

sehari-hari, menjadi teladan bagi anak-anak mereka. 

 Selain itu, keluarga Kristen dianggap sebagai benteng pertahanan 

rohaniah bagi anggota-anggotanya. Dalam dunia yang sering kali keras dan 

penuh tantangan, keluarga menyediakan lingkungan yang aman dan mendukung 

di mana iman dapat diperkuat. Keluarga adalah tempat di mana anggota-anggota 

saling mendorong dan menguatkan satu sama lain dalam keimanan mereka.  

Selanjutnya, keluarga Kristen adalah wadah di mana kasih dan 

pengampunan saling dinyatakan. Ketidaksempurnaan dan kesalahan adalah 

bagian alami dari kehidupan manusia, tetapi keluarga Kristen menawarkan ruang 

untuk memperbaiki dan memperbaharui hubungan yang terganggu. Kasih yang 

dinyatakan dalam keluarga Kristen mencerminkan kasih Kristus terhadap Gereja-

Nya, dan pengampunan adalah jalan untuk memulihkan persatuan dalam kasih.22 

 
22 fritsilia Yuni Ba’si, Dkk “Perspektif Alkitab Mengenai Peran Keluarga Sebagai Basis 

Pendidikan Agama Kristen,” ADIBA: JOURNAL OF EDUCATION 3, No. 4 (2023) 535. 



15 

 
 

B. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Kristiani 

Karakter kristiani merupakan cerminan pada iman seseorang kepada 

Yesus yang diwujudnyatakan pada kehidupan nyata. Tindakan ini tidak sekedar 

identitas, tetapi suatu gaya hidup yang dibentuk oleh nilai-nilai dari ajaran 

Alkitab. Penerapan iman tidak sekedar percaya, melainkan mewujudkan melalui 

tindakan nyata dalam hidup sehari-hari. Karakter meliputi sikap, perilaku atau 

watak individu yang timbul dalam diri yang dengan iman kepada Yesus. Iman 

menjadi dasar karakter kristiani.23  

Pada hakikatnya setiap orang Allah ciptakan dengan keunikannya masing-

masing, jadi peran pendidikan pada kondisi itu adalah mengarahkan setiap 

manusia menuju kesempurnaan pada segala hal yang ada pada dirinya. 

Pelaksanaan pendidikan karakter kristen terarah pada mewujudkan jiwa manusia 

yang memiliki rasa takut terhadap Tuhan serta memprioritaskan manusia agar 

mampu merespon tawaran cinta yang Allah berikan untuk penebusan dosa, yang 

akhirnya menjadikan manusia hidup di dalam kekudusan dan pertolongan 

Allah.24 

Berbicara mengenai nilai-nilai kristiani, berikut ini diuraikan nilai-nilai 

karakter kristiani sebagai berikut: 

 

 
23Arozatulo Telaumabanua, “Pendidikan Guru Agama Kristen Dalam Memnetuk Karakter 

Siswa."  Jurnal Fidei, 1 No. 2 (2018) 219-231. 
24Doni Koesoema, Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak Di Zaman Global (Jakarta: PT 

Grasindo, 2007) 36. 



16 

 
 

1. Kasih  

Kasih meruapakan hal yang utama yang mendasari karakter dari orang 

kristen. Malcolm Brownlee menyatakan bahwa kasih Kristus memiliki empat 

unsur yang mempengaruhi karya umat kristiani di dalam kehidupan 

bermasyarakat, ialah; kasih yang menghormati kehidupan setiap orang, kasih 

tidak sebatas sikap batin, tetapi tindakan, kasih juga berarti tunduk pada 

kebutuhan dan penderitaan diri sendiri, melalui kasih seseorang akan merasakan 

juga apa yang dirasakan orang lain dan kasih tidak terbatas pada saudara dan 

teman tetapi semua orang. 25 

2. Kebaikan  

Secara etimologis kata kebaikan dari Bahasa Yunani atau Gerika dikenal 

dengan Ellinika, yaitu melakukan sesuatu hal dengan sikap dan tindakan yang 

diibaratkan seorang penabur benih, benih yang ditabur adalah benih kebaikan, 

sehingga melalui kebaikan itu juga dirasakan oleh orang lain didalam 

membangun persekutuan.26  

3. Penguasaan diri  

Secara sederhana penguasaan diri berarti tidak mudah terpengaruh oleh 

keinginan daging seperti memuasakn diri sendiri, hasrat duniawi dan yang 

menoda hati. Dengan kata lain, kemampuan dalam menahan diri untuk tidak 

 
25 Malcolm Brownlee, Tugas Manusia Dalam Dunia Milik Tuhan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

1993). 
26 Lanny Koroh, “‘Pendidikan Multikultural Yang Berlandaskan Pada Buah-Buah Roh 

(Galatia 5:22-23) Demi Kerekatan Dan Keutuhan Bangsa Indonesia’,” Matheteuo, 2, No. 1 (2022) 19. 



17 

 
 

memperoleh emosi negatif serta dorongan dalam memuaskan diri. Melalui 

penguasaan diri menciptakan kedisiplinan, ketelitian dan kesabaran27 

4. Pengampunan  

Dalam bahasa Yunani, kata pengampunan yaitu aphiemi yang berarti 

membiarkan pergi atau menyuruh pergi, melepaskan dan menghapuskan. 

Pengampunan dari akar kara ampun yang berarti pembebasan dari tuntutan 

karena kesalahan yang dilakukan. Mengampuni berarti memberikan ampun atau 

memaafkan. Pengampunan merupakan nilai yang sangat penting dalam 

kekristenan. Pengampunan merupakan pondasi dalam kekristenan yang berperan 

penting dalam relasi antara manusia dan Tuhan dan sesama manusia. Yesus 

mengajarkan pengampunan yang tanpa batas, meskipun mengampuni sesama 

menjadi hal yang sangat sulit dilakukan. Dalam Matius 18:21-35, Yesus 

menekankan bahwa pengampunan merupakan perbuatan belas kasih. Hamba 

yang memiliki utang besar kepada raja tidak mampu melunasi utangnya, tetapi 

raja mengampuninya karena belas kasihan. Ketika orang Kristen menolak untuk 

mengampuni, mereka sebenarnya tidak memahami makna pengampunan yang 

telah diberikan kepada mereka oleh Yesus. Sikap ini dapat menyebabkan mereka 

merasa kecewa dan bahkan meninggalkan iman mereka.28 Contoh-contoh 

pengampunan dapat ditemukan dalam Alkitab, misalnya kisah Yusuf 

 
27G.M Susanto, Agama Dan Kepercayaan Membawa Pembaruan (Yogyakarta: Canisius, 2006) 

51. 
28 Teresia Noiman Derung, “Upaya Pengampunan Keluarga Kristiani Menurut Injil 

Matius,” In Theos : Jurnal Pendidikan Dan Theologi 1, No. 3 (2022) 3. 



18 

 
 

memberikan pengampunan kepada saudara-saudaranya yang telah menjualnya 

ke Mesir (Kej. 45). Daud mengampuni Saul dan membiarkannya hidup (1Sam 24), 

dan puncak pengampunan paling sempurna dalam Alkitab ialah pengampunan 

dari Tuhan Yesus Kristus kepada manusia. Dia yang rela mengorbankan nyawa-

Nya untuk manusia.29 

5. Perdamaian  

Alkitab menekankan pentingnya perdamaian dalam hubungan 

antarmanusia. Dalam Matius 5:9, Yesus mengatakan, "Berbahagialah orang yang 

mengadakan perdamaian, sebab mereka akan disebut anak-anak Allah." Ini 

menekankan pentingnya mencari perdamaian, menghindari konflik dan 

kebencian dalam hubungan dengan sesama. Rene Girard menejelaskan bahwa 

perdamaian dapat diciptakan lewat kultur tanpa dendam (sikap tidak menyimpan 

dendam), tanpa kambing hitam (menyalahkan pihak lain), tanpa ketakutan, dan 

tanpa ancaman kekerasan.30 Jadi dapat dipahami bahwa perdamaian adalah 

penyelesaian masalah yang terjadi atara dua pihak yang berkonflik. 

C. Kebudayaan  

Secara etimologis kata kebudayaan dari kata budh yang dalam bahasa 

Sansekerta yaitu akal, kemudian menjadi kata budhi (tunggal) atau budhaya 

(majemuk), dengan demikian kebudayaan berarti adalah hasil akal atau pemikiran 

 
29 Asmat Purba, “‘Karakter Pengampunan Sebagai Pemutus Rantai Permusuhan,’” Tedc 8, 

No. 2 (2015) 146. 
30 Christian Elyesar Randalele, DKK. “NILAI-NILAI PENDIDIKAN KRISTIANI DALAM 

TRADISI MASSALI BOMBONG: UPAYA REKONSILIASI MASYARAKAT LEMBANG 

MAKKODO,” EADA’: Jurnal Pendidikan Kristen, 5, No. 2 (2024) 9. 



19 

 
 

manusia.31 E. B. Tylor pada bukunya yang berjudul Primitive Culture menjelaskan 

definisi kebudayaan yaitu adalah hal kompleks yang aspeknya tentang kesenian, 

kepercayaan, pengetahuan, moral, hukum serta adat istiadat dan lainnya yang 

terkait pada kebiasaan serta kemampuan yang manusia dapatkan pada posisi 

menjadi bagian dari masyarakat.32 

Ralph Linton yang dikutip oleh Soerjono Seokanto menyatakan bahwa 

dalam kebudayaan terdapat unsur normatif (design for living, petunjuk atau garis 

pada kehidupan), yang bermakna kebudayaan merupakan petunjuk utama untuk 

sikap atau print for behavior yang menjadikan peraturan tentang hal yang wajib 

dilakukan, serta hal yang tidak dapat dilakukan. Unsur-unsur normatif itu 

diantaranya ialah sebagai berikut. 

a. Unsur yang kaitanya terhadap kepercayaan, diantaranya harus mengadakan 

upacara adat pada saat acara pertunangan, kelahiran dan lain-lain. 

b. Unsur yang terkait dengan apa yang semestinya orang lakukan atau harus 

bersikap. 

c. Unsur yang kaitanya terhadap penilaian, yaitu adalah menilai baik serta 

buruk, apa yang sesuai dengan keinginan dan tidak sesuai dengan keinginan, 

serta apa yang menyenangkan serta tidak menyenangkan.33 

 

 
31M. M. Supartono Widyosiswoyo., Ilmu Budaya Dasar Edisi Revisi 2004. (Jakarta: Ghalia 

Indonesia, 2004) 30. 
32Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1999) 188-

189. 
33 Ibid 198. 



20 

 
 

D. Ritual Mangrambu langi’ 

1. Mangrambu langi’ Sebagai Ritual Perdamaian 

Sejak dahulu masyarakat Toraja mengenal suatu kepercayaan yang dikenal 

dengan nama aluk todolo.  Secara sederhana, aluk todolo dapat dipahami sebagai 

ajaran, ritus atau ritual, larangan atau pemali (pamali). Aluk tidak hanya sebatas 

keyakinan, larangan, upacara adat akan tetapi bertujuan dalam menjaga 

kehidupan para penganutnya.34 Rekonsiliasi menurut masyarakat Toraja 

merupakan hal yang utama dalam merawat kelestarian hidup orang Toraja dan 

rekonsiliasi ini terlihat pada ritual mangrambu langi. Ritual tersebut adalah sebuah 

budaya Toraja yang merupakan bagian pada kepercayaan aluk todolo yang hingga 

sekarang masih dipraktikkan dalam kehidupan masyarakat Toraja. Ritual ini 

menjadi bagian pada tradisi budaya masyarakat Toraja yang di dalamnya terdapat 

nilai rekonsiliasi. Rekonsiliasi diartikan sebagai kesadaran dalam memperbaharui 

atau memperbaiki situasi yang buruk supaya kembali baik sama seperti sediakala. 

Paul Lederach dan Kevin Avruch berpendapat terdapat bahwa budaya lokal 

memiliki peran penting dalam upaya perdamaian. Paul Lederach menjelaskan 

bahwa sumber utama supaya perdamaian bisa dipertahankan dalam jangka 

panjang yaitu wajib berakar pada budaya sekitar. Perdamaian dan rekonsiliasi 

mengandung fakta yaitu tidak bisa berasal dari aspek luar, namun munculnya 

selalu dari aspek di dalam. budaya ini dipandang merupakan sumber daya dalam 

 
34Frans Palebangan, Aluk, Adat Dan Adat Istiadat Toraja, Tana Toraja; (Toraja: PT Sulo, 2007) 

79. 



21 

 
 

melakukan transformasi perdamaian dan konflik. Budaya memiliki peran untuk 

sebuah rekonsiliasi yang direalisasikan melalui wujud keadilan tradisional yaitu 

berupa hukum adat yang isinya keyakinan mengenai peran leluhur.35 proses 

rekonsiliasi ini merupakan tindakan simbolis dan simbol. Menurut Victor Turner  

simbol dan ritual adalah aspek utama pada tahap rekonsiliasi karena tidak hanya 

sekedar menyampaikan nilai sosial tapi juga ada transformasi untuk perubahan 

perilaku dan sikap dari manusia.36 

Kehadiran mangrambu langi’ yang merupakan suatu sarana dalam 

memulihkan lagi hubungan terhadap berbagai elemen utama pada kehidupan 

masyarakat Toraja, berbagai elemen itu diantaranya adalah yang pertama Puang 

Matua atau Tuhan. Dengan adanya mangrambu langi’ maka orang akan 

menyatakan pertobatan dan penyesalan kepada Tuhan, melalui ritual ini 

hubungan yang telah rusak diyakini akan pulih, ketika asap dari pembakaran 

hewan yang dikorbankan (kerbau, babi dan ayam) membumbung ke langit dan 

diyakini sebagai sarana berkomunikasi dengan Puang Matua dan darah babi yang 

menetes ke tanah yang disebut dengan istilah dalam bahasa Toraja dipa’to’doi rara. 

Kedua yakni alam, yang merupakan tempat tallu lolona yaitu lolo tau, lolo tananan 

dan lolo patuan. Tallu lolona merupakan tiga berkat utama dari perspektif 

masyarakat Toraja yang meliputi manusia lolo tau, hewan lolo patuan dan 

 
35Brigit Blaucher, The Cultural Dimension Of Peace; Decentralization and Reconciliation In 

Indonesia, (Frankfurt: Goethe-University Frankfurt, 2015) 15. 
36Ibid, 33. 



22 

 
 

tumbuhan lolo tananan seluruh elemen tersebut hidup serta saling melengkapi. 

Ketiga, selain tallu lolona ritual inijuga diyakini dapat memulihkan kuli’na padang 

atau disebut dengan bumi dan memberikan hasil yang terbaik untuk masyarakat 

ketika menanam. Melalui ritual mangrambu langi’ seseorang dapat membersihkan 

dirinya dari pelanggaran yang dilakukan dan juga kehidupan dalam kampung 

menjadi tenang dan memperoleh damai.37 Dengan demikian dapat dikatakan 

dengan adanya ritual mangrambu langi’ menunjukkan perdamaian, pembaharuan 

dan rekonsiliasi atau pemulihan dapat diperoleh lewat budaya atau kearifan lokal 

yang berlaku di masyarakat Toraja. 

2. Mangrambu langi’ dan pengampunan 

Ritual mangrambu langi’ mempunyai tujuan yaitu untuk memperbaiki 

kembali hubungan yang telah rusak dari perbuatan atau tindakan yang 

memalukan. Hal ini karena masyarakat Toraja sejak dahulu menjunjung tinggi 

nilai rara buku atau kekeluargaan, ketika dirusak oleh perbuatan zinah (hubungan 

terlarang) oleh orang yang masih memilki hubungan darah maka dapat 

menimbulkan konflik dan perselisihan dalam keluarga. Apabila ritual mangrambu 

langi’ sudah dilakukan maka pelanggaran dan kesalahan dari orang yang yang 

melakukan zinah memperoleh pengampunan dan hubungan dalam keluarga 

menjadi baik kembali atau terjadi perdamaian dan hubungan dengan Puang Matua 

dipulihkan kembali dan diyakini bahwa orang yang melakukan pelanggaran 

 
37Ermaya Trianingsi, Mangrambu Langi’ Sebagai Ritual Rekonsiliasi Bagi Gereja Toraja Jemaat 

Elim Sarang-Sarang (Skripsi:Universitas Kristen Satya Wacana Salatiga, 2019). 



23 

 
 

memperoleh pengampunan.38 Proses pelaksanaan mangrambu langi' didampingi 

atau dipandu oleh tokoh-tokoh adat, tokoh agama dan pemerintah. Tokoh adat, 

menjadi penentu berapa jumlah babi atau kerbau atau ayam yang akan 

disembelih, serta sesudah tokoh adat menentukan maka sesegera mungkin prosesi 

itu harus segera dilakukan. mangrambu langi' menjadi sarana berkomunikasi 

dengan  Puang Matua (Tuhan). Melalui ritual mangrambu langi', seseorang 

mengungkapkan permohonan dan pertobatan kepada Puang Matua (Tuhan) 

untuk memperoleh pengampunan. Dalam ritual ini ungkapan pertobatan 

ditujukan kepada Puang Matua,  guna untuk memperoleh pengampunan dan 

pendamian dengan seluruh elemen kehidupan.39 Penebusan dosa adalah 

anugerah Allah kepada semua orang. Di sisi lain, umat diajarkan untuk terus-

menerus mengaku dosa kepada Allah sebagai bentuk pertobatannya. Mengaku 

dosa merupakan cara memaknai pengampunan dan rekonsiliasi. Binsar Pakpahan 

menyatakan bahwa gereja berperan sebagai tempat berlangsungnya rekonsiliasi.40  

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa ritual mangrambu langi’ merupakan 

sarana berkomunikasi dengan Puang Matua untuk memohon pengampunan 

sehingga kehidupan orang yang melakukan perbuatan zinah diperdamaikan 

kembali.   

 
38 Ibid. 
39Biri Surya, “RITUAL MANGRAMBU LANGI’ DALAM KONTEKS KEBUDAYAAN 

MASYARAKAT TORAJA DI DESA SARAPEANG KECAMATAN REMBON DENGAN 

PENDEKATAN SINTESIS,” Murai : Jurnal Papua Teologi Kontekstual 5, No. 1 (2024) 4. 
40Binsar Jonathan Pakpahan, “‘Ekaristi Dan Rekonsiliasi: Sebuah Upaya Mencari Eklesiologi 

Gereja-Gereja Pasca Konflik,’” Gema Teologi 37, No. 1 (2023) 51. 


