
8 
 

 

 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

 

A. Hakikiat pendidikan kristiani 

Kata "didik" menjadi asal dari istilah pendidikan yang mengandung arti 

pemberian latihan mengajar, bimbingan atau tuntunan kepada anak untuk 

mencapai tujuan tertentu. Pendidikan telah tercermin dalam Alkitab perjanjian 

lama, seperti yang ditunjukkan melalui kata Lamath yang berarti memukul 

dengan tongkat dan Be'en yang memiliki makna memahami. Sementara itu, 

perjanjian baru memperkenalkan beberapa istilah terkait pendidikan, di antaranya 

Didasko (mengajar), paidemo (membimbing) dan katekeo (menyampaikan berita).4 

Pendidikan dipandang dari berbagai sudut, termasuk pandangan masa lalu yang 

menenkankan pentingnya menjaga pengetahuan dan kearifan lokal untuk 

generasi sekarang. Sementara itu pandangan masa kini berfokus pada Tindakan 

yang dilakukan saat ini untuk mendapatkan pengetahua. Akhirnya, pandangan 

masa depan menunjukkan arah tujuan Pendidikan ke depan.5  

Nilai-nilai Pedagogis Kristiani 

Nilai diartikan sebagai perasaan mengenai sesuatu yang dikehendaki atau 

tidak dikehendaki, dan ini bisa berpengaruh terhadap tindakan manusia. Setiap 

orang memiliki sistem nilai dalam hidupnya yang digunakan untuk menilai 

 
4 Jhon M. Nainggolan, “Guru Agama Kristen Sebagai Panggilan Dan Profesi” (2010). 
5 Sumiyatiningsih, “Mengajar Dengan Kreatif Dan Menarik” (2006). 



9 
 

 

 

berbagai hal, seperti fisik, kreativitas, perasaan, karya, kepercayaan, dan 

keyakinan. Nilai ideal bersifat abstrak dan hanya berupa ide yang luhur, sehingga 

tidak dapat ditangkap oleh pancaindra.6 Dengan  demikian, manusia 

mendapatkan nilai dari dirinya sendiri (yang melekat pada dirinya) dan dari 

lingkungan sekitar, seperti orang tua, saudara, kerabat, masyarakat, bahkan 

dunia. 

Menurut B.S. Sijdabat, nilai diartikan sebagai sebuah hal yang dianggap 

penting, berguna, bermanfaat, atau berharga dalam hidup. Hal-hal yang dianggap 

berguna ini selalu mempengaruhi perasaan, sikap, dan perilaku kita sehari-hari. 

Karena sesuatu yang dianggap berguna dan penting, orang sering berjuang untuk 

mewujudkan apa yang mereka anggap berarti dalam hidup, meskipun harus 

menghadapi risiko, termasuk mengorbankan diri, waktu, harta, jabatan, bahkan 

keyakinan mereka demi mencapai nilai-nilai tersebut.7 

Dalam kehidupan iman Kristen, nilai-nilai Kristiani mengandung pesan 

moral, spiritual, dan kebijaksanaan. Nilai religius merupakan salah satu nilai 

penting yang wajib diimplementasikan pada kehidupan nyata. Nilai religius ini 

menjadi dasar bagi kehidupan orang Kristen dan mencakup nilai kerohanian, ke-

Tuhanan, dan keyakinan mengenai Yesus Kristus. Apapun yang sudah 

dilaksanakan Tuhan Yesus menjadi teladan dan dasar bagi kehidupan orang 

 
6 Rahmat Mulyana, “Mengartikulasikan Pendidikan Nilai,” 2004, 4. 
7 B.S. Sijdabat, “Membangun Pribadi Unggul,” 2011, 7. 



10 
 

 

 

Kristen, yang dikenal sebagai nilai Kristian. Nilai-nilai pedagogis Kristiani adalah 

sebagai berikut:   

a. Kasih 

Kasih adalah hal yang paling penting dalam karakter pengikut Kristus, 

dan Alkitab mengajarkan bahwa kita harus mengembangkan kasih dalam diri 

kita.8 Secara umum, "cinta" dapat diartikan sebagai perasaan tertarik 

mengenai sebuah hal, baik itu terhadap orang atau benda.  

b. Keadilan 

Ulpinus menyatakan bahwa keadilan adalah keinginan yang konsisten 

dan berkelanjutan untuk memberikan kepada setiap individu apa yang 

seharusnya diterimanya9. Dengan demikian keadilan dalam ranah 

pendidikan dapat dikatakan bahwa semua siswa diperlukan secara adil dan 

mendapatkan dukungan yang sesuai untuk mencapai potensi maksimal 

mereka. 

c. Kelembutan  

Kata “kelembutan” artinya yaitu kesabaran. Wiersb memiliki 

pendapat jika “berkelembutan” bukan berarti maknanya adalah kelemahan, 

namun maksudnya ”kekuatan terkendali”10. Ini maknanya yaitu sikap 

 
8 Anton M.M., “Kamus Besar Bahasa Indonesia,” 1990. 
9 Sulistyowati, “Alternatif P enegakan Hukum Pidana Berbasis Nilai Keadilan,” 2020, 68. 
10 Warren W. Wiesbe, “Op. Cip,” n.d., 98. 



11 
 

 

 

kelembutan tidak bermaksud untuk pasrah diri, namun merupakan sikap yang 

kuat untuk selalu bertahan dalam menghadapi kesulitan.  

d. Keteladanan 

Nilai keteladanan tampak jelas melalui peran pendidik sebagai saksi iman. 

Pendidik Kristen tidak hanya bertugas mengajarkan ajaran iman, tetapi juga 

dipanggil untuk menghidupi nilai-nilai Injil dalam kehidupan nyata. Sikap dan 

tindakan pendidik menjadi contoh konkret yang membantu peserta didik 

memahami bagaimana iman Kristen dijalankan dalam kehidupan sehari-hari. 

Groome menekankan bahwa keteladanan pendidik memiliki pengaruh yang 

cukup besar pada tahap pembentukan karakter dan iman siswa. Melalui relasi 

yang jujur serta dialog terbuka, peserta didik belajar iman dari apa yang mereka 

lihat dan alami. Ketika pendidik menunjukkan kasih, kejujuran, keadilan, dan 

komitmen terhadap nilai-nilai Kerajaan Allah, peserta didik terdorong untuk 

meneladani nilai-nilai tersebut secara sadar dan bertanggung jawab.11 Dengan 

demikian, keteladanan menjadi bagian penting dari pendidikan Kristen yang 

bersifat membentuk dan mengubah kehidupan.  

e. Pelayanan dan pengabdian 

Yesus Kristus menunjukkan bahwa kepemimpinan dan kebesaran sejati 

terletak pada kesediaan untuk melayani. Dalam Injil Markus 10:45 dinyatakan jika 

kedatangan Anak Manusia tidak untuk diberi pelayanan, tetapi justru untuk 

 
11 Groome T.H, “Pendidikan Agama Kristen,” 1980. 



12 
 

 

 

melayani dan memberikan nyawa Tuhan terhadap semua orang. Teladan ini 

menjadi dasar teologis bagi nilai pelayanan dan pengabdian dalam pendidikan 

Kristiani. Pendidik Kristen dipanggil untuk menghadirkan semangat pelayanan 

dalam relasi dengan peserta didik, yaitu melalui sikap rendah hati, kesediaan 

mendampingi, serta perhatian terhadap kebutuhan peserta didik secara utuh, baik 

intelektual, emosional, maupun spiritual.12 Nilai pelayanan dan pengabdian 

tampak ketika pendidik memandang tugas mengajar sebagai panggilan, bukan 

sekadar profesi. Pendidik yang melayani tidak menempatkan diri sebagai 

penguasa atas peserta didik, melainkan sebagai rekan dan pembimbing yang 

membantu mereka bertumbuh. Sikap ini mencerminkan kasih agape, yaitu kasih 

yang tidak hanya mengutamakan dirinya sendiri serta memiliki orientasi terhadap 

kesejahteraan orang banyak. Melalui pelayanan yang tulus, pendidik menciptakan 

suasana belajar yang manusiawi, inklusif, dan penuh penghargaan terhadap 

martabat setiap peserta didik sebagai gambar Allah. Para pemikir pendidikan 

Kristen menegaskan bahwa pelayanan merupakan inti dari pedagogi Kristiani. 

Groome melihat pendidikan Kristen sebagai praksis iman yang mengarah pada 

tindakan nyata dalam kehidupan, termasuk pelayanan kepada sesama.13 Pazmiño 

menekankan bahwa pendidik Kristen adalah pelayan yang dipanggil untuk 

membimbing peserta didik menuju kedewasaan iman dan tanggung jawab 

 
12 Knight G.R, “Filsafat Dan Pendidikan:Suatu Pengantar Dalam Perfektif Kristen,” 2006. 
13 Groome T.H, “Pendidikan Agama Kristen: Berbagai Kisah Dan Visi Iman Kita,” 1980. 



13 
 

 

 

sosial.14 Sementara itu, Knight menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan 

Kristen adalah membentuk karakter yang mencerminkan nilai-nilai Kerajaan 

Allah, salah satunya melalui sikap melayani dan pengabdian yang konsisten. 

Dengan demikian, nilai pelayanan dan pengabdian menegaskan bahwa 

pendidikan Kristiani bukan hanya tentang mengetahui iman, tetapi tentang 

menghidupi iman dalam pelayanan yang nyata. 

 

B. Prinsip Dan Metode Mendidik 

Pada KBBI dijelaskan jika keteladanan asalnya adalah pada kata teladan 

dengan arti barang atau perbuatan yang pantas dicontoh maupun ditiru15. Maka 

keteladanan merupakan sikap atau perbuatan yang bisa diikuti maupun dicontoh 

seseorang dari orang yang lain yang sudah melakukan sehingga orang itu bisa 

dinamakan juga dengan teladan. Tetapi di sini yang dimaksud keteladanan yaitu 

yang bisa dijadikan sebagai alat pendidikan, yakni merupakan keteladanan yang 

positif dan baik. Maka bisa didefinisikan jika metode keteladanan merupakan cara 

dalam pendidikan yang diimplementasikan melalui pemberian contoh atau 

teladan yang baik tindakan nyata dalam bentuk akhlak dan ibadah.  

Pada konteks pendidikan keteladanan adalah bagian pada sejumlah teknik 

yang paling efektif dan ampuh untuk membentuk dan mempersiapkan anak dari 

segi spiritual, moral dan sosial. Sebagai seorang guru dia adalah teladan ideal 

 
14 Pazmino R.W, “Isu-Isu Dasar Dalam Pendidikan Krisen,” 2001. 

15 Armai Arief, “Pengantar Ilmu Dan Metode Pendidkan,” Ciputat Pers, Jakarta Selatan, 2002, 

117. 



14 
 

 

 

untuk pandangan anak, yang di mana sopan santun dan tingkah lakunya akan 

ditiru, secara disadari maupun tidak, bahkan seluruh keteladanan itu sudah 

melekat pada perasaan dan dirinya, baik pada bentuk perbuatan, ucapan, hal yang 

sifatnya spiritual maupun material. Keteladanan juga diartikan sebagai 

pembiasaan yang berwujud tindakan setiap hari seperti bahasa yang baik 

berpakaian rapi, memuji keberhasilan atau kebaikan orang lain, rajin membaca 

serta datang tepat waktu 16. Jadi, keteladanan diartikan sebagai sebuah metode 

untuk pengajaran yaitu di mana orang mempunyai perkataan, perbuatan dan 

perilaku yang menjadi contoh maupun teladan positif dan bisa diterapkan serta 

ditiru untuk kehidupan setiap hari. 

1. Metode ceramah 

  Krama adalah metode untuk mengajar yaitu melalui cara pembentangan 

semua pokok pengajaran yang dilakukan guru. Pada metode ini guru adalah yang 

berbicara, dan mereka para murid tinggal diam serta cukup mendengarkan saja. 

Metode ini sangat terkait pada semua pelajaran di mana guru menjabarkan dan 

menerangkan pokok materi tersebut, lalu para murid tinggal menerimanya saja 

dan mereka juga berusaha dalam memperhatikan apa yang diterangkan 

kepadanya sambil membuat sebuah catatan dan mengikuti pelajaran itu pada 

Diklat maupun kita pelajarannya. Tidak bisa dibantah jika metode ini lebih tepat 

digunakan jika bertemu dengan orang yang jumlahnya begitu banyak. Efektivitas 

 
16 E Mulyasa, “Manajemen Pendidikan Karakteer,” 2012, 169. 



15 
 

 

 

dari metode ini apabila guru berbakat dalam menyampaikan pokok materi 

melalui bahasa yang menarik dan suara yang nyaring, serta jika para murid bisa 

menerima dan menangkap semua keterangan itu sesuai apa adanya. Metode ini 

mempunyai kelebihan yaitu sangat hemat waktu.17 Metode ini menjadikan guru 

bisa menyampaikan berbagai hal dalam waktu yang singkat dan jangka pendek. 

Dengan tajam dan tertib melalui metode ceramah bisa menyampaikan 

pengetahuan yang menyeluruh mengenai beragam hal. 

Namun ada juga kekurangannya. Banyak orang yang merasa kesulitan memahami 

penjelasan guru dan membuat sebuah catatan secara serentak. Apabila para siswa 

terpaksa menulis secara cepat, maka membuatnya sulit untuk memperhatikan arti 

dan isi penjelasan tersebut. Selain itu juga menjadikan Para pendengar 

memikirkan materi yang dijelaskan. Harus juga diakui jika metode ceramah 

memiliki kekurangan karena menjadikan para siswa hanya bisa menghafal 

berbagai catatan, namun belum tentu ada pemahaman mengenai isinya.18 Catatan 

itu tidak lebih dari sekedar kata-kata saja, namun maknanya belum tentu masuk 

ke dalam pikiran kita.  

Kesimpulannya yaitu metode ceramah ini memang bermanfaat serta bisa 

digunakan, yang penting kita mengerti tentang dampak buruknya. Apabila 

rangkaian dan pengajaran berbagai materi ajar diberikan waktu yang terbatas dan 

dilakukan terhadap orang banyak, maka metode ceramah ini yang paling tepat 

 
17 E.G. Homrighausen dan I.H.Enklaar, Pendidikan Agama Kristen, 2006. 
18 Ibid, n.d. 



16 
 

 

 

karena hasilnya paling besar. Namun wajib bagi guru supaya berusaha 

menyampaikan dengan teratur dan jelas, serta materi juga dibawakan secara 

menarik hati dan menyenangkan. 

2. Metode bercerita 

Metode cerita merupakan cara pembelajaran yang paling lama digunakan oleh 

manusia. Dari zaman dulu manusia sangat gemar untuk bercerita serta 

mendengarkan cerita. Pada sebuah cerita terkandung penyampaian pelajaran 

yang penting dan kebenaran untuk para pendengarnya. Cerita ini bisa mengikat 

sebuah perhatian sebab merepresentasikan kehidupan manusia secara penuh 

warna dan begitu indah. Tidak ada satu manusia pun yang tidak menyukai cerita 

yang baik.19 Teknik ini khususnya digunakan untuk melakukan pengajaran 

terhadap anak kecil, ini alasannya karena cerita mudah untuk dimengerti. Pada 

katekisasi dan khotbah juga bagus menggunakan metode cerita ini, tetapi harus 

diingat jangan dilakukan secara melebih-lebihkan, dan jangan cerita itu sendiri 

yang menjadi tujuan kita. Peran dari cerita yaitu melayani maksud yang wajib 

senantiasa berhati-hati. Kita tidak boleh membawa cerita agar cerita itu masuk 

pada batin serta memaksa mereka memikirkan mengenai kaitan dan kebenaran 

terhadap hidupnya sendiri. 

 

 

 
19 I Putu Ayub Darmawan dan Kiki Priskila, “Penerapan Storytelling Dalam Menceritakan Kisah 

Alkitab Pada Anak Sekolah Minggu,” Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 2020, 35–46. 



17 
 

 

 

3. Metode percakapan atau diskusi 

Cara ini begitu efektif dan hasilnya juga sangat besar, apabila metode diskusi 

ini dilakukan pada kelompok kecil dengan pemimpin yang baik. pemimpin wajib 

menjaga jangan sampai seseorang menguasai semua dialog ataupun diskusi 

tersebut hingga terjadi perdebatan yang lumayan sengit. Begitu juga bagi para 

peserta tidak boleh merasa senang akibat dari tukar pikiran tersebut, tetapi para 

peserta harus serius untuk mencoba mendapatkan kesimpulan bersama tentang 

hal yang sedang didiskusikan tersebut.20 Seharusnya suasana percakapan itu 

sesuai dengan perkalian rohani yang mengaitkan para anggota kelompok 

tersebut. Maksudnya tidak bertujuan untuk mengalahkan lawan pada perdebatan 

tersebut, namun agar mampu membina rohani setiap orang. 

4. Metode lakon atau sandiwara 

Semakin lama cara ini begitu banyak digunakan. Metode sandiwara atau 

lakon diperankan oleh para pemain sehingga terjadi penghayatan oleh seluruh 

penonton  tentang peristiwa yang penuh pengertian dan perasaan. Apalagi para 

pemain tersebut menumbuhkan kondisi persekutuan yang indah di antara mereka 

sembari melatih serta bermain secara bersama-sama.21 Apabila pokok yang 

dipertontonkan tersebut diambil dari sejarah gereja maupun Alkitab, sudah pasti 

 
20 I Putu Ayab Darmawan, “Menjadi Guru Yang Terampil,” 2014. 
21 Darmawan, “Menjadi Guru Yang Terampil: F. Thomas Edison, 52 Metode Mengajar: Mengangkat 

Harkat Dan Martabat Pendidikan Menjadi Berbibawa Dan Terhormat,” 2017. 



18 
 

 

 

lebih dulu semua peserta bisa secara seksama mempelajari lakon latar belakang 

tersebut. 

5. Metode penyelidikan 

Ibaratnya metode penyelidikan ini bisa digunakan yang ada hubungannya 

terhadap katekisasi atau pada sebuah kelompok yang akan memeriksa berbagai 

pokok ajaran di Alkitab. Guru menyampaikan berbagai pokok terhadap murid-

muridnya untuk dipelajari dan diselidiki sendiri. Guru memperlihatkan jalan 

terhadap mereka serta menolong para murid agar memperoleh jawaban yang 

diinginkan.22 Melalui teknik ini menjadikan murid sudah pasti lebih aktif karena 

diminta mencari dan bekerja sendiri, dan sebab itu juga minat mereka mengenai 

pokok materi pelajaran semakin meningkat 

6. Metode audio-visual 

Metode audio visual ini menggunakan berbagai gambar terang, papan flanel, 

film bersuara, piringan-piringan hitam serta lain sebagainya. Teknik ini begitu 

menarik perhatian dari penonton, namun beragam alat yang digunakan sangat 

mahal.23 Yang bisa menggunakan teknik ini wajib mengingat jika diantara bahan-

bahan itu seperti gambar dan lain sebagainya sering terdapat yang dibawa ukuran 

sebenarnya. Masukkan lain yaitu supaya setiap pertunjukan tersebut diusulkan 

dari percakapan tentang hal yang didengar dan ditonton tersebut.  

 
22 Wina Sanjaya, “Strategi Pembelajaran Berioentasi Standar Proses Pendidikan,” 2006. 
23 Hariy Purwanto dan Maria Lidya Wenas Diana Kristanti, “Pembelajaran Audio Visual Selama 

Pandemi Covid-19 Di TK Kana Ungaran,” 2021, 175–202. 



19 
 

 

 

7. Metode menghafal 

Pada metode menghafal yaitu para murid melakukan pengulangan dengan 

otomatis mengenai apa yang guru minta mereka untuk pelajari. Biasanya 

pengetahuan seperti ini tidak akan masuk ke dalam akal atau kepala mereka, 

namun hanya menempel di otak sebelah luar saja.24 walaupun demikian, metode 

ini juga berguna serta perlu digunakan dengan terbatas dan bijaksana. Memang 

terdapat berbagai hal yang wajib siswa hafal, karena senantiasa diketahui dan 

diingat, hal itu antara lain adalah daftar isi kitab suci, doa-doa, nas-nas penting 

dalam Alkitab, nyanyian gereja serta lain sebagainya. 

8. Metode bertanya 

Metode bertanya jika dilakukan melalui keahlian pasti bisa begitu 

memuaskan. Contohnya yaitu tentang Daud yang menjadikan kita bisa bertanya 

mengenai siapakah itu Daud? Hikayat apa dan terdapat di mana? Bagaimana 

situasi Israel di zaman tersebut? Dan selanjutnya mengenai perjuangan dan 

riwayat hidup dari Daud. Lalu selanjutnya tentang perspektif kita mengenai 

pribadi dan tingkah lakunya. Cara ini dilakukan harus dengan dasar pengetahuan 

terlebih dahulu. Begitu juga para siswa bisa bertanya mengenai berbagai pokok 

kepercayaan dan mengenai soal-soal kehidupan selaku orang Kristen.25 Melalui 

beragam pertanyaan yang terarah itu menjadikan kita mampu membimbing 

 
24 Tjie Fu Sien, “Penggunaan Mnemonik Alkitab Model Paralel Untuk Mengingat Ayat-Ayat 

Alkitab,” 2020, 77. 
25 Astrid Maryam Yvonny Nainupu dan I Putu Ayub Darmawan, “Upaya Guru Pendidik Agama 

Kristen Dalam Pembentukan Krakter Remaja Di Masa Pandemi Covid-19,” 2021, 172–93. 



20 
 

 

 

pikirannya terhadap pengertian dan kehisapan mengenai rupa-rupa perkara yang 

penting untuk perkembangan rohaninya dan wajib dipahami serta diketahui. 

 

C. Tingkatan Aluk Rambu Solo’  

1. Upacara Disilli ’ 

Upacara disilli’ merupakan upacara yang khusus dilakukan pada malam 

hari atau biasa juga dilakukan pada sore hari dengan ketentuan yang harus 

dipatuhi yaitu mayat tidak boleh disimpan. Di dalam upacara disilli ’ sendiri masih 

terdapat beberapa tingkatan yaitu: 

a. Di pasilamun toninna yaitu dikuburkan bersama ari-arinya. Jenazah yang 

diupacarakan dengan cara ini ialah anak-anak yang baru lahir terus 

meninggal atau meninggal sejak di dalam kandungan. 

b. Didedekan palungan yaitu orang yang diupacarakan tetapi tidak 

mengorbankan binatang, ia hanya diupacarakan dengan cara hanya 

memukulkan palungan sebagai tanda jenazah yang diantar ke liang kubur 

pada waktu malam hari. 

c. Dipasilamun tallu manuk yakni dikuburkan bersama dengan telur ayam. 

Upacara ini dilaksanakan pada sore hari. 

d. Disampanan bai, tingkatan upacara pemakaman dengan istilah yang 

dikenal dengan disampan bai ialah tingkat upacara yang hanya 



21 
 

 

 

mengurbankan satu ekor babi atau lebih dari 2 ekor babi, kemudian 

jenazah dikubur pada malam hari.26 

Upacara disilli ’ merupakan upacara yang paling sederhana dan berlaku bagi 

anak-anak. Kurban yang diberikan dapat berupa babi atau kerbau, tergantung 

pada strata sosial yang disandang oleh orang yang meninggal. 

2. Upacara Dipasangbongi 

Dipasangbongi merupakan upacara yang dilangsungkan selama satu 

malam, atau setelah meninggal jenazah tidak boleh disimpan lebih dari satu 

malam. Upacara pemakaman yang berlaku untuk tana’ karurung atau juga bagi 

golongan yang ada diatasnya seperti dari golongan tana ’ bassi yang tidak mampu 

atau tidak dapat melaksanakan upacara pemakaman yang sesuai dengan status 

sosialnya. Tingkatan upacara dipasangbongi dapat diperinci lagi menjadi 4 

bagian, antara lain: 

a. Dibai a’pa’ yaitu tingkatan upacara pemakaman yang dilakukan di mana 

jumlah babi yang dipotong kisaran 4-10 ekor. Jenazah dapat disimpan 

beberapa malam di atas rumah, akan tetapi diusahakan untuk dikuburkan 

secepat mungkin keesokan harinya.  

b. Ditedong tungga’ adalah upacara yang dilaksanakan pada hari pertama 

dipadukan api (dinyalakan api) dirangkaikan dengan acara didoa 

kemudian petugas khusus datang membungkus jenazah yang disebut 

 
26 Nonci, “Upacara Kematian Masyarakat Tana Toraja,” n.d., 24–25. 



22 
 

 

 

ma’ballun. Upacara pemakaman ditedong tunggai memakan waktu selama 

satu malam dengan mengurbankan seekor kerbau pada waktu upacara 

pemakaman. Keesokan harinya beberapa ekor babi dipotong, kemudian 

jenazah diantar ke liang kubur. 

c. Diisi (diberi gigi), adalah untuk anak yang sudah meninggal dunia saat 

giginya belum sempat tumbuh, namun karena anak itu merupakan 

keturunan dari bangsawan sehingga mempunyai hak diberikan korban 

seekor kerbau. 

d. Dipata’ patomali yakni merupakan tingkatan untuk orang yang 

sesungguhnya hanya pantas untuk dipasangbongi (ditedong tungga’), namun 

karena mendapat keistimewaan sehingga total kerbau yang 

dipersembahkan yaitu dua ekor serta jumlah babi minimal 16 ekor.27 

3. Upacara Didoya (Duduk dan Tidur Semalaman) 

Upacara didoya disebut juga dengan istilah upacara dibatang, karena pada 

waktu upacara pemakaman akan berlangsung setelah terlebih dahulu dibuatkan 

tempat mengikat kerbau yang akan dipotong untuk acara persembahan nanti. 

Di dalam pelaksanaannya, upacara ini dapat dibagi tiga berdasarkan waktu dan 

lamanya upacara itu dilaksanakan yakni: 

a. Dipatalluangbongi ialah upacara yang dilaksanakan selama tiga malam. 

Maksudnya upacara yang diselenggarakan tiga malam tiga hari ini, 

 
27 “Ibid,” n.d., 26–27. 



23 
 

 

 

berturut-turut dengan mengurbankan sekurang-kurangnya tiga ekor 

kerbau dan beberapa babi, sesudah itu barulah jenazah dikuburkan. 

Pelaksanaan dipatalluangbongi berbeda-beda pelaksanaannya di setiap 

daerah, misalnya di daerah Sangalla’ dan Mengkendek daerah Tallu 

Lembangna, dibatasi pada orang kasta rendah saja. Jadi dianggap hina, 

sedang di daerah Makale sendiri daerah sekitar Rantepao upacara ini 

dianggap lebih mencukupi dan mulia”. Di sini tampak bahwa ada 

perbedaan kecil dan mencolok tentang nilai dan susunan stratifikasi dari 

tiap-tiap daerah di dalam melaksanakan sistem upacara dalam 

melaksanakan upacara aluk rambu solo’ dalam tingkatan ini, akan tetapi 

pada hakekatnya memiliki tujuan yang sama, yakni mencari titik 

kebenaran masing- masing daerah. 

b. Dipalingbongi yaitu upacara yang dilaksanakan dalam jumlah waktu lima 

malam, dengan mengurbankan kerbau yang dikurbankan dalam pesta 

sekurang-kurangnya 5 ekor kerbau, sedangkan babi sekurang- kurangnya 

18 ekor. 

c. Dipitungbongi upacara ini dilaksanakan dengan cara berturut-turut selama 

tujuh malam. Sementara itu, ada juga yang dikatakan dengan istilah Allo 

Torro, yakni upacara berlangsung namun ada waktu untuk istirahat tetapi 

sesungguhnya upacara dan kurban tetap berkelanjutan dan tetap ada. 

Pada upacara dipitungbongi dikurbankan sekurang- kurangnya tujuh ekor 

kerbau dan ada juga daerah adat yang telah memberikan ketentuan-



24 
 

 

 

ketentuan sesuai syarat yang telah ditentukan oleh Adat sekurang-

kurangnya tujuh ekor kerbau dan babi tidak dibatasi jumlahnya. Setelah 

itu pada hari ketujuh atau terakhir, jenazah diantar ke liang kubur. 

Upacara ini dianggap sukses dan lengkap jika tamu dapat dijamu dengan 

nasi dan bermacam-macam kue yang terbuat dari ubi karena tanpa 

penyuguhan pangan tradisional ini, upacara dipitungbongi dianggap 

belumlah lengkap.28 

4. Upacara Dirapai’ 

Upacara dirapai’ disebut juga upacara rampasan. Upacara pemakaman 

yang dirapai’  sebagai upacara yang paling tinggi dan meriah diperuntukkan bagi 

golongan strata lapisan tana’ bulaan bangsawan tinggi yang memangku jabatan 

Adat, kaya dan telah berjasa. Untuk lebih jelasnya maka diciptakan simbol-simbol 

sebagai tanda kebesaran yang dapat membedakan kebesaran yang dapat 

membedakan dengan lapisan sosial lainnya. 

Di antara simbol itu adalah sebagai berikut: 

a. Dibalu bulaan: kain kafannya dihiasi dengan emas yang ditempah dan 

direkatkan pada kain kafan dengan motif tertentu sesuai dengan 

penggolongannya. 

b. Dibuatkan lakkiang yaitu rumah tinggi bertingkat yang menjadi tempat 

jenazah,  tahu-tahu serta tempat keluarga terdekat yang meninggal dunia, 

 
28 “Ibid,” n.d., 28–35. 



25 
 

 

 

jenazahnya ini disemayamkan di lantai nomor ke-3 yaitu paling atas 

selama acara ma’palao di padang, serta dibuatkan tempat penerimaan tamu 

dan beberapa lantang bagi yang datang untuk mengucapkan turut 

berduka cita dan turut berpartisipasi pada seluruh mata acara.29 

Upacara pemakaman yang dirapai’ dilakukan dalam dua kali fase, yakni 

upacara: 

Ma ’batang (meletakkan dasar ) 

Ma ’palao ( menggarak jenazah ke padang ). 

D. Ma’badong Dalam Budaya Toraja 

1. Pengertian Ma’badong 

Menurut kamus Toraja, badong merujuk pada lagu atau nyanyian yang 

digunakan untuk menyatakan kedukaan. Ma’badong adalah tarian khusus yang 

dilakukan dalam upacara pemakaman. Ma’badong merupakan kombinasi antara 

seni suara dan seni tari dalam upacara Rambu Solo’. Namun, di beberapa daerah 

di Toraja, masih ada pandangan yang menganggap bahwa ritual Ma’badong hanya 

boleh dilakukan jika orang yang meninggal tersebut disembelih dengan minimal 

tiga ekor kerbau, dan ritual Ma’badong baru bisa dilaksanakan setelah jenazah 

dimakamkan.30 

 
29 “Ibid,” n.d., 28–39. 

30 “Tata Gereja Toraja,” n.d., 34. 



26 
 

 

 

Makna dari ma’badong adalah untuk menghibur keluarga yang berduka. 

31Di dalamnya terkandung makna penghiburan, di mana keluarga merasakan 

bahwa tidak hanya mereka yang kehilangan, tetapi sahabat-sahabat dan rekan-

rekan juga turut merasakan kesedihan dan berbagi perasaan tersebut. 32Dalam 

ma’badong, tidak ada doa yang memanggil roh. Dulu, hanya orang yang disembelih 

kerbau yang mendapat ma’badong, namun sekarang, dengan pengaruh 

kekristenan, ritual ini tetap dilakukan baik ada pemotongan kerbau atau tidak, 

sebagai tanda turut berduka. Ritual ini kadang menghabiskan banyak waktu dan 

tenaga, serta bisa membuat ketenangan orang di sekitar tempat pelaksanaan 

menjadi terganggu, ini adalah sisi negatifnya. Kekeluargaan dan kebersamaan 

diperat oleh ma'badong, serta memungkinkan orang untuk merasakan dukacita 

bersama keluarga yang ditinggalkan, sebagai sisi positifnya 

Pemahaman dan makna yang saling berkaitan dimiliki oleh ma'badong jika 

dilihat dari sisi kebudayaan, karena pengalaman dalam merasakan duka cita ini 

terdiri dari beragam tahap yang dikaitkan terhadap kondisi saat orang 

mendapatkan efek dan dampak pada perasaan kehilangan yang sudah 

dilaluinya.33 Potensi akibat dari duka cita yaitu adalah langsung tanpa batas 

keadilan dan waktu.   

 
31 Andarias Kabanga’, “Manusia Mati Seutuhnya,” 2002, 53. 
32 Balalembang Luther, “Seni Sastra Toraja,” 1981, 193. 
33 Racmat Subagya, “Agama Asli Indonesia,” 1981, 193. 



27 
 

 

 

Budaya pada ritual ma'badong bisa dikatakan sebagai wujud penciptaan 

serta penghargaan mengenai kekeluargaan antara satu sikap pada sikap lain 

khususnya dipandang dari perspektif keadaan duka agar orang lain bisa ikut 

merasakan serta menjadi bentuk penghiburan kepada keluarga yang sedang 

mengalami duka. Ini merupakan sebuah realisasi kasih dan cinta pada orang yang 

lebih dahulu meninggal atau orang tua. Makna dan nilai ini berfungsi untuk 

memperkokoh relasi atau hubungan pada kehidupan bermasyarakat, menurut 

Hers.34 Hubungan kekerabatan diperkuat oleh peran nilai ini. Solidaritas yang 

timbul dari perasaan kedukaan yang dialami yaitu melalui tradisi ma’badong 

terdapat dalam ritual kematian yang berlangsung.  

2. Badong Dalam Rambu Solo’ 

Toraja dikenal karena kekayaan budayanya yang beragam. Budaya ini 

sudah ada sejak zaman leluhur dan masih dijaga serta dilestarikan oleh 

masyarakat hingga sekarang. Orang Toraja percaya bahwa alam adalah pemberian 

Tuhan yang harus dirawat dan dijaga.35  

Badong biasanya ditampilkan dalam upacara kematian tingkat tinggi, 

dimulai dari upacara tiga malam (dipatallu bongi) ke atas. Isi badong diawali dengan 

ungkapan duka, lalu dilanjutkan dengan cerita singkat tentang asal-usul 

almarhum, perjalanan hidupnya sejak dalam kandungan sampai meninggal, 

 
34 Herzt dalam Koentjaraningrat, “Sejarah Teologi Antropologi,” 1982, 71–72. 
35 A. dan Anindya Putri Sri Anggraeni, “Makna Upacara Adat Pemakaman Rambu Solo’ Di 

Tana Toraja” 1 (2020): 3. 



28 
 

 

 

pelaksanaan upacara Rambu Solo’, serta perjalanan rohnya menuju alam puya 

sampai akhirnya menjadi roh suci di langit yang akan membimbing dan 

memberkati keturunannya. Sarira juga menyebutkan bahwa jika silsilah 

almarhum tidak jelas, maka isi badong-nya dibuat seadanya (pantan tama badong 

ba’tu dibadong pia bang). Isi badong disesuaikan dengan status dan peran almarhum 

semasa hidupnya. Karena itu, ada beberapa jenis badong, seperti badong 

bangsawan, badong orang kaya sejak dulu (badong pa’buntuan sugi’), badong untuk 

pahlawan (badong to barani), imam (badong sando, badong tominaa), dan badong untuk 

orang biasa. Gerakan dalam badong juga menyesuaikan dengan jenis nada dan 

irama yang digunakan. Salah satu jenis badong yang unik adalah badong saat 

pemakaman (badong to meaa), yang lebih menggambarkan suasana bahagia karena 

almarhum sedang menuju ke tempat para leluhurnya dan rohnya akan menjadi 

ilahi di langit.36 

Seni dalam Aluk Rambu Solo’ digunakan sebagai bentuk penghormatan 

atau kenangan bagi seseorang yang telah meninggal karena keberanian dan 

kebesaran hatinya semasa hidup. Ma’badong adalah cara menyanyikan badong 

yang dibawakan oleh pria dengan gerakan khas. Liriknya disebut kadong-badong. 

Lagu ini bukan sekadar pujian, tapi berisi kisah tentang asal-usul dari langit, masa 

kecil yang bahagia, kebaikan dan semua hal baik yang pernah dilakukan 

almarhum. Dari leluhur seperti itu, diharapkan akan datang berkat bagi 

 
36 Y.A Sarira, “Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’,” 1996. 



29 
 

 

 

keturunannya.37 Karena itu, kebutuhan arwah harus dipenuhi agar ia bisa 

memberikan berkat kepada yang masih hidup.  

3. Nilai-nilai budaya badong 

Sesuatu yang diinginkan, dianggap baik, dianggap penting dan diinginkan 

oleh masyarakat dijelaskan oleh Ruswanto dalam bukunya sebagai nilai. Hal yang 

berharga terwujud dalam nilai tersebut karena mampu membedakan antara yang 

salah dan benar, yang baik dan yang buruk serta yang tidak indah dan yang indah 

pada kehidupan. Hukuman, penghargaan dan pujian menjadi bentuk nilai yang 

tercermin pada kehidupan bermasyarakat. Berbagai aspek yang ada dalam 

masyarakat menjadi sumber nilai ini.38 

Nilai-nilai yang sangat berharga terkandung dalam warisan budaya yang 

masih terpelihara hingga saat ini, hasil dari pemikiran matang leluhur masyarakat 

Toraja melalui pengalaman hidup mereka. Nilai-nilai pendidikan karakter 

menjadi salah satunya. Nilai-nilai pendidikan karakter bagi masyarakat Toraja 

juga dipenuhi dalam pelaksanaan upacara rambu solo'.39 Nilai-nilai dalam badong 

adalah sebagai berikut:  

a. Nilai religius 

Ralph Barton Perry, seorang filsuf asal Amerika sebagaimana dikutip 

oleh Thomas Edison, mengklasifikasikan nilai-nilai dalam beberapa kategori, 

 
37 Theodorus Kobong, “Injil Dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi Dan 

Transformasi,” 2008, 52. 
38 Ruswanto, “Sosiologi,” 2009. 
39 S.S.A Aulia, G.R., dan Nawas, “Implementasi Nilai-Nilai Toleransi Umat Beragama Pada 

Upacara Rambu Solo’ Di Tanah Toraja,” Jurnal Ushuluddin 23 (2021): 2. 



30 
 

 

 

salah satunya adalah nilai religius. Sikap dan perilaku yang menunjukkan 

kepatuhan dalam menjalankan ibadah relevan terhadap kepercayaan atau 

ajaran yang dipeluk seseorang disebut sebagai nilai religius.40 Dalam nilai 

religius, yang terpenting adalah mengamalkan ajaran agama atau 

kepercayaan tersebut dengan sebaik-baiknya, sambil tetap menghormati 

orang lain disekitar kita. 

b. Nilai kepedulian 

Kepedulian adalah wujud tindakan nyata yang masyarakat lakukan 

sebagai respon terhadap sebuah permasalahan. Kepedulian juga dimaknai 

sebagai partisipasi, yakni keterlibatan pada sebuah aktivitas, yang dijabarkan 

pada KBBI. Kepedulian sosial adalah sikap saling terhubung antar sesama 

manusia, serta bentuk empati untuk saling membantu.41 Kepedulian individu 

muncul dari rasa empati yang tumbuh dalam diri setiap individu. 

c. Status Sosial 

Upacara di pasangbongi adalah upacara pemakaman yang di lakukan 

bagi orang yang di potongkan satu kerbau. Tedong tungga’ yaitu upacara 

pemakaman dengan satu ekor kerbau tetapi babi tidak di tentukan 

banyaknya. Kewajiban yang kaitanya terhadap kepercayaan mengenai roh 

orang yang sudah meninggal dunia bukan hanya menjadi esensi dari ritual 

 
40 Thomas Edison, “Pendidikan Nilai-Nilai Kristiani,” 2018, 035. 
41 W.JS. Poewadarmintra, “Kamus Umum Bahasa Indonesia,” 1980. 



31 
 

 

 

ma’badong, namun lebih luas dari itu yakni merupakan kedudukan individu 

pada masyarakat yang digambarkan melalui ritual ini.    

d. Keharmonisan Kelompok 

Ikatan kekerabatan yang tinggi menjadi ciri khas masyarakat Toraja 

yang terkenal. Seluruh pihak keluarga akan ikut turun tangan dan saling 

membantu satu dengan yang lain terhadap mereka yang sedang mengadakan 

pesta. Terdapat kewajiban dari keluarga untuk menuntaskan balas budi dari 

keluarga yang sudah membantu dan bertanggung jawab dalam mendapatkan 

bantuan dari salah satu keluarga. Hingga ke anak-anaknya pun utang budi 

tersebut berlaku. Masyarakat Toraja hingga saat ini masih terus menjaga sifat 

kebersamaan ini. Batong  menjelaskan jika begitu berharganya simbol 

persekutuan yang tidak dapat diganti dengan apapun, pantang bagi mereka 

untuk mengirimnya jika seseorang akan mengembalikan hutang kerbau atau 

babi, melainkan yang bersangkutan harus datang langsung, tidak diwakili. 

Penghinaan atau paling tidak gangguan terhadap persekutuan dapat terjadi 

akibat ketidakhadiran seseorang.42 Sikap peduli mereka terhadap orang yang 

sudah meninggal serta keluarganya diwujudkan melalui keterlibatan mereka 

pada kelompok bernyanyi ini yang terlihat pada implementasi ritual 

ma'badong. Rappoport juga menerangkan Bagaimana diri sebagai sebuah 

kelompok yang ditunjuk oleh kelompok bernyanyi bersama ini, 

 
42 Batong Hermin, “Sejarah Dan Kebudayaan Toraja.Balai Kajian Sejarah Dan Nilai 

Tradisional.,” 2001. 



32 
 

 

 

memperlihatkan tindakan bersama atau kesatuan yang diperuntukkan bagi 

para orang yang sudah meninggal, nenek moyang dan dewa. Penyajian 

bersama ini memiliki dasar sebagai pengungkapan dari kelompok. Kunci 

keberhasilan sebuah pesta adalah pada pengaturan kelompok bernyanyi 

supaya dilakukan dengan benar agar bisa mengungkapkan mana yang benar. 

Seperti halnya sebuah demonstrasi politik maka setiap anggota kelompok 

bernyanyi akan berpikir dirinya setia kawan, kuat, bersatu, gembira dan 

berkuasa.43 Para pribadi itu terpisah lalu diubah menjadi kelompok yang 

hadir lewat tindakan bersama pada pesta-pesta Toraja. Mereka berpikir 

bahwa termasuk pada kelompok yang kurang lebih luas dan relevan terhadap 

pola musik yang mengambil tempat selama pelaksanaan ritus. 

 
43 Rappoport Dana, “Nyanyian Tana Di Perciki Tiga Darah Musik Ritul Toraja Dari Pulau 

Sulawesi: Bunga Ramapi Toraja,” 2014. 


