
 
 

12 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A.  Ekologi 

1. Definisi Ekologi 

Pada dasarnya istilah ekologi berasal dari gabungan kata dalam 

bahasa Yunani, yakni oikos dan logos. Oikos yang berarti rumah, namun 

pada dasarnya, maknanya berbeda-beda. Dalam buku yang ditulis oleh 

Djohar Maknun, Maknun mebjelaskan bagaimana Aristoteles dalam  

karyanya yang berjudul Politika, ia menggunakan istilah oikos untuk 

mengacu kepada semua orang yang tinggal di satu rumah.12  Sedangkan 

logos sendiri, berarti ilmu/pengetahuan.  Jadi secara harafiah ketika 

didefinisikan, dua kata ini, berarti ilmu yang mempelajari semua unsur  

yang tinggal dalam satu rumah, dan saling terkait satu dengan yang 

lain.  

Lebih lanjut Maknun mendefinisikan kata oikos dan logos sebagai 

ilmu yang mempelajari hubungan timbal balik antara organisme dengan 

alam sekitar atau lingkungannya.13 Begitupun dalam buku ekologi 

lingkungan yang ditulis oleh Hasanudin dkk, dalam buku tersebut, 

Hasanudin dkk mengutip penjelasan G. Tyler Miller, dimana Miller 

menjelaskan bahwa ekologi adalah ilmu yang mempelajari hubungan 

                                                      
12

 Djohar Maknun, Ekologi: Teori Dan Aplikasi (Bandung: Alfabeta, 2015), 12. 
13

 Djohar Maknun, EkologiI: Populasi, Komunitas, Ekosistem, Mewujudkan Kampus Hijau, Asri, 

Islami Dan Ilmiah (Cirebon: Nurjati Press, n.d.), 1. 



13 

 

 

timbal-balik antar organisme, dengan organisme lain serta 

lingkungannya.14 Dari dua pandangan ini, penulis kemudian melihat 

bahwa pada dasarnya ekologi merupakan ilmu yang mempelajari 

tentang  hubungan antara makhluk hidup dengan makhluk hidup 

lainnya yang hidup berdampingan dalam satu rumah sebagaimana yang 

dijelaskan oleh Aristoteles yang penulis singgung di awal, dimana 

rumah itu adalah bumi yang didalamnya makhluk hidup menjalani 

kehidupan secara bersama-sama. 

Istilah ekologi baru mulai muncul secara formal pada awal abad 

19. Dimulai dari bagaimana Ernst Haeckel seorang zoolog Jerman 

menciptakan istilah Oecologie sekitar tahun 1866 dalam bukunya Gen 

erelle Morphologie der Organismen yang memuat gagasan bahwa 

organisme hidup tidak dapat dipisahkan dari lingkungan organik dan 

anorganiknya. Pada saat itu, Haeckel mendefinisikan ekologi sebagai 

lmu tentang hubungan antara organisme dengan lingkungan mereka, 

baik organisme lain maupun faktor abiotic.15 

Istilah dan konsep ekologi baru diakui sebagai disiplin ilmu 

yang jelas ketika ilmuwan mulai mempelajari sistem hubungan 

                                                      
14

 Hasanuddin et al., Ekologi Lingkungan (Jawa Tengah: Eureka Media Aksara, 2024),1. 
15 Revina Howin Ciafudi and Diah Anggraini, “Studi Fleksibilitas Pada Wadah Komunitas 

Tanggap Bencana Banjir Di Jakarta Timur,” Jurnal Sains, Teknologi, Urban, Perancangan, Arsitektur 

(Stupa) 3, no. 2 (2021): 1283. 



14 

 

 

makhluk hidup dan lingkungan secara sistematis.16 Di Indonesia 

sendiri, kesadaran terhadap ekologi berkembang kemudian, terutama 

sejak pertengahan abad ke-20 ketika isu alam dan lingkungan mulai 

menjadi perhatian, seiring dengan industrialisasi dan perubahan 

lingkungan yang nyata.17  

Ekologi secara tidak langsung, membawa kita untuk melihat 

bagaimana hubungan timbal balik antara makhluk hidup dan juga 

lingkungannya yang membutuhkan tanggung jawab moral dari setiap 

organisme untuk menjaga kestabilan ekosistem, dimana manusia 

memegang peranan yang paling utama sebagai makhluk yang berakal.18 

Jadi melalui ekologi, manusia dibawah untuk memahami bagaimana 

perannya sebagai makhluk yang rasional, dalam hubungannya dengan 

makhluk hidup lainnya dalam menjaga kestabilan ekosistem. 

2. Deep Ekologi 

Deep Ecology atau ekologi mendalam merupakan paham yang 

menekankan bahwa didalam segala sesuatu, bahkan yang dianggap 

mati sekalipun, ada kehidupan, ada dinamika, ada proses, dan gerak, 

                                                      
16

 Michael Allaby, Ecology: Facts on File Science Dictionary (New York: Facts on File, 2007), 

101. 
17

 Yusuf Budi Prasetya Santosa and Hendi Irawan, “Penanaman Kesaadaran Lingkungan 

Melalui Integrasi Materi Sejarah Lingkungan Dalam Pembelajaran Sejarah,” Jurnal Pendidik Dan 

Peneliti Sejarah 5, no. 2 (2022): 132. 
18

 Pasedan Berlin, “Ma’dampi: Analisis Ekoteologis Kearifan Lokal Sebagai Cara 

Bersahabat Dengan Alam Di La’bo Kecamatan Sanggalangi Kabupaten Toraja Utara” (Institut 

Agama Kristen Negeri Toraja, n.d.). 



15 

 

 

yang perluh untuk diperhatikan.19 Lebih lanjut, Muhammad Farhan 

Firas, dkk, dalam jurnalnya menjelaskan bahwa deep-ekologi 

merupakan sebuah konsep yang pada dasarnya menginginkan 

keberlanjutan siklus lingkungan hidup.20 

Konsep deep-ecology diperkenalkan oleh Arne Naess filsuf asal 

Nowergia pada tahun 1973 sebagai kritik terhadap paradigma ekologi 

dangkal yang juga biasa disebut Swallo-Ecology, dimana paham ini 

hanya menekankan pelestarian lingkungan yang hanya berpusat pada 

kepentingan manusia.21 Sony Keraf menjelaskan bahwa, deep ecology 

menuntut suatu etika baru yang tidak berpusat pada manusia, tetapi 

berpusat pada makhluk hidup dan lingkungannya tanpa terkecuali.22  

Penjelasan Fritjop Capra yang dikutip oleh Edra Satmaidi dalam 

jurnalnya, memberikan gambaran yang jelas bagaimana deep ecology 

(ekologi dalam). Capra menjelaskan bahwa deep ecology tidak melihat 

dunia sebagai suatu kumpulan objek-objek yang terisolasi, tetapi 

sebagai suatu jaringan fenomena yang saling terhubung dan memiliki 

ketergantungan satu sama lain. Lebih lanjut dalam penjelasan Capra, 

deep ecology mengakui semua nilai-nilai intrinsik dari semua makhluk 

                                                      
19

 Yornan Masinambow and Yuansari Octaviana Kansil, “Kajian Mengenai Ekoteologi 

Dari Perspektif Keugaharian,” Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 1, no. 2 (2021): 129. 
20

 Muhammad Farhan Firas, Wiza Atholl Andriansyah, and Saifullah, “Deep Ecology: 

Telaah Atas Pandangan Ekologi Fazlur Rahman,” Journal of Humanities Issues 2, no. 2 (2024): 108. 
21

 Syafri, Pembelajaran Tata Ruang Dan Lingkungan Hidup (Makassar: PT. Nas Media 

Indonesia, 2018), 193. 
22

 A. Sony Keraf, Etika Lingkungan (Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara, 2006), 76. 



16 

 

 

hidup, dan memandang manusia sebagai hanya salah satu bagian 

khusus dalam jaringan kehidupan.23  

Menarik bahwa dalam tulisan Satmaidi, ia juga menjelaskan 

tentang landasan konsep deep ecology dari tokoh yang 

memperkenalkan istilah ini, yakni Naes. Konsep deep ecology, dalam 

pandangan Naes, dilandaskan pada filsafat ecosophy yang juga 

dibangunnya. Filsafat ecosophy, secara harafiah dipahami sebagai 

kearifan, mengatur hidup selaras dengan alam sebagai sebuah rumah 

tangga dalam arti luas. Dalam hal ini, lingkungan hidup tidak sekadar 

dipahami sebuah ilmu, melainkan sebuah kearifan, atau sebuah cara 

hidup, yang selaras dengan alam.24 Hal ini lebih diperjelas lagi oleh 

Barnabas Ohiwutun yang juga menjelaskan tentang pemahaman Naes 

sekaitan dengan deep ecology. Ohiwutun menjelaskan bahwa, menurut 

Naes, dengan menjadikan ecoshopy sebagai landasan konsep deep 

ecology, maka kita dibawah untuk mempertanyakan hal-hal mendasar 

dalam kehidupan, seperti nilai, etika, dan kebijakan sosial, sehingga 

masyarakat dapat menemukan kearifan dalam kehidupan.25 

Namun dengan berbagai penjelasan tentang deep ecology, 

tentu banyak tanggapan yang kemudian hadir untuk memberikan kritik 

                                                      
23

 Edra Satmaidi, “Konsep Deep Ecology Dalam Pengaturan Hukum Lingkungan,” Jurnal 

Penelitian Hukum Supremasi Hukum 24, no. 2 (2015): 4. 
24

 Ibid., 5. 
25

 Barnabas Ohiwutun, Posisi Dan Peran Manusia Dalam Alam: Menurut Deep Ecology Arne 

Naes (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2020), 41. 



17 

 

 

terhadap cara pandang ini. Rayi Putra dalam tulisannya, kemudian 

mengkritik konsep deep ecology yang hadir sebagai kontraposisi dari 

antroposentrisme. Karena bagi putra, gagasan antroposentrisme yang 

dibangun oleh Stephen K White telah memperkenalkan dimensi 

tanggung jawab terhadap lingkungan dengan mengajukan konsep 

tanggung jawab yang berpusat pada subjek, atau dalam hal ini manusia 

dituntut untuk menyadari tanggung jawabnya terhadap 

lingkungannya.26  Melalui kritik ini, penulis kemudian memberikan 

tanggapan bahwa, dengan upaya untuk menyadarkan manusia akan 

tanggung jawabnya terhadap lingkungannya, namun tetap 

mempertahankan posisinya sebagai subjek, akan semakin membuat 

manusia semena-mena terhadap lingkungannya. 

Robert P. Borrong dalam bukunya yang berjudul Etika Bumi 

Baru, ia menjelaskan bahwa sikap eksploitatif manusia  yang semakin 

tak terbendung pada dasarnya dipengaruhi oleh cara pandang manusia 

yang terus memposisikan dirinya sebagai subjek.27 Dengan dasar ini 

penulis kemudian memberikan penekanan bahwa konsep deep ecology 

yang pada dasarnya terus ingin membangun paradigma keselarasan 

manusia dengan alam, menjadi hal penting untuk terus dipertahankan 

                                                      
26

 Rayi Putra, “Subject Centred Responsibility Sthepen K White: Kritik Terhadap Deep 

Ecology” (Universitas Indonesia, 2011). 
27

 Robert P . Borrong, Etika Bumi Baru (Jakarta: Gunung Mulia, 2009), 60. 



18 

 

 

sebagai upaya untuk terus menjaga keharmonisan antar makhluk hidup 

dan lingkungannya. 

 

B. Ekoteologi Kontekstual 

1. Hakikat Ekoteologi Kontekstual 

Ekotoelogi secara harafiah merupakan gabungan dari kata ekologi 

dan teologi yang didalamnya membahas tentang bagaimana refleksi 

teologis terhadap lingkungan hidup sebagai ciptaan Allah yang terancam 

kerusakannya.28  Dalam hal ini, perlu untuk kita sadari bahwa refleksi 

teologi yang dimaksud, adalah upaya untuk mencoba menyelesaikan 

masalah krisis lingkungan saat ini dengan menggunakan landasan 

alkitabiah yang kuat, dalam memaknai lingkungan sebagai bagian dari 

ciptaan Allah. 

Berbicara mengenai ekoteologi kontekstual maka tentu menjadi 

sebuah studi yang lebih dalam lagi. Ekoteologi kontekstual sendiri, 

merupakan studi yang tegolong masih relatif baru.29 Studi ilmu  ini, pada 

dasarnya identik dengan teologi kontekstual yang dalam pengertian 

keduanya memiliki kecenderungan pada kontekstualisasi teologi. 

Sehingga ketika berbicara mengenai ekoteologi kontekstual, maka studi 

ilmu ini merupakan teologi kontekstual di bidang ekologi. 

                                                      
28

 Binsar Jonathan Pakpahan and Hiskianta Septian Masseleng, ―Falsafah Tallu Lolona Dan 

Perspektif Teologi Penciptaan Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi Kontekstual,‖ KHARISMATA : 

Jurnal Teologi Pantekosta 6, no. 1 (2023): 153. 
29

 Junus E.E. Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah SakraL Suatu Ekoteologi Kontekstual 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2024), 17. 



19 

 

 

Penjelasan mengenai Ekoteologi kontekstual yang banyak 

dijelaskan oleh Junus E.E. Inabuy dalam bukunya, memberikan satu 

metode kontekstualisasi yang cukup relevan dalam berteologi 

kontekstual di bidang ekoteologi. Innabuy menjelaskan bahwa, ketika 

berbicara tentang satu metode berteologi kontekstual, maka yang paling 

utama untuk diperhatikan adalah prinsip-prinsip penafsiran, dimana 

penafsiran yang dimaksud adalah penafsiran iman Kristen secara lintas 

budaya, yang dalam hal ini perluh untuk diperhatikan bahwa  disatu 

pihak harus tetap setia pada teks Alkitab, dan di lain pihak, kita juga 

harus melihat kepada relevansinya terhadap konteks budaya dimana 

teologi itu hidup dan berkembang30 Artinya dalam hal ini, Innabuy mau 

menekankan bahwa selain berdiri pada penafsiran yang sejalan dengan 

Alkitab, kita juga perluh untuk memperhatikan bagaimana kita berteologi 

sesuai dengan konteks dimana teologi itu hidup, dengan budaya yang 

ada.  Hal sejalan dengan apa yang juga dijelaskan oleh Y. Tomatala dalam 

bukunya, bahwa teologi kontekstual membawa kita untuk melakukan 

penelaan terhadap ajaran Kristen agar relevan ditengah konteks-konteks 

yang berbeda.31 

Munculnya ekoteologi kontekstual, merupakan perkembangan 

dari teologi kontekstual itu sendiri ketika masalah lingkungan hidup 

                                                      
30

 Ibid., 17–18. 
31

 Y. Tomatala, Teologi Kontekstualisasi: Sebuah Pengantar (Malang: Gandum Mas, 2007), 2. 



20 

 

 

menjadi masalah yang semakin kompleks, maka tuntutan secara 

substansial kontekstualisasi dari persoalan yang ada, kemudian muncul 

dengan istilah ekoteologi kontekstual. Bagi Inabuy, studi ekoteologi 

kontekstual, pada dasarnya masih relative lebih muda dibanding teologi 

kontekstual itu sendiri, sehingga dibawah ini akan dijelaskan lebih jauh 

bagaimana proses dan metode yang ditawarkan dalam ekoteologi 

kontekstual itu sendiri. 

2. Proses Kontekstualisasi Ekoteologi  

Dalam proses kontekstualisasi ekoteologi, Inabuy menjelaskan 

bahwa sebagaimana teologi kontekstual pada umumnya, ekoteologi 

kontekstual pun dimulai dari konteks masyarakat lokal yang 

bersangkutan sendiri, dan apresiasi terhadap kepentingan komunitas 

lokal, nilai-nilai budaya, dan nilai religiusnya menjadi penekanan utama 

dalam ekoteologi kontekstual.32  

Berbicara dari segi metode pendekatan dalam ekoteologi 

kontekstual, Innabuy menjelaskan bahwa metode diakletislah yang paling 

tepat untuk digunakan dengan dalil yang mengacu pada kenyataan studi 

etika yang selalu berada pada dialektika antara persepsi-persepsi teologis 

dan kenyataan sosial yang nyata.33 Melihat metode dialektis yang menjadi 

acuan utama dalam ekteologi kontekstual, maka penulis melihat bahwa 

                                                      
32

 Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah SakraL Suatu Ekoteologi Kontekstual, 19. 
33

 Ibid. 



21 

 

 

metode kontekstualisasi dalam studi ilmu ini tidak jauh berbeda dengan 

model sintesis dalam teologi kontekstualisasi dari Bevans, yang 

menekankan juga tentang metode dialektis.34 

Bagi Inabuy, dalam berekoteologi kontekstual perlu adanya 

keterbukaan dari persepsi-persepsi teologis maupun kenyataan sosial 

yang ada.35 Sama halnya dalam penjelasan Binsar Jonathan Pakpahan dan 

Hiskianta Septian Masseleng, mereka juga menekankan hal yang serupa 

dengan penjelasan bahwa ekoteologi kontekstual merupakan cara dalam 

berekoteologi dengan upaya mengembangkan pemahaman tentang Allah 

berdasarkan konteks budaya dari tempat atau komunitas tertentu dengan 

pemahaman ekologi yang mereka hayati, yang berangkat dari kearifan 

lokal  masyarakat, dan menerjemahkannya kedalam pemahaman teologis 

dengan cara dialog.36 

 Memahami lebih jauh bagaimana proses ekoteologi kontekstual 

secara nyata, Inabuy menjelaskan hal tersebut dengan  berangkat dari 

bagaimana ekoteologi kontekstual hadir dalam budaya Keltik melalui 

perjumpaan antara Kekristenan dengan kebudayaan Keltik itu sendiri. 

Secara singkat, suku bangsa Keltik dalam penjelasan Inabuy merupakan 

suatu ras yang hidup di pegunungan dari bangsa skotlandia, Irlandia, 

Wales, Britania, dan Kornis. Agama asli dari suku ini, dikenal sebagai 

                                                      
34

 Sthepen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 164. 
35

 Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah SakraL Suatu Ekoteologi Kontekstual, 20. 
36

 Pakpahan and Masseleng, “Falsafah Tallu Lolona Dan Perspektif Teologi Penciptaan 

Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi Kontekstual,” 155. 



22 

 

 

agama yang Druidis atau agama dari komunitas yang menyembah 

pohon.37 Dalam paham reliugius kaum Druid, dewa dapat mewujudkan 

diri dalam berbagai bentuk yang berbeda-beda seperti binatang, manusia, 

atau ilah, sehingga kaum Druid begitu mencintai sesama dan ciptaan 

lainnya.38 

Dengan pemahaman religius kaum Druidik, menjadi dasar dalam 

berekoteologi kontekstual. Inabuy menjelaskan bahwa dalam perjumpaan 

dengan kekristenan, suku Keltik yang hidup dalam paham agama 

Drudidik tadi, kemudian memaknai bentuk cinta mereka kepada Allah, 

adalah ketika mereka mencintai ciptaan yang Allah cintai. Bahkan dalam 

pandangan kekristenan Keltik, mereka percaya bahwa apabila mereka 

melihat Allah dalam segenap ciptaan, maka dalam pekerjaan apapun 

yang dikerjakan manusia, seharusnya dapat mengekspresikan kehadiaran 

Allah dalam pekerjaannya.39 Melalui contoh yang diberikan oleh 

Innabuy, penulis melihat bahwa hal ini menjadi pengantar untuk semakin 

memahami bagaimana itu ekoteologi kontekstual. 

Paling tidak ada beberapa hal yang Innabuy tekankan dalam 

proses berekoteologi kontekstual. 

1.  Perlu memperhatikan sikap terbuka secara kritis terhadap 

budaya lokal dan tradisi Kristen sendiri. 

                                                      
37

 Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah SakraL Suatu Ekoteologi Kontekstual, 22. 
38

 Ibid., 23–25. 
39

 Ibid., 27–28. 



23 

 

 

2. Adanya sikap dialogis yang menghargai titik-temu 

(kesamaan), titik-pisah/silang (perbedaan), maupun 

kemungkinan sinergi secara subtansial antara teologi Kristen 

dan budaya lokal. 

3. Adanya kontiunitas sekaligus dikontiunitas antara ekoteologi 

tradisional Alkitab dan ekoteologi kontekstual yang 

dikembangkan.40 

Bagi Inabuy, dalam berekoteologi kontekstual kita harus bisa 

melepaskan diri dari pemahaman yang anti terhadap agama suku yang 

seringkali dianggap politeis dan animis, dan bahkan memandang 

masyarakat lokal tidak mengenal Allah dan harus dilawan.41 Bias-bias 

seperti ini, pada dasarnya banyak terjadi dalam kehidupan orang Kristen, 

sehingga bagi Inabuy hal tersebut harus ditanggalkan terlebih dahulu 

dalam proses berekoteologi kontekstual, dan berusaha memahami dan 

menghargai budaya dan agama setempat. 

Secara sederhana dalam proses berekoteologi kontekstual, point 

utama yang ditekankan oleh Inabuy adalah, bahwa dalam hal dialog, 

pertama-tama perlu ada kesetaraan posisi antara budaya setempat dan 

teologi Kristen itu sendiri. Dalam proses berdialog yang dijelaskan oleh 

Inabuy, kita juga harus memperhatikan titik-titik temu dalam 

                                                      
40

 Ibid., 50–51. 
41

 Ibid., 56. 



24 

 

 

prinsipelnya, dan titik silang dari dialog tersebut.  Jadi dalam proses 

dialog yang dimaksud, diperlukan sikap kritis untuk memilah antara titik 

temu yang sejalan dan titik  silang yang bertolak belakang antara 

keduanya. 

 

C.  Gereja  

1. Definisi Gereja 

Secara Etimologi kata Gereja berasal dari bahasa Yunani yakni 

Ekklesia, dan terbagi atas dua kata yaitu Ek yang berarti keluar dan kaleo 

yang berarti memanggil. Jadi secara harafiah Ekklesia dipahami dalam 

pengertian dipanggil keluar. Hal ini kemudian dijelaskan secara detail 

oleh Jonar S dalam bukunya bahwa, Gereja/ Ekklesia merupakan orang-

orang yang dipanggil keluar dari kegelapan menuju terang Kristus.42  

Lebih jauh, Gereja dalam penjelasan R. C. Sproul didefinisikan 

sebagai sekelompok orang yang dipilih atau dipanggil oleh Tuhan untuk 

keluar dari dunia, dengan satu tujuan yakni bebas dari dosa dan masuk 

dalam kasih karunia Allah.43 Dalam hal ini, berdasarkan definisi dari 

Gereja itu sendiri pada dasarnya dipahami bukan hanya sebagai sebuah 

lembaga atau organisasi, melainkan orang/individu yang dalam hal ini 

seperti yang dijelaskan sebelumnya bahwa ia adalah orang-orang yang 

                                                      
42 Jonar S, Ekklesiologi: Gereja Yang Kelihatan Dan Tak Kelihatan Dipanggil Dan Dikuduskan 

Untuk Memberitakan Karya Penyelamatan Kristus (Yogyakarta: Andi, 2016), 4. 
43 R C Sproul, Kebenaran - Kebenaran Dasar Iman Kristen (Literatur SAAT, 2002), 286. 



25 

 

 

dipanggil keluar dari kegelapan yang dalam hal ini dosa menuju terang 

yakni kasih Allah dalam Kristus Yesus. 

Seringkali kesalahan pemahaman tentang bagaimana itu Gereja, 

mengakibatkan dampak yang tidak baik dalam kehidupan orang percaya. 

Pada dasarnya Gereja hanya dipahami sebagai sebuah lembaga atau 

organisasi, sehingga pemahaman ini membuat cara pandang orang 

Kristen hanya berfokus pada pertumbuhan lembaga atau denominasi 

dimana ia berada. Sedangkan tugas dan peran Gereja yang sebenarnya, 

yakni menjadi berkat dan menampakkan terang Kristus di dunia ini tidak 

lagi begitu penting.44  

Tentu hal ini perluh untuk diperhatikan dalam menjalani hidup 

sebagai gereja itu sendiri. Bagi penulis, melihat Gereja sebagai sebuah 

lembaga atau organisasi bukanlah hal salah, namun peran dan tanggung 

jawab Gereja didunia ini harus menjadi prioritas yang paling utama. 

Perluh dipahami bahwa, lembaga atau sebuah organisasi hanyalah 

sebuah tatanan usaha untuk mengatur suatu kumpulan orang-orang yang 

ada didalamnya dengan baik, rapi, dan teratur.45 Dengan dasar ini, 

penulis melihat bahwa ketika kita hanya berfokus pada organisasinya 

                                                      
44 Sabda Budiman and Yabes Doma, “Relevansi Pemahaman Yang Benar Tentang Gereja  

Bagi Orang Percaya Masa Kini,” KAPATA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2021): 118. 

45 Marde Christian Stenly Mawikere, “Efektivitas, Efisiensi Dan Kesehatan Hubungan 

Organisasi Pelayanan Dalam Kepemimpinan Kristen,” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan 

Pembinaan Warga Jemaat 2, no. 1 (2018): 50–67. 



26 

 

 

atau lembaganya, maka gereja merupakan sesuatu yang mati, dan bukan 

sesuatu yang hidup. 

Pemahaman tentang Gerja adalah saya, juga seringkali 

menimbulkan sebuah kekeliruan dalam pemahaman orang percaya. Pada 

dasarnya pemahaman ini bukanlah sebuah hal yang salah, namun 

pemahaman ini seringkali dipahami sebagai keberdirian satu individu 

saja sehingga persekutuan dengan orang percaya lainnya seringkali 

diabaikan. Bagi penulis, hal ini merupakan sebuah bentuk kekeliruan 

dalam memahami Gereja. 

Berdasarkan definisi yang penulis jelaskan diawal, mulai dari 

etimologinya sampai pada definisi dari kedua tokoh yang penulis 

cantumkan, memberikan gambaran yang jelas bahwa gereja merupakan 

kumpulan orang-orang percaya yang diikat oleh ikatan kasih Kristus 

untuk senantiasa berkumpul dengan tekun didalam persekutuan. Karena 

bagi penulis, tanpa persekutuan dalam perkumpulan dan tidak adanya 

ketekunan untuk mau bersekutu, maka itu bukan gereja. Hal ini 

tergambar dalam kisah Gereja mula-mula ketika mereka berkumpul, 

persekutuan menjadi hal yang utama, memecahkan roti, dan berdoa 

bersama (Kis. 2:42).46 Bagi penulis, penting untuk kita sebagai gereja 

                                                      
46 Lembaga Alkitab Indonesia, Alkitab, Edisi Terjemahan Baru 2 (Jakarta: Lembaga Alkitab 

Indonesia, 2023). 



27 

 

 

dalam konteks hari ini untuk meneladani bagaimana gereja mula-mula 

yang kita saksikan melalui kesaksian Alkitab. 

2. Tugas Tanggung Jawab Gereja dalam Pengelolaan Lingkungan Hidup 

Ketika berbicara tentang tugas tanggung jawab gereja, Gereja 

sebagai persekutuan orang percaya yang di ikat oleh ikatan kasih Kristus 

memiliki peran dan tanggung jawab yang besar dalam hidup bersekutu 

di dunia ini tidak hanya antara manusia dengan manusia, namun dengan 

semua unsur di ciptakan oleh Tuhan di dunia ini tanpa terkecuali. Hal ini 

dipertegas melaui pernyataan Borrong bahwa Gereja sebagai persekutuan 

orang percaya tidak hanya bertanggung jawab dalam membangun 

persekutuan antar manusia, namun gereja perlu untuk membangun 

persekutuan dengan lingkungannya.47  

Pada dasarnya, tugas tanggung jawab Gereja, berangkat dari 

pemahaman bagaimana Gereja sebagai mandataris untuk melanjutkan 

misi Yesus Kristus dalam hal memperdamaikan segala sesuatu dengan 

Allah.48 Tentu ketika berbicara tentang segala sesuatu diperdamaikan 

dengan Allah, maka bukan hanya pribadi sebagai manusia untuk 

diperdamaikan dengan Allah, namun semua unsur ciptaan Allah menjadi 

bagian yang begitu penting untuk diperhatikan. Gereja memiliki 

tanggung jawab untuk memberitakan injil bagi segala makhluk tanpa 

                                                      
47 Robert P. Borrong and dkk, Berakar Di Dalam Dia Dan Dibangun Di Atas Dia (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2010), 124. 
48 Kadek Agustono Daud, “Gereja Dalam Gerakan Misi Di Indonesia,” Jurnal Teologi 

Kontekstual Indonesia 2, no. 2 (2021): 4–7. 



28 

 

 

terkecuali sampai kepada akhir zaman (Mat.28:18-20; Mrk. 16:15; Kol. 

1:20).49  

Melihat bagaimana seharusnya tanggung jawab Gereja, penulis 

menilai bahwa dewasa ini Gereja seolah melupakan peran dan tanggung 

jawabnya dalam membangun Persekutuan dengan ciptaan lainnya 

khususnya lingkungan hidup. Melihat kerusakan lingkungan yang terjadi 

hari-hari ini yang banyak diakibatkan oleh ulah manusia, menjadi bukti 

bahwa Gereja melupakan tugas tanggung jawabnya dalam membangun 

Persekutuan dengan ciptaan lainnya khususnya lingkungan hidup. Gereja 

yang setia pada panggilannya harus menjadi suara profetis yang 

mengingatkan umat akan pentingnya menjaga kelestarian bumi sebagai 

wujud ketaatan kepada Allah.50 

Gereja seharusnya tidak bersikap pasif, melainkan harus 

mengambil peran aktif dalam melestarikan lingkungan hidup sebagai 

bagian dari upaya untuk membangun Persekutuan dengan lingkungan 

hidup. Dalam penjelasan H. Martensen, yang dikutip oleh A.A. Sitompul 

dalam bukunya, dijelaskan bahwa hidup menurut kristus adalah 

menghidupi kasih kekristenan. Kasih kekristenan dalam hal ini 

mencakup kasih kepada ciptaan Tuhan yang lain, yakni alam dan 

                                                      
49 Simon Matius Topangae, “Tanggung Jawab Gereja Terhadap Lingkungan,” Jurnal 

Teologi Eranlangi 1, no. 1 (2023): 2. 
50 Tony Salurante, “Konsep Prophetic Pragmatism Willy Jenkins: Membangun Ekologi 

Spiritual Untuk Kehidupan Berkelanjutan Menggereja Di Indonesia,” Kharismata: Jurnal Teologi 

Pantekosta 7, no. 2 (2024): 280. 



29 

 

 

lingkungan hidup.51 Dengan demikian, gereja memiliki tanggung jawab 

moral dan spiritual untuk mengintegrasikan isu lingkungan ke dalam 

kehidupan beriman orang Kristen.  

Salah satu upaya yang dapat ditempuh oleh Gereja adalah 

pendidikan iman yang dapat membawa warga Gereja agar memiliki 

kesadaran ekologis, melalui kelas-kelas katekisasi, khotbah, dan 

pembinaan-pembinaan. Menurut Hendry L.W. Sihotang, dkk dalam 

jurnalnya, pendidikan iman yang terintegrasi dengan kesadaran ekologis 

pada dasarnya mampu membentuk jemaat yang peduli terhadap 

lingkungan.52  Dengan demikian, peran Gereja tidak hanya terletak pada 

bagaimana membentuk iman yang kokoh, tetapi juga membentuk 

karakter jemaat yang bertanggung jawab terhadap ciptaan lainnya. 

Lebih jauh, dalam menjalankan tanggung jawab ini, Gereja perlu 

terbuka terhadap kearifan lokal masyarakat. Kearifan lokal yang 

menghormati alam dan menjaga keseimbangan hidup dapat menjadi 

jembatan yang efektif untuk mengontekstualisasikan Injil Kristus. Tradisi 

tradisi lokal yang menekankan penghormatan terhadap hutan, sungai, 

atau tanah dapat dipahami sebagai bentuk nyata dari kesadaran ekologis 

yang sejalan dengan mandat Alkitab.53 Dengan mengintegrasikan nilai-

                                                      
51 A.A. Sitompul, Manusia Dan Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000), 17. 
52 Hendry L.W. Sihotang, Dewi Jan Affandi, and Andreas L. Rantetampang, “Membangun 

Kesadaran Eco-Teologi Melalui Thridarma Panggilan Gereja,” MATHEO: Jurnal Teologi/Kependetaan 

13, no. 1 (2023): 21–22. 
53 Topangae, “Tanggung Jawab Gereja Terhadap Lingkungan,” 5. 



30 

 

 

nilai budaya lokal ke dalam pengajaran dan praksis gereja, Injil akan 

semakin relevan dan dapat diterima oleh masyarakat. Hal ini 

menunjukkan bahwa Injil bukanlah sesuatu yang asing, melainkan hadir 

dalam kehidupan sehari-hari melalui nilai-nilai yang sudah dikenal dan 

dijalani oleh komunitas lokal.54 

Selain membangun kesadaran ekologis warga Gereja, melalui 

Pendidikan iman yang bermuara pada tanggung jawab Gereja untuk 

melestarikan lingkungan hidup, masyarakat lokal dapat menyadari 

bahwa kearifan yang mereka hidupi merupakan bagian dari panggilan 

untuk membangun persekutuan dengan ciptaan lainnya, khususnya 

lingkungan hidup. 

Dengan demikian, Gereja sebagai persekutuan orang percaya 

memiliki tanggung jawab bukan hanya terhadap sesama manusia, tetapi 

juga terhadap seluruh ciptaan Allah. Khususnya di tengah krisis 

lingkungan, gereja dipanggil menjadi suara profetis sekaligus teladan 

praktis dalam merawat alam. Dengan terbuka pada kearifan lokal, gereja 

dapat mengontekstualisasikan Injil sehingga jemaat memahami bahwa 

menjaga lingkungan hidup adalah wujud nyata dari kesetiaan kepada 

Kristus dan bagian dari misi rekonsiliasi Allah bagi seluruh ciptaan. 

 

                                                      
54 Ian Raja Barita Silalahi, “Tradisi Manganjab Dari Perspektif Kristen: Kajian Ekoteologis 

Evangelikal Tradisi Batak Toba,” Jurnal Shema: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 7, no. 3 (2024): 

790. 



31 

 

 

D. Sistem Kepercayaan 

1. Panenteisme 

Istilah panenteisme berasal dari tiga kata dalam bahasa Yunani, 

yakni “pan” yang artinya semua, “en” artinya dalam atau berada, dan 

“theos” yang berarti Allah. Secara harafiah, panenteisme memiliki arti 

semua dalam Allah.55 Istilah panenteisme seringkali disandingkan dengan 

istilah panteisme, namun kedua istilah ini memiliki definisi yang berbeda, 

panteisme adalah keyakinan bahwa Allah ada dalam semua ciptaan-Nya, 

dan Allah tidak dibedakan dengan ciptaan, sedangkan panenteisme 

adalah keyakinan bahwa semua ciptaan adalah bagian dari Allah dan 

Allah berbeda dengan ciptaan namun tetap dekat dengan ciptaan-Nya.56 

Panenteisme lebih menekankan tentang bagaimana keterlibatan Allah 

dalam ciptaan-Nya, namun Allah tidak sama dengan ciptaan. 

Panenteisme, sebagaimana banyak dikembangkan dalam teologi 

kontemporer, hadir sebagai sebuah sintesis yang menekankan bahwa 

Allah melampaui ciptaan, tetapi juga hadir dan bekerja di dalam 

ciptaan.57 Dalam pemahaman panenteisme, ketika mengacu pada 

bagaimana pemahaman Jurgen Moltman yang dipaparkan oleh 

Emmanuel Gerrit Singgih, dapat dilihat bahwa pemahaman tentang 

                                                      
55

 John B Cobb Jr and David Ray Griffin, Teologi Proses: Suatu Eksposisi Pengantar , Terj. YB 

Mangunwijay (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 45. 
56

 Antoni Manurung, “Panenteisme:Melestarikan Alam Ditengah Krisis Ekologi,” Jurnal 

Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, no. 2 (2022): 431. 
57

 Cobb Jr and Griffin, Teologi Proses: Suatu Eksposisi Pengantar , Terj. YB Mangunwijay, 103. 



32 

 

 

panenteisme yang dibangun oleh Moltman sendiri, berawal dari 

pemahamannya mengenai Roh Pencipta (Creator Spritus), dengan dasar 

yang mengacu pada Alkitab Perjanjian lama dalam Mazmur 104:29-30, 

dan juga Amsal 8:22-31.58 Pemahaman ini kemudian membawa 

pandangan bahwa Roh Kudus adalah air mancur kehidupan, dimana jika 

Roh Kudus dicurahkan ke semua ciptaan, maka air mancur kehidupan ini 

hadir dalam segala sesuatu yang ada dan hidup, dan segala sesuatu yang 

ada dan hidup itu, memanifestasikan kehadiran dari sumber kehidupan 

yang ilahi ini.59 

Singgih menerangkan, bahwa konsep panenteisme pada dasarnya 

memandang dunia sebagai bagian dari Allah dan berbeda dari Allah, 

dengan berpijak pada keyakinan bahwa Allah itu transenden sekaligus 

imanen.60 Ajaran panenteisme memberikan penekanan bahwa seluruh 

ciptaan harus ber-relasi secara harmonis dengan pencipta-Nya.61 Hal ini 

menjadi begitu penting dalam memahami konsep panenteisme agar tidak 

keliru dalam memahaminya, dimana seringkali konsep keduanya di 

anggap sama. 

Konsep panenteisme juga tergambar melalui gagasan yang di 

paparkan oleh Robert P. Borrong, dimana ia menolak pandangan 

                                                      
58

 Emanuel Gerrit Singgih, Pengantar Teologi Ekologi (Yogyakarta: Kanisius, 2021), 175. 
59

 Ibid., 176. 
60

 Singgih, Pengantar Teologi Ekologi, 242–243. 
61

 M. Harun, “Taklukkanlah Bumi Dan Berkuasalah: Alkitab Ibrani Dan Dampaknya 

Untuk Lingkungan Hidup,” Jurnal Teologi Sistematika Dan Praktika 3, no. 2 (n.d.): 33–34. 



33 

 

 

antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat, dan Borrong 

menekankan bahwa merusak alam berarti menodai ruang kehadiran 

Allah itu sendiri.62  Bambang Noorsena dalam jurnalnya juga menegaskan 

bahwa konsep panenteistik memungkinkan manusia untuk menghayati 

Allah sebagai sumber hidup yang menjiwai seluruh ciptaan. 63 

Konsep panenteisme juga menjadi hal yang disoroti oleh John 

Titaley, dimana ia memberikan tanggapan terhadap konsep panenteisme 

menjelaskan bahwa konsep panenteisme membawa kita pada kesadaran 

bahwa Allah tidak hanya berdiam dalam ruang ibadah atau teks suci, 

tetapi dalam proses-proses ekologis seperti hutan, udara, dan udara.64  

Hal ini sejalan dengan pernyataan Singgih dimana ia menekankan bahwa 

konsep panenteisme memungkinkan kita untuk tetap mengakui 

kebesaran Allah yang transenden, tetapi juga menyadari kehadiran-Nya 

yang intim dalam kehidupan sehari-hari.65 

Melalui pemaparan tentang konsep panenteisme, menjadi jelas 

bahwa pada dasarnya konsep ini hadir dengan pemahaman yang berbeda 

dengan konsep panteisme yang hanya menganggap Allah sebagai imanen 

saja, tanpa membedakanya dari ciptaan. Konsep panenteisme tentu 

                                                      
62

 Robert P. Borrong, Teologi Lingkungan: Merawat Bumi Sebagai Tanggung Jawab Iman 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2010), 45. 
63

 Bambang Noorsena, “Panenteisme Dan Etika Ekologis Dalam Teologi Kontemporer,” 

Jurnal Teologi Indonesia 19, no. 2 (n.d.): 112. 
64

 John Titaley, “Spiritualitas Ekologis Dalam Konteks Indonesia,” Gema Teologi 38, no. 1 

(2014): 45–47. 
65

 Emanuel Gerrit Singgih, Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi Dalam Konteks Di Awal 

Milenium III (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 423. 



34 

 

 

menjadi hal penting untuk menjawab kegelisahan terhadap pemahaman 

keliru bagi orang percaya dalam upaya menumbuhkan kesadaran 

spritualitas ekologis, dengan mendialogkan tentang kehadiran Allah 

dalam ciptaan untuk merubah paradigma antroposentris. 

2. Realitas yang Ilahi Dalam Pandangan Agama-Agama 

Cara pandang masing-masing agama terhadap realitas yang ilahi 

tentu menjadi keunikan tersendiri dalam kemajemukan yang ada. 

Berbicara lebih lanjut mengenai realitas yang ilahi, maka tentu menjadi 

pertanyaan, mengapa pemahaman yang ada dalam setiap agama justru 

memiliki cara pandang yang berbeda? Dalam penjelasan Olaf Schumann, 

ia menjelaskan secara historis, bagaimana pemahaman yang terbentuk 

dalam agama-agama, khususnya bagaimana setiap agama memandang 

yang ilahi tersebut, yang disebut sebagai gejala agama.66  

Lebih lanjut mengenai penjelasan diatas, upaya untuk 

menjelaskan hal itu, bermula dari kajian fenomenologi agama yang 

dilakukan pada masa permulaan abad ke-19 dengan tujuan untuk 

mencari unsur-unsur pokok dalam kesadaran keagamaan yang ada 

dalam beberapa agama, dengan harapan bahwa jika unsur-unsur itu 

muncul dalam beberapa agama yang berbeda, maka itu adalah bagian 

dari peninggalan sejarah dari agama umum dan asli yang ada pada 

                                                      
66

 Olaf Herben Schumann, Pendekatan Pada Ilmu Agama-Agama (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2015), 260. 



35 

 

 

zaman purba.67 Artinya bahwa, pada dasarnya unsur-unsur pokok dalam 

kesadaran keagamaan itu, coba dijelaskan bahwa ada titik berangkat dari 

setiap pandangan-pandangan agama yang ada. 

Melihat lebih jauh dengan apa yang dijelaskan oleh Schumann, 

pada dasarnya, kesadaran  kegamaan manusia  bermula dari agama suku, 

yang pada saat itu disebut dengan istilah agama-agama primitif, atau 

dalam hal ini, dipahami sebagai awal permulaan keagamaan umat 

manusia.68 Hal ini sejalan dengan studi mendalam yang dilakukan oleh 

Emile Durkheim, yang dijelaskan banyak oleh Sindung Haryanto dalam 

bukunya, yang dimana dijelaskan bahwa studi mendalam yang 

dilakukan oleh Durkheim yakni mempelajari karakteristik agama pada 

masyarakat primitif, dan kemudian memunculkan pandangan Durkheim 

terhadap karakteristik utama dalam agama, yakni kolektivitas yang 

memandang dunia, lewat simbol yang digunakan, ritual yang dilakukan, 

dan upaya untuk mempertahankan kesucian, berangkat dari agama 

masyarakat primitif itu sendiri.69  

Berangkat dari agama-agama primitif sebagai agama-agama yang 

dianggap masih tetap bertahan dalam suatu tahap yang paling utama di 

zaman purba, sekaligus titik tolak perkembangan unsur-unsur pokok 

dalam kesadaran keagamaan, Schuman, menjelaskan bahwa pada 

                                                      
67

 Ibid., 263. 
68

 Ibid., 264. 
69

 Sindung Haryanto, Sosiologi Agama : Dari Klasik Sampai Postmodern (Yogyakarta: Ar-

Ruzz Media, 2020), 24. 



36 

 

 

dasarnya, paham yang terbentuk dalam sejarah awal perjalanan 

keagamaan, pada intinya dipercaya bahwa semua yang bergerak dalam 

dunia ini  dipegang oleh suatu kekuatan yang a-personal, yang dalam 

bahasa Yunani disebut dengan istilah dinamys, dan dalam pengertiannya 

sendiri bermakna yang tidak ada pada diri sendiri melainkan yang ada 

apabila ia bergiat dalam benda tertentu, lalu kemudian disebut dalam 

ilmu fenomenologi sebagai dinamisme.70  

Lebih lanjut dalam penjelasan Scumann, dijelaskan bahwa 

berdasarkan para peneliti agama di zaman Codrington, dinamisme 

adalah sikap paling utama dalam keagamaan yang paling primitif.71 

Pernyataan ini sejalan dengan penjelasan  Hazri Sakinah Hutagalung, dan 

Wilujeng Adeka Ayu dalam jurnalnya, dimana mereka menjelaskan 

bahwa munculnya agama primitif, itu dilatarbelakangi oleh naluri agama 

yang telah dimiliki oleh setiap manusia, sebagai makhluk yang disebut 

sebagai homo religius, yang dimana ada kesadaran dalam diri manusia 

tentang satu zat yang memegang kendali dan mengatur segala kejadian 

yang terjadi di alam semesta ini.72 Artinya dalam hal ini, jelas bahwa 

paham dinamisme itu memang berangkat dari kesadaran dan 

pengalaman manusia itu sendiri yang terbentuk pada saat manusia mulai 

                                                      
70

 Ibid., 267. 
71

 Schumann, Pendekatan Pada Ilmu Agama-Agama, 267. 
72

 Hazri Sakinah Hutagalung and Wilujeng Adeka Ayu, “Sejarah Agama Primitif Dan 

Perkembangannya,” Jurnal StudiAgama-Agama 9, no. 2 (2023): 106. 



37 

 

 

menyadari keadaan dimana ada zat yang memegang kendali kehidupan 

dalam semesta. 

Dalam perkembangannya, ditemukan bagaimana kemudian 

istilah lain yang bertolak dari paham dinamisme, dimana istilah ini 

disebut dalam bahasa Latin anima atau jiwa, yang kemudian dinamakan 

animisme. Animisme pada dasanya muncul untuk memberikan 

penjelasan bahwa setiap materi yang dianggap mati, tidak bisa dianggap 

mati karena mereka merupakan sesuatu yang hidup. Materi tersebut 

antara lain adalah batu, air, angin, pohon, serta materi lainnya yang 

hidup  berdampingan dengan manusia. Dalam pemahaman animisme, 

materi-mataeri tersebut  harus dipandang sebagai subjek yang memiliki 

kehidupan.73  

Dalam perkembangan yang lebih jauh dua konsep tersebut, yakni 

dinamisme dan anisme perlahan dilepaskan dan memunculkan konsep 

baru yang melihat kekuatan itu sebagai sebuah eksistensi dari sesuatu hal 

yang mempunyai wujud sendiri, yang dapat memilih untuk menetap dan 

keluar dari materi tertentu atau suatu tempat tertentu yang dianggap 

sakral, lalu kemudian kekuatan tersebut di personifikasi dan kemudian 

dipandang sebagai roh-roh atau sebagai dewa-dewi.74  

                                                      
73

 Schumann, Pendekatan Pada Ilmu Agama-Agama, 267–68. 
74

 Ibid., 268. 



38 

 

 

Lebih lanjut dalam proses perkembangannya, kepercayaan 

tentang roh-roh dan dewa-dewi, kemudian memunculkan pandangan 

baru, yang disebut politeisme, dimana paham ini dianggap percaya akan 

adanya banyak dewa dewi yang berpribadi.75 Dalam proses 

perkembangan lebih lanjut seiring dengan dinamika dalam 

perkembangannya, kemudian suatu kelompok memilih untuk 

menyembah hanya satu dewa saja, yang kemudian disebut henoteisme, 

yang  dalam bahasa Yunani henos, satu, dan theisme, yang secara 

sederhananya adalah pemahaman tentang dewa.76 Seiring berjalannya 

waktu, Dewa yang disembah tersebut menuntut pemujaan mutlak hanya 

padanya, dan sekaligus menjanjikan pertolongan dan keselamatan. 

Sehingga pada tahap terakhir perkembangannya, kesadaran keagamaan 

umat manusia kemudian menganut paham monoteisme, yang dalam 

bahasa Yunani disebut Monos yang berarti satu, dimana paham ini tidak 

berdiri pada prinsip memilih satu dewa untuk disembah, melainkan  

menolak  eksistensi dewa-dewi yang lain.77  

Menarik bahwa, melihat sejarah bagaimana pemahaman yang 

terbentuk mulai dari pemahaman agama-agama primitif, yang terus 

berkembang kemudian mebentuk unsur-unsur pokok dalam kesadaran 

keagamaan yang berbeda-beda, namun tidak bisa dilupakan bahwa pada 

                                                      
75

 Ibid. 
76

 Ibid. 
77

 Ibid., 269. 



39 

 

 

dasarnya setiap nilai yang dipegang dan dihayati oleh manusia betolak 

dari sejarah  dan pengetahuannya secara empiris.78 Begitu jelas bahwa, 

pada dasarnya seiring dengan perkembangan paham keagamaan, maka 

perlahan pemahaman tentang realitas yang ilahi itu, walaupun dalam 

berbagai agama saat ini, memiliki masing-masing penghayatan, namun 

pola pemahaman yang paling awal membawa setiap manusia untuk terus 

melihat dan memaknai sesuatu yang ilahi itu sebagai realitas yang dapat 

dirasakan lewat berbagai hal yang ada dalam semesta ini, termasuk 

hutan. 

 

 

 

 

 

 

                                                      
78

 Dien M. Madjid and Johan Wahyudhi, Ilmu Sejarah Sebuah Pengantar (Jakarta: Prenada 

Media Group, 2014), 2. 


