BAB II
KAJIAN PUSTAKA

A. Ekologi
1. Definisi Ekologi

Pada dasarnya istilah ekologi berasal dari gabungan kata dalam
bahasa Yunani, yakni oikos dan logos. Oikos yang berarti rumah, namun
pada dasarnya, maknanya berbeda-beda. Dalam buku yang ditulis oleh
Djohar Maknun, Maknun mebjelaskan bagaimana Aristoteles dalam
karyanya yang berjudul Politika, ia menggunakan istilah oikos untuk
mengacu kepada semua orang yang tinggal di satu rumah.”? Sedangkan
logos sendiri, berarti ilmu/pengetahuan. Jadi secara harafiah ketika
didefinisikan, dua kata ini, berarti ilmu yang mempelajari semua unsur
yang tinggal dalam satu rumah, dan saling terkait satu dengan yang
lain.

Lebih lanjut Maknun mendefinisikan kata oikos dan logos sebagai
ilmu yang mempelajari hubungan timbal balik antara organisme dengan
alam sekitar atau lingkungannya."> Begitupun dalam buku ekologi
lingkungan yang ditulis oleh Hasanudin dkk, dalam buku tersebut,
Hasanudin dkk mengutip penjelasan G. Tyler Miller, dimana Miller

menjelaskan bahwa ekologi adalah ilmu yang mempelajari hubungan

2 Djohar Maknun, Ekologi: Teori Dan Aplikasi (Bandung: Alfabeta, 2015), 12.
B Djohar Maknun, Ekologil: Populasi, Komunitas, Ekosistem, Mewujudkan Kampus Hijau, Asri,
Islami Dan Ilmiah (Cirebon: Nurjati Press, n.d.), 1.

12



13
timbal-balik antar organisme, dengan organisme lain serta
lingkungannya.'* Dari dua pandangan ini, penulis kemudian melihat
bahwa pada dasarnya ekologi merupakan ilmu yang mempelajari
tentang hubungan antara makhluk hidup dengan makhluk hidup
lainnya yang hidup berdampingan dalam satu rumah sebagaimana yang
dijelaskan oleh Aristoteles yang penulis singgung di awal, dimana
rumah itu adalah bumi yang didalamnya makhluk hidup menjalani
kehidupan secara bersama-sama.

Istilah ekologi baru mulai muncul secara formal pada awal abad
19. Dimulai dari bagaimana Ernst Haeckel seorang zoolog Jerman
menciptakan istilah Oecologie sekitar tahun 1866 dalam bukunya Gen
erelle. Morphologie der Organismen yang memuat gagasan bahwa
organisme hidup tidak dapat dipisahkan dari lingkungan organik dan
anorganiknya. Pada saat itu, Haeckel mendefinisikan ekologi sebagai
Imu tentang hubungan antara organisme dengan lingkungan mereka,
baik organisme lain maupun faktor abiotic.®

Istilah dan konsep ekologi baru diakui sebagai disiplin ilmu

yang jelas ketika ilmuwan mulai mempelajari sistem hubungan

 Hasanuddin et al., Ekologi Lingkungan (Jawa Tengah: Eureka Media Aksara, 2024),1.

15 Revina Howin Ciafudi and Diah Anggraini, “Studi Fleksibilitas Pada Wadah Komunitas
Tanggap Bencana Banjir Di Jakarta Timur,” Jurnal Sains, Teknologi, Urban, Perancangan, Arsitektur
(Stupa) 3, no. 2 (2021): 1283.



14
makhluk hidup dan lingkungan secara sistematis."® Di Indonesia
sendiri, kesadaran terhadap ekologi berkembang kemudian, terutama
sejak pertengahan abad ke-20 ketika isu alam dan lingkungan mulai
menjadi perhatian, seiring dengan industrialisasi dan perubahan
lingkungan yang nyata.17

Ekologi secara tidak langsung, membawa kita untuk melihat
bagaimana hubungan timbal balik antara makhluk hidup dan juga
lingkungannya yang membutuhkan tanggung jawab moral dari setiap
organisme untuk menjaga kestabilan ekosistem, dimana manusia
memegang peranan yang paling utama sebagai makhluk yang berakal.®
Jadi melalui ekologi, manusia dibawah untuk memahami bagaimana
perannya sebagai makhluk yang rasional, dalam hubungannya dengan
makhluk hidup lainnya dalam menjaga kestabilan ekosistem.

2. Deep Ekologi

Deep Ecology atau ekologi mendalam merupakan paham yang

menekankan bahwa didalam segala sesuatu, bahkan yang dianggap

mati sekalipun, ada kehidupan, ada dinamika, ada proses, dan gerak,

'® Michael Allaby, Ecology: Facts on File Science Dictionary (New York: Facts on File, 2007),
101.

Y Yusuf Budi Prasetya Santosa and Hendi Irawan, “Penanaman Kesaadaran Lingkungan
Melalui Integrasi Materi Sejarah Lingkungan Dalam Pembelajaran Sejarah,” Jurnal Pendidik Dan
Peneliti Sejarah 5, no. 2 (2022): 132.

® Pasedan Berlin, “Ma’dampi: Analisis Ekoteologis Kearifan Lokal Sebagai Cara
Bersahabat Dengan Alam Di La’bo Kecamatan Sanggalangi Kabupaten Toraja Utara” (Institut
Agama Kristen Negeri Toraja, n.d.).



15
yang perluh untuk diperhatikan.” Lebih lanjut, Muhammad Farhan
Firas, dkk, dalam jurnalnya menjelaskan bahwa deep-ekologi
merupakan sebuah konsep yang pada dasarnya menginginkan
keberlanjutan siklus lingkungan hidup.?

Konsep deep-ecology diperkenalkan oleh Arne Naess filsuf asal
Nowergia pada tahun 1973 sebagai kritik terhadap paradigma ekologi
dangkal yang juga biasa disebut Swallo-Ecology, dimana paham ini
hanya menekankan pelestarian lingkungan yang hanya berpusat pada
kepentingan manusia.?! Sony Keraf menjelaskan bahwa, deep ecology
menuntut suatu etika baru yang tidak berpusat pada manusia, tetapi
berpusat pada makhluk hidup dan lingkungannya tanpa terkecuali.??

Penjelasan Fritjop Capra yang dikutip oleh Edra Satmaidi dalam
jurnalnya, memberikan gambaran yang jelas bagaimana deep ecology
(ekologi dalam). Capra menjelaskan bahwa deep ecology tidak melihat
dunia sebagai suatu kumpulan objek-objek yang terisolasi, tetapi
sebagai suatu jaringan fenomena yang saling terhubung dan memiliki
ketergantungan satu sama lain. Lebih lanjut dalam penjelasan Capra,

deep ecology mengakui semua nilai-nilai intrinsik dari semua makhluk

 Yornan Masinambow and Yuansari Octaviana Kansil, “Kajian Mengenai Ekoteologi
Dari Perspektif Keugaharian,” Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 1, no. 2 (2021): 129.

** Muhammad Farhan Firas, Wiza Atholl Andriansyah, and Saifullah, “Deep Ecology:
Telaah Atas Pandangan Ekologi Fazlur Rahman,” Journal of Humanities Issues 2, no. 2 (2024): 108.

21 Syafri, Pembelajaran Tata Ruang Dan Lingkungan Hidup (Makassar: PT. Nas Media
Indonesia, 2018), 193.

2A. Sony Keraf, Etika Lingkungan (Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara, 2006), 76.



16
hidup, dan memandang manusia sebagai hanya salah satu bagian
khusus dalam jaringan kehidupan.?

Menarik bahwa dalam tulisan Satmaidi, ia juga menjelaskan
tentang landasan konsep deep ecology dari tokoh yang
memperkenalkan istilah ini, yakni Naes. Konsep deep ecology, dalam
pandangan Naes, dilandaskan pada filsafat ecosophy yang juga
dibangunnya. Filsafat ecosophy, secara harafiah dipahami sebagai
kearifan, mengatur hidup selaras dengan alam sebagai sebuah rumah
tangga dalam arti luas. Dalam hal ini, lingkungan hidup tidak sekadar
dipahami sebuah ilmu, melainkan sebuah kearifan, atau sebuah cara
hidup, yang selaras dengan alam.?* Hal ini lebih diperjelas lagi oleh
Barnabas Ohiwutun yang juga menjelaskan tentang pemahaman Naes
sekaitan dengan deep ecology. Ohiwutun menjelaskan bahwa, menurut
Naes, dengan menjadikan ecoshopy sebagai landasan konsep deep
ecology, maka kita dibawah untuk mempertanyakan hal-hal mendasar
dalam kehidupan, seperti nilai, etika, dan kebijakan sosial, sehingga
masyarakat dapat menemukan kearifan dalam kehidupan.?

Namun dengan berbagai penjelasan tentang deep ecology,

tentu banyak tanggapan yang kemudian hadir untuk memberikan kritik

% Edra Satmaidi, “Konsep Deep Ecology Dalam Pengaturan Hukum Lingkungan,” Jurnal
Penelitian Hukum Supremasi Hukum 24, no. 2 (2015): 4.
2.
Ibid., 5.
% Barnabas Ohiwutun, Posisi Dan Peran Manusia Dalam Alam: Menurut Deep Ecology Arne
Nuaes (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2020), 41.



17
terhadap cara pandang ini. Rayi Putra dalam tulisannya, kemudian
mengkritik konsep deep ecology yang hadir sebagai kontraposisi dari
antroposentrisme. Karena bagi putra, gagasan antroposentrisme yang
dibangun oleh Stephen K White telah memperkenalkan dimensi
tanggung jawab terhadap lingkungan dengan mengajukan konsep
tanggung jawab yang berpusat pada subjek, atau dalam hal ini manusia
dituntut  untuk  menyadari  tanggung jawabnya  terhadap
lingkungannya.?>  Melalui kritik ini, penulis kemudian memberikan
tanggapan bahwa, dengan upaya untuk menyadarkan manusia akan
tanggung jawabnya terhadap lingkungannya, namun tetap
mempertahankan posisinya sebagai subjek, akan semakin membuat
manusia semena-mena terhadap lingkungannya.

Robert P. Borrong dalam bukunya yang berjudul Etika Bumi
Baru, ia menjelaskan bahwa sikap eksploitatif manusia yang semakin
tak terbendung pada dasarnya dipengaruhi oleh cara pandang manusia
yang terus memposisikan dirinya sebagai subjek.?” Dengan dasar ini
penulis kemudian memberikan penekanan bahwa konsep deep ecology
yang pada dasarnya terus ingin membangun paradigma keselarasan

manusia dengan alam, menjadi hal penting untuk terus dipertahankan

2 Rayi Putra, “Subject Centred Responsibility Sthepen K White: Kritik Terhadap Deep
Ecology” (Universitas Indonesia, 2011).
" Robert P . Borrong, Etika Bumi Baru (Jakarta: Gunung Mulia, 2009), 60.



18
sebagai upaya untuk terus menjaga keharmonisan antar makhluk hidup

dan lingkungannya.

B. Ekoteologi Kontekstual

1.

Hakikat Ekoteologi Kontekstual

Ekotoelogi secara harafiah merupakan gabungan dari kata ekologi
dan teologi yang didalamnya membahas tentang bagaimana refleksi
teologis terhadap lingkungan hidup sebagai ciptaan Allah yang terancam
kerusakannya.”® Dalam hal ini, perlu untuk kita sadari bahwa refleksi
teologi yang dimaksud, adalah upaya untuk mencoba menyelesaikan
masalah krisis lingkungan saat ini dengan menggunakan landasan
alkitabiah yang kuat, dalam memaknai lingkungan sebagai bagian dari
ciptaan Allah.

Berbicara mengenai ekoteologi kontekstual maka tentu menjadi
sebuah studi yang lebih dalam lagi. Ekoteologi kontekstual sendiri,
merupakan studi yang tegolong masih relatif baru.”® Studi ilmu ini, pada
dasarnya identik dengan teologi kontekstual yang dalam pengertian
keduanya memiliki kecenderungan pada kontekstualisasi teologi.
Sehingga ketika berbicara mengenai ekoteologi kontekstual, maka studi

ilmu ini merupakan teologi kontekstual di bidang ekologi.

*® Binsar Jonathan Pakpahan and Hiskianta Septian Masseleng, “Falsafah Tallu Lolona Dan

Perspektif Teologi Penciptaan Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi Kontekstual,” KHARISMATA :
Jurnal Teologi Pantekosta 6, no. 1 (2023): 153.

* Junus E.E. Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah Sakral. Suatu Ekoteologi Kontekstual

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2024), 17.



19
Penjelasan mengenai Ekoteologi kontekstual yang banyak
dijelaskan oleh Junus E.E. Inabuy dalam bukunya, memberikan satu
metode kontekstualisasi yang cukup relevan dalam Dberteologi
kontekstual di bidang ekoteologi. Innabuy menjelaskan bahwa, ketika
berbicara tentang satu metode berteologi kontekstual, maka yang paling
utama untuk diperhatikan adalah prinsip-prinsip penafsiran, dimana
penafsiran yang dimaksud adalah penafsiran iman Kristen secara lintas
budaya, yang dalam hal ini perluh untuk diperhatikan bahwa disatu
pihak harus tetap setia pada teks Alkitab, dan di lain pihak, kita juga
harus melihat kepada relevansinya terhadap konteks budaya dimana
teologi itu hidup dan berkembang® Artinya dalam hal ini, Innabuy mau
menekankan bahwa selain berdiri pada penafsiran yang sejalan dengan
Alkitab, kita juga perluh untuk memperhatikan bagaimana kita berteologi
sesuai dengan konteks dimana teologi itu hidup, dengan budaya yang
ada. Hal sejalan dengan apa yang juga dijelaskan oleh Y. Tomatala dalam
bukunya, bahwa teologi kontekstual membawa kita untuk melakukan
penelaan terhadap ajaran Kristen agar relevan ditengah konteks-konteks
yang berbeda.*!
Munculnya ekoteologi kontekstual, merupakan perkembangan

dari teologi kontekstual itu sendiri ketika masalah lingkungan hidup

** bid., 17-18.
My, Tomatala, Teologi Kontekstualisasi: Sebuah Pengantar (Malang: Gandum Mas, 2007), 2.



20
menjadi masalah yang semakin kompleks, maka tuntutan secara
substansial kontekstualisasi dari persoalan yang ada, kemudian muncul
dengan istilah ekoteologi kontekstual. Bagi Inabuy, studi ekoteologi
kontekstual, pada dasarnya masih relative lebih muda dibanding teologi
kontekstual itu sendiri, sehingga dibawah ini akan dijelaskan lebih jauh
bagaimana proses dan metode yang ditawarkan dalam ekoteologi
kontekstual itu sendiri.

Proses Kontekstualisasi Ekoteologi

Dalam proses kontekstualisasi ekoteologi, Inabuy menjelaskan
bahwa sebagaimana teologi kontekstual pada umumnya, ekoteologi
kontekstual pun dimulai dari konteks masyarakat lokal yang
bersangkutan sendiri, dan apresiasi terhadap kepentingan komunitas
lokal, nilai-nilai budaya, dan nilai religiusnya menjadi penekanan utama
dalam ekoteologi kontekstual.*

Berbicara dari segi metode pendekatan dalam ekoteologi
kontekstual, Innabuy menjelaskan bahwa metode diakletislah yang paling
tepat untuk digunakan dengan dalil yang mengacu pada kenyataan studi
etika yang selalu berada pada dialektika antara persepsi-persepsi teologis
dan kenyataan sosial yang nyata.33 Melihat metode dialektis yang menjadi

acuan utama dalam ekteologi kontekstual, maka penulis melihat bahwa

32 Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah SakraL Suatu Ekoteologi Kontekstual, 19.
33
Ibid.



21
metode kontekstualisasi dalam studi ilmu ini tidak jauh berbeda dengan
model sintesis dalam teologi kontekstualisasi dari Bevans, yang
menekankan juga tentang metode dialektis.>*

Bagi Inabuy, dalam berekoteologi kontekstual perlu adanya
keterbukaan dari persepsi-persepsi teologis maupun kenyataan sosial
yang ada.*® Sama halnya dalam penjelasan Binsar Jonathan Pakpahan dan
Hiskianta Septian Masseleng, mereka juga menekankan hal yang serupa
dengan penjelasan bahwa ekoteologi kontekstual merupakan cara dalam
berekoteologi dengan upaya mengembangkan pemahaman tentang Allah
berdasarkan konteks budaya dari tempat atau komunitas tertentu dengan
pemahaman ekologi yang mereka hayati, yang berangkat dari kearifan
lokal masyarakat, dan menerjemahkannya kedalam pemahaman teologis
dengan cara dialog.36

Memahami lebih jauh bagaimana proses ekoteologi kontekstual
secara nyata, Inabuy menjelaskan hal tersebut dengan berangkat dari
bagaimana ekoteologi kontekstual hadir dalam budaya Keltik melalui
perjumpaan antara Kekristenan dengan kebudayaan Keltik itu sendiri.
Secara singkat, suku bangsa Keltik dalam penjelasan Inabuy merupakan
suatu ras yang hidup di pegunungan dari bangsa skotlandia, Irlandia,

Wales, Britania, dan Kornis. Agama asli dari suku ini, dikenal sebagai

3 Sthepen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 164.

% Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah SakraL Suatu Ekoteologi Kontekstual, 20.

3 Pakpahan and Masseleng, “Falsafah Tallu Lolona Dan Perspektif Teologi Penciptaan
Norman Wirzba Sebagai Landasan Ekoteologi Kontekstual,” 155.



22
agama yang Druidis atau agama dari komunitas yang menyembah
pohon.*” Dalam paham reliugius kaum Druid, dewa dapat mewujudkan
diri dalam berbagai bentuk yang berbeda-beda seperti binatang, manusia,
atau ilah, sehingga kaum Druid begitu mencintai sesama dan ciptaan
lainnya.*®

Dengan pemahaman religius kaum Druidik, menjadi dasar dalam
berekoteologi kontekstual. Inabuy menjelaskan bahwa dalam perjumpaan
dengan kekristenan, suku Keltik yang hidup dalam paham agama
Drudidik tadi, kemudian memaknai bentuk cinta mereka kepada Allah,
adalah ketika mereka mencintai ciptaan yang Allah cintai. Bahkan dalam
pandangan kekristenan Keltik, mereka percaya bahwa apabila mereka
melihat Allah dalam segenap ciptaan, maka dalam pekerjaan apapun
yang dikerjakan manusia, seharusnya dapat mengekspresikan kehadiaran
Allah dalam pekerjaannya.”® Melalui contoh yang diberikan oleh
Innabuy, penulis melihat bahwa hal ini menjadi pengantar untuk semakin
memahami bagaimana itu ekoteologi kontekstual.

Paling tidak ada beberapa hal yang Innabuy tekankan dalam
proses berekoteologi kontekstual.

1. Perlu memperhatikan sikap terbuka secara kritis terhadap

budaya lokal dan tradisi Kristen sendiri.

3 Inabuy, HUTAN : Rumah Kita, Rumah SakraL Suatu Ekoteologi Kontekstual, 22.
* Ibid., 23-25.
* Ibid., 27-28.



23

2. Adanya sikap dialogis yang menghargai titik-temu
(kesamaan),  titik-pisah/silang  (perbedaan), = maupun
kemungkinan sinergi secara subtansial antara teologi Kristen
dan budaya lokal.

3. Adanya kontiunitas sekaligus dikontiunitas antara ekoteologi
tradisional ~Alkitab dan ekoteologi kontekstual yang
dikembangkan.40

Bagi Inabuy, dalam berekoteologi kontekstual kita harus bisa
melepaskan diri dari pemahaman yang anti terhadap agama suku yang
seringkali dianggap politeis dan animis, dan bahkan memandang
masyarakat lokal tidak mengenal Allah dan harus dilawan.*" Bias-bias
seperti ini, pada dasarnya banyak terjadi dalam kehidupan orang Kristen,
sehingga bagi Inabuy hal tersebut harus ditanggalkan terlebih dahulu
dalam proses berekoteologi kontekstual, dan berusaha memahami dan
menghargai budaya dan agama setempat.

Secara sederhana dalam proses berekoteologi kontekstual, point
utama yang ditekankan oleh Inabuy adalah, bahwa dalam hal dialog,
pertama-tama perlu ada kesetaraan posisi antara budaya setempat dan
teologi Kristen itu sendiri. Dalam proses berdialog yang dijelaskan oleh

Inabuy, kita juga harus memperhatikan titik-titik temu dalam

“ Ibid., 50-51.
* Ibid., 56.



24
prinsipelnya, dan titik silang dari dialog tersebut. Jadi dalam proses
dialog yang dimaksud, diperlukan sikap kritis untuk memilah antara titik
temu yang sejalan dan titik silang yang bertolak belakang antara

keduanya.

C. Gereja
1. Definisi Gereja
Secara Etimologi kata Gereja berasal dari bahasa Yunani yakni
Ekklesia, dan terbagi atas dua kata yaitu Ek yang berarti keluar dan kaleo
yang berarti memanggil. Jadi secara harafiah Ekklesia dipahami dalam
pengertian dipanggil keluar. Hal ini kemudian dijelaskan secara detail
oleh Jonar S dalam bukunya bahwa, Gereja/ Ekklesia merupakan orang-
orang yang dipanggil keluar dari kegelapan menuju terang Kristus.*?
Lebih jauh, Gereja dalam penjelasan R. C. Sproul didefinisikan
sebagai sekelompok orang yang dipilih atau dipanggil oleh Tuhan untuk
keluar dari dunia, dengan satu tujuan yakni bebas dari dosa dan masuk
dalam kasih karunia Allah.# Dalam hal ini, berdasarkan definisi dari
Gereja itu sendiri pada dasarnya dipahami bukan hanya sebagai sebuah
lembaga atau organisasi, melainkan orang/individu yang dalam hal ini

seperti yang dijelaskan sebelumnya bahwa ia adalah orang-orang yang

42 Jonar S, Ekklesiologi: Gereja Yang Kelihatan Dan Tak Kelihatan Dipanggil Dan Dikuduskan
Untuk Memberitakan Karya Penyelamatan Kristus (Yogyakarta: Andi, 2016), 4.
# R C Sproul, Kebenaran - Kebenaran Dasar Iman Kristen (Literatur SAAT, 2002), 286.



25
dipanggil keluar dari kegelapan yang dalam hal ini dosa menuju terang
yakni kasih Allah dalam Kristus Yesus.

Seringkali kesalahan pemahaman tentang bagaimana itu Gereja,
mengakibatkan dampak yang tidak baik dalam kehidupan orang percaya.
Pada dasarnya Gereja hanya dipahami sebagai sebuah lembaga atau
organisasi, sehingga pemahaman ini membuat cara pandang orang
Kristen hanya berfokus pada pertumbuhan lembaga atau denominasi
dimana ia berada. Sedangkan tugas dan peran Gereja yang sebenarnya,
yakni menjadi berkat dan menampakkan terang Kristus di dunia ini tidak
lagi begitu penting.*

Tentu hal ini perluh untuk diperhatikan dalam menjalani hidup
sebagai gereja itu sendiri. Bagi penulis, melihat Gereja sebagai sebuah
lembaga atau organisasi bukanlah hal salah, namun peran dan tanggung
jawab Gereja didunia ini harus menjadi prioritas yang paling utama.
Perluh dipahami bahwa, lembaga atau sebuah organisasi hanyalah
sebuah tatanan usaha untuk mengatur suatu kumpulan orang-orang yang
ada didalamnya dengan baik, rapi, dan teratur.®* Dengan dasar ini,

penulis melihat bahwa ketika kita hanya berfokus pada organisasinya

# Sabda Budiman and Yabes Doma, “Relevansi Pemahaman Yang Benar Tentang Gereja
Bagi Orang Percaya Masa Kini,” KAPATA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2021): 118.

45 Marde Christian Stenly Mawikere, “Efektivitas, Efisiensi Dan Kesehatan Hubungan
Organisasi Pelayanan Dalam Kepemimpinan Kristen,” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan
Pembinaan Warga Jemaat 2, no. 1 (2018): 50-67.



26
atau lembaganya, maka gereja merupakan sesuatu yang mati, dan bukan
sesuatu yang hidup.

Pemahaman tentang Gerja adalah saya, juga seringkali
menimbulkan sebuah kekeliruan dalam pemahaman orang percaya. Pada
dasarnya pemahaman ini bukanlah sebuah hal yang salah, namun
pemahaman ini seringkali dipahami sebagai keberdirian satu individu
saja sehingga persekutuan dengan orang percaya lainnya seringkali
diabaikan. Bagi penulis, hal ini merupakan sebuah bentuk kekeliruan
dalam memahami Gereja.

Berdasarkan definisi yang penulis jelaskan diawal, mulai dari
etimologinya sampai pada definisi dari kedua tokoh yang penulis
cantumkan, memberikan gambaran yang jelas bahwa gereja merupakan
kumpulan orang-orang percaya yang diikat oleh ikatan kasih Kristus
untuk senantiasa berkumpul dengan tekun didalam persekutuan. Karena
bagi penulis, tanpa persekutuan dalam perkumpulan dan tidak adanya
ketekunan untuk mau bersekutu, maka itu bukan gereja. Hal ini
tergambar dalam kisah Gereja mula-mula ketika mereka berkumpul,
persekutuan menjadi hal yang utama, memecahkan roti, dan berdoa

bersama (Kis. 2:42).4 Bagi penulis, penting untuk kita sebagai gereja

4 Lembaga Alkitab Indonesia, Alkitab, Edisi Terjemahan Baru 2 (Jakarta: Lembaga Alkitab
Indonesia, 2023).



27
dalam konteks hari ini untuk meneladani bagaimana gereja mula-mula
yang kita saksikan melalui kesaksian Alkitab.

2. Tugas Tanggung Jawab Gereja dalam Pengelolaan Lingkungan Hidup

Ketika berbicara tentang tugas tanggung jawab gereja, Gereja
sebagai persekutuan orang percaya yang di ikat oleh ikatan kasih Kristus
memiliki peran dan tanggung jawab yang besar dalam hidup bersekutu
di dunia ini tidak hanya antara manusia dengan manusia, namun dengan
semua unsur di ciptakan oleh Tuhan di dunia ini tanpa terkecuali. Hal ini
dipertegas melaui pernyataan Borrong bahwa Gereja sebagai persekutuan
orang percaya tidak hanya bertanggung jawab dalam membangun
persekutuan antar manusia, namun gereja perlu untuk membangun
persekutuan dengan lingkungannya.*

Pada dasarnya, tugas tanggung jawab Gereja, berangkat dari
pemahaman bagaimana Gereja sebagai mandataris untuk melanjutkan
misi Yesus Kristus dalam hal memperdamaikan segala sesuatu dengan
Allah.*# Tentu ketika berbicara tentang segala sesuatu diperdamaikan
dengan Allah, maka bukan hanya pribadi sebagai manusia untuk
diperdamaikan dengan Allah, namun semua unsur ciptaan Allah menjadi
bagian yang begitu penting untuk diperhatikan. Gereja memiliki

tanggung jawab untuk memberitakan injil bagi segala makhluk tanpa

47 Robert P. Borrong and dkk, Berakar Di Dalam Dia Dan Dibangun Di Atas Dia (Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2010), 124.

4 Kadek Agustono Daud, “Gereja Dalam Gerakan Misi Di Indonesia,” Jurnal Teologi
Kontekstual Indonesia 2, no. 2 (2021): 4-7.



28
terkecuali sampai kepada akhir zaman (Mat.28:18-20; Mrk. 16:15; Kol.
1:20).#

Melihat bagaimana seharusnya tanggung jawab Gereja, penulis
menilai bahwa dewasa ini Gereja seolah melupakan peran dan tanggung
jawabnya dalam membangun Persekutuan dengan ciptaan lainnya
khususnya lingkungan hidup. Melihat kerusakan lingkungan yang terjadi
hari-hari ini yang banyak diakibatkan oleh ulah manusia, menjadi bukti
bahwa Gereja melupakan tugas tanggung jawabnya dalam membangun
Persekutuan dengan ciptaan lainnya khususnya lingkungan hidup. Gereja
yang setia pada panggilannya harus menjadi suara profetis yang
mengingatkan umat akan pentingnya menjaga kelestarian bumi sebagai
wujud ketaatan kepada Allah.

Gereja seharusnya tidak bersikap pasif, melainkan harus
mengambil peran aktif dalam melestarikan lingkungan hidup sebagai
bagian dari upaya untuk membangun Persekutuan dengan lingkungan
hidup. Dalam penjelasan H. Martensen, yang dikutip oleh A.A. Sitompul
dalam bukunya, dijelaskan bahwa hidup menurut kristus adalah
menghidupi kasih kekristenan. Kasih kekristenan dalam hal ini

mencakup kasih kepada ciptaan Tuhan yang lain, yakni alam dan

# Simon Matius Topangae, “Tanggung Jawab Gereja Terhadap Lingkungan,” Jurnal
Teologi Eranlangi 1, no. 1 (2023): 2.

% Tony Salurante, “Konsep Prophetic Pragmatism Willy Jenkins: Membangun Ekologi
Spiritual Untuk Kehidupan Berkelanjutan Menggereja Di Indonesia,” Kharismata: Jurnal Teologi
Pantekosta 7, no. 2 (2024): 280.



29
lingkungan hidup.’® Dengan demikian, gereja memiliki tanggung jawab
moral dan spiritual untuk mengintegrasikan isu lingkungan ke dalam
kehidupan beriman orang Kristen.

Salah satu upaya yang dapat ditempuh oleh Gereja adalah
pendidikan iman yang dapat membawa warga Gereja agar memiliki
kesadaran ekologis, melalui kelas-kelas katekisasi, khotbah, dan
pembinaan-pembinaan. Menurut Hendry L.W. Sihotang, dkk dalam
jurnalnya, pendidikan iman yang terintegrasi dengan kesadaran ekologis
pada dasarnya mampu membentuk jemaat yang peduli terhadap
lingkungan.”? Dengan demikian, peran Gereja tidak hanya terletak pada
bagaimana membentuk iman yang kokoh, tetapi juga membentuk
karakter jemaat yang bertanggung jawab terhadap ciptaan lainnya.

Lebih jauh, dalam menjalankan tanggung jawab ini, Gereja perlu
terbuka terhadap kearifan lokal masyarakat. Kearifan lokal yang
menghormati alam dan menjaga keseimbangan hidup dapat menjadi
jembatan yang efektif untuk mengontekstualisasikan Injil Kristus. Tradisi
tradisi lokal yang menekankan penghormatan terhadap hutan, sungai,
atau tanah dapat dipahami sebagai bentuk nyata dari kesadaran ekologis

yang sejalan dengan mandat Alkitab.®® Dengan mengintegrasikan nilai-

51 A.A. Sitompul, Manusia Dan Budaya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000), 17.

2 Hendry L.W. Sihotang, Dewi Jan Affandi, and Andreas L. Rantetampang, “Membangun
Kesadaran Eco-Teologi Melalui Thridarma Panggilan Gereja,” MATHEQ: Jurnal Teologi/Kependetaan
13, no. 1 (2023): 21-22.

% Topangae, “Tanggung Jawab Gereja Terhadap Lingkungan,” 5.



30
nilai budaya lokal ke dalam pengajaran dan praksis gereja, Injil akan
semakin relevan dan dapat diterima oleh masyarakat. Hal ini
menunjukkan bahwa Injil bukanlah sesuatu yang asing, melainkan hadir
dalam kehidupan sehari-hari melalui nilai-nilai yang sudah dikenal dan
dijalani oleh komunitas lokal.>

Selain membangun kesadaran ekologis warga Gereja, melalui
Pendidikan iman yang bermuara pada tanggung jawab Gereja untuk
melestarikan lingkungan hidup, masyarakat lokal dapat menyadari
bahwa kearifan yang mereka hidupi merupakan bagian dari panggilan
untuk membangun persekutuan dengan ciptaan lainnya, khususnya
lingkungan hidup.

Dengan demikian, Gereja sebagai persekutuan orang percaya
memiliki tanggung jawab bukan hanya terhadap sesama manusia, tetapi
juga terhadap seluruh ciptaan Allah. Khususnya di tengah krisis
lingkungan, gereja dipanggil menjadi suara profetis sekaligus teladan
praktis dalam merawat alam. Dengan terbuka pada kearifan lokal, gereja
dapat mengontekstualisasikan Injil sehingga jemaat memahami bahwa
menjaga lingkungan hidup adalah wujud nyata dari kesetiaan kepada

Kristus dan bagian dari misi rekonsiliasi Allah bagi seluruh ciptaan.

5 Jan Raja Barita Silalahi, “Tradisi Manganjab Dari Perspektif Kristen: Kajian Ekoteologis

Evangelikal Tradisi Batak Toba,” Jurnal Shema: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 7, no. 3 (2024):

790.



31
D. Sistem Kepercayaan
1. Panenteisme

Istilah panenteisme berasal dari tiga kata dalam bahasa Yunani,
yakni “pan” yang artinya semua, “en” artinya dalam atau berada, dan
“theos” yang berarti Allah. Secara harafiah, panenteisme memiliki arti
semua dalam Allah.*> Istilah panenteisme seringkali disandingkan dengan
istilah panteisme, namun kedua istilah ini memiliki definisi yang berbeda,
panteisme adalah keyakinan bahwa Allah ada dalam semua ciptaan-Nya,
dan Allah tidak dibedakan dengan ciptaan, sedangkan panenteisme
adalah keyakinan bahwa semua ciptaan adalah bagian dari Allah dan
Allah berbeda dengan ciptaan namun tetap dekat dengan ciptaan-Nya.>
Panenteisme lebih menekankan tentang bagaimana keterlibatan Allah

dalam ciptaan-Nya, namun Allah tidak sama dengan ciptaan.
Panenteisme, sebagaimana banyak dikembangkan dalam teologi
kontemporer, hadir sebagai sebuah sintesis yang menekankan bahwa
Allah melampaui ciptaan, tetapi juga hadir dan bekerja di dalam
ciptaan.¥¥ Dalam pemahaman panenteisme, ketika mengacu pada
bagaimana pemahaman Jurgen Moltman yang dipaparkan oleh

Emmanuel Gerrit Singgih, dapat dilihat bahwa pemahaman tentang

**John B Cobb Jr and David Ray Griffin, Teologi Proses: Suatu Eksposisi Pengantar , Terj. YB
Mangunwijay (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 45.

*® Antoni Manurung, “Panenteisme:Melestarikan Alam Ditengah Krisis Ekologi,” Jurnal
Ilmiah llmu Pendidikan 5, no. 2 (2022): 431.

*” Cobb Jr and Griffin, Teologi Proses: Suatu Eksposisi Pengantar , Terj. YB Mangunwijay, 103.



32
panenteisme yang dibangun oleh Moltman sendiri, berawal dari
pemahamannya mengenai Roh Pencipta (Creator Spritus), dengan dasar
yang mengacu pada Alkitab Perjanjian lama dalam Mazmur 104:29-30,
dan juga Amsal 8:22-31% Pemahaman ini kemudian membawa
pandangan bahwa Roh Kudus adalah air mancur kehidupan, dimana jika
Roh Kudus dicurahkan ke semua ciptaan, maka air mancur kehidupan ini
hadir dalam segala sesuatu yang ada dan hidup, dan segala sesuatu yang
ada dan hidup itu, memanifestasikan kehadiran dari sumber kehidupan
yang ilahi ini.>

Singgih menerangkan, bahwa konsep panenteisme pada dasarnya
memandang dunia sebagai bagian dari Allah dan berbeda dari Allah,
dengan berpijak pada keyakinan bahwa Allah itu transenden sekaligus
imanen.®* Ajaran panenteisme memberikan penekanan bahwa seluruh
ciptaan harus ber-relasi secara harmonis dengan pencipta-Nya.®® Hal ini
menjadi begitu penting dalam memahami konsep panenteisme agar tidak
keliru dalam memahaminya, dimana seringkali konsep keduanya di
anggap sama.

Konsep panenteisme juga tergambar melalui gagasan yang di

paparkan oleh Robert P. Borrong, dimana ia menolak pandangan

*® Emanuel Gerrit Singgih, Pengantar Teologi Ekologi (Yogyakarta: Kanisius, 2021), 175.

*Tbid., 176.

0 Singgih, Pengantar Teologi Ekologi, 242-243.

M. Harun, “Taklukkanlah Bumi Dan Berkuasalah: Alkitab Ibrani Dan Dampaknya
Untuk Lingkungan Hidup,” Jurnal Teologi Sistematika Dan Praktika 3, no. 2 (n.d.): 33-34.



33
antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat, dan Borrong
menekankan bahwa merusak alam berarti menodai ruang kehadiran
Allah itu sendiri.®> Bambang Noorsena dalam jurnalnya juga menegaskan
bahwa konsep panenteistik memungkinkan manusia untuk menghayati
Allah sebagai sumber hidup yang menjiwai seluruh ciptaan. %

Konsep panenteisme juga menjadi hal yang disoroti oleh John
Titaley, dimana ia memberikan tanggapan terhadap konsep panenteisme
menjelaskan bahwa konsep panenteisme membawa kita pada kesadaran
bahwa Allah tidak hanya berdiam dalam ruang ibadah atau teks sudi,
tetapi dalam proses-proses ekologis seperti hutan, udara, dan udara.*
Hal ini sejalan dengan pernyataan Singgih dimana ia menekankan bahwa
konsep panenteisme memungkinkan kita untuk tetap mengakui
kebesaran Allah yang transenden, tetapi juga menyadari kehadiran-Nya
yang intim dalam kehidupan sehari-hari.®®

Melalui pemaparan tentang konsep panenteisme, menjadi jelas
bahwa pada dasarnya konsep ini hadir dengan pemahaman yang berbeda
dengan konsep panteisme yang hanya menganggap Allah sebagai imanen

saja, tanpa membedakanya dari ciptaan. Konsep panenteisme tentu

®2 Robert P. Borrong, Teologi Lingkungan: Merawat Bumi Sebagai Tanggung Jawab Iman
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2010), 45.

* Bambang Noorsena, “Panenteisme Dan Etika Ekologis Dalam Teologi Kontemporer,”
Jurnal Teologi Indonesia 19, no. 2 (n.d.): 112.

* John Titaley, “Spiritualitas Ekologis Dalam Konteks Indonesia,” Gema Teologi 38, no. 1
(2014): 45-47.

® Emanuel Gerrit Singgih, Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi Dalam Konteks Di Awal
Milenium III (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 423.



34
menjadi hal penting untuk menjawab kegelisahan terhadap pemahaman
keliru bagi orang percaya dalam upaya menumbuhkan kesadaran
spritualitas ekologis, dengan mendialogkan tentang kehadiran Allah
dalam ciptaan untuk merubah paradigma antroposentris.

2. Realitas yang Ilahi Dalam Pandangan Agama-Agama

Cara pandang masing-masing agama terhadap realitas yang ilahi
tentu menjadi keunikan tersendiri dalam kemajemukan yang ada.
Berbicara lebih lanjut mengenai realitas yang ilahi, maka tentu menjadi
pertanyaan, mengapa pemahaman yang ada dalam setiap agama justru
memiliki cara pandang yang berbeda? Dalam penjelasan Olaf Schumann,
ia menjelaskan secara historis, bagaimana pemahaman yang terbentuk
dalam agama-agama, khususnya bagaimana setiap agama memandang
yang ilahi tersebut, yang disebut sebagai gejala agama.66

Lebih lanjut mengenai penjelasan diatas, upaya untuk
menjelaskan hal itu, bermula dari kajian fenomenologi agama yang
dilakukan pada masa permulaan abad ke-19 dengan tujuan untuk
mencari unsur-unsur pokok dalam kesadaran keagamaan yang ada
dalam beberapa agama, dengan harapan bahwa jika unsur-unsur itu
muncul dalam beberapa agama yang berbeda, maka itu adalah bagian

dari peninggalan sejarah dari agama umum dan asli yang ada pada

® Olaf Herben Schumann, Pendekatan Pada Ilmu Agama-Agama (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2015), 260.



35
zaman purba.67 Artinya bahwa, pada dasarnya unsur-unsur pokok dalam
kesadaran keagamaan itu, coba dijelaskan bahwa ada titik berangkat dari
setiap pandangan-pandangan agama yang ada.

Melihat lebih jauh dengan apa yang dijelaskan oleh Schumann,
pada dasarnya, kesadaran kegamaan manusia bermula dari agama suku,
yang pada saat itu disebut dengan istilah agama-agama primitif, atau
dalam hal ini, dipahami sebagai awal permulaan keagamaan umat
manusia.®® Hal ini sejalan dengan studi mendalam yang dilakukan oleh
Emile Durkheim, yang dijelaskan banyak oleh Sindung Haryanto dalam
bukunya, yang dimana dijelaskan bahwa studi mendalam yang
dilakukan oleh Durkheim yakni mempelajari karakteristik agama pada
masyarakat primitif, dan kemudian memunculkan pandangan Durkheim
terhadap karakteristik utama dalam agama, yakni kolektivitas yang
memandang dunia, lewat simbol yang digunakan, ritual yang dilakukan,
dan upaya untuk mempertahankan kesucian, berangkat dari agama
masyarakat primitif itu sendiri.®

Berangkat dari agama-agama primitif sebagai agama-agama yang
dianggap masih tetap bertahan dalam suatu tahap yang paling utama di
zaman purba, sekaligus titik tolak perkembangan unsur-unsur pokok

dalam kesadaran keagamaan, Schuman, menjelaskan bahwa pada

* Ibid., 263.

* Ibid., 264.

* Sindung Haryanto, Sosiologi Agama: Dari Klasik Sampai Postmodern (Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2020), 24.



36
dasarnya, paham yang terbentuk dalam sejarah awal perjalanan
keagamaan, pada intinya dipercaya bahwa semua yang bergerak dalam
dunia ini dipegang oleh suatu kekuatan yang a-personal, yang dalam
bahasa Yunani disebut dengan istilah dinamys, dan dalam pengertiannya
sendiri bermakna yang tidak ada pada diri sendiri melainkan yang ada
apabila ia bergiat dalam benda tertentu, lalu kemudian disebut dalam
ilmu fenomenologi sebagai dinamisme."

Lebih lanjut dalam penjelasan Scumann, dijelaskan bahwa
berdasarkan para peneliti agama di zaman Codrington, dinamisme
adalah sikap paling utama dalam keagamaan yang paling plrimi’cif.71
Pernyataan ini sejalan dengan penjelasan Hazri Sakinah Hutagalung, dan
Wilujeng Adeka Ayu dalam jurnalnya, dimana mereka menjelaskan
bahwa munculnya agama primitif, itu dilatarbelakangi oleh naluri agama
yang telah dimiliki oleh setiap manusia, sebagai makhluk yang disebut
sebagai homo religius, yang dimana ada kesadaran dalam diri manusia
tentang satu zat yang memegang kendali dan mengatur segala kejadian
yang terjadi di alam semesta ini." Artinya dalam hal ini, jelas bahwa

paham dinamisme itu memang berangkat dari kesadaran dan

pengalaman manusia itu sendiri yang terbentuk pada saat manusia mulai

" Ibid., 267.

" Schumann, Pendekatan Pada Ilmu Agama-Agama, 267 .

’? Hazri Sakinah Hutagalung and Wilujeng Adeka Ayu, “Sejarah Agama Primitif Dan
Perkembangannya,” Jurnal StudiAgama-Agama 9, no. 2 (2023): 106.



37
menyadari keadaan dimana ada zat yang memegang kendali kehidupan
dalam semesta.

Dalam perkembangannya, ditemukan bagaimana kemudian
istilah lain yang bertolak dari paham dinamisme, dimana istilah ini
disebut dalam bahasa Latin anima atau jiwa, yang kemudian dinamakan
animisme. Animisme pada dasanya muncul untuk memberikan
penjelasan bahwa setiap materi yang dianggap mati, tidak bisa dianggap
mati karena mereka merupakan sesuatu yang hidup. Materi tersebut
antara lain adalah batu, air, angin, pohon, serta materi lainnya yang
hidup berdampingan dengan manusia. Dalam pemahaman animisme,
materi-mataeri tersebut harus dipandang sebagai subjek yang memiliki
kehidupan.73

Dalam perkembangan yang lebih jauh dua konsep tersebut, yakni
dinamisme dan anisme perlahan dilepaskan dan memunculkan konsep
baru yang melihat kekuatan itu sebagai sebuah eksistensi dari sesuatu hal
yang mempunyai wujud sendiri, yang dapat memilih untuk menetap dan
keluar dari materi tertentu atau suatu tempat tertentu yang dianggap
sakral, lalu kemudian kekuatan tersebut di personifikasi dan kemudian

dipandang sebagai roh-roh atau sebagai dewa-dewi.”

7 Schumann, Pendekatan Pada Ilmu Agama-Agama, 267-68.
" Ibid., 268.



38
Lebih lanjut dalam proses perkembangannya, kepercayaan
tentang roh-roh dan dewa-dewi, kemudian memunculkan pandangan
baru, yang disebut politeisme, dimana paham ini dianggap percaya akan
adanya banyak dewa dewi vyang berpribadi.75 Dalam proses
perkembangan lebih lanjut seiring dengan dinamika dalam
perkembangannya, kemudian suatu kelompok memilih untuk
menyembah hanya satu dewa saja, yang kemudian disebut henoteisme,
yang dalam bahasa Yunani henos, satu, dan theisme, yang secara
sederhananya adalah pemahaman tentang dewa.’ Seiring berjalannya
waktu, Dewa yang disembah tersebut menuntut pemujaan mutlak hanya
padanya, dan sekaligus menjanjikan pertolongan dan keselamatan.
Sehingga pada tahap terakhir perkembangannya, kesadaran keagamaan
umat manusia kemudian menganut paham monoteisme, yang dalam
bahasa Yunani disebut Monos yang berarti satu, dimana paham ini tidak
berdiri pada prinsip memilih satu dewa untuk disembah, melainkan
menolak eksistensi dewa-dewi yang lain.””
Menarik bahwa, melihat sejarah bagaimana pemahaman yang
terbentuk mulai dari pemahaman agama-agama primitif, yang terus
berkembang kemudian mebentuk unsur-unsur pokok dalam kesadaran

keagamaan yang berbeda-beda, namun tidak bisa dilupakan bahwa pada

" Ibid.
7® Ibid.
"7 Ibid., 269.



39
dasarnya setiap nilai yang dipegang dan dihayati oleh manusia betolak
dari sejarah dan pengetahuannya secara empiris.78 Begitu jelas bahwa,
pada dasarnya seiring dengan perkembangan paham keagamaan, maka
perlahan pemahaman tentang realitas yang ilahi itu, walaupun dalam
berbagai agama saat ini, memiliki masing-masing penghayatan, namun
pola pemahaman yang paling awal membawa setiap manusia untuk terus
melihat dan memaknai sesuatu yang ilahi itu sebagai realitas yang dapat
dirasakan lewat berbagai hal yang ada dalam semesta ini, termasuk

hutan.

’® Dien M. Madjid and Johan Wahyudhi, Ilmu Sejarah Sebuah Pengantar (Jakarta: Prenada
Media Group, 2014), 2.



