BAB II

LANDASAN TEORI

A. Konversi Agama
1. Pengertian Konversi Agama

Pergeseran sistem kepercayaan agama kini telah menjadi sorotan dalam
bidang psikologi agama sebagai fenomena yang menarik, yang disebut konversi.
Berasal dari istilah Latin ‘conversio’, kata konversi dalam bahasa Inggris, sesuai
etimologinya dalam bahasa Latin, berarti tindakan mengubah atau menggeser,
terutama dalam konteks pengadopsian agama atau sistem kepercayaan.”

Dari Sikapnya yang alami hingga Analisa Pameran. ‘Konversi'.
Berdasarkan Kamus Besar Bahasa Indonesia, ‘konversi’ atau konversi sendiri
ditemukan dalam tiga cara; (1) tindakan merubah satu sistem pengetahuan
dengan sistem pengetahuan lain, (2) perubahan kepemilikan suatu benda atau
tanah dan (3) perubahan dari satu bentuk ke bentuk lain. Namun dalam ini, istilah
ini berkaitan dengan ‘agama’. dari bahasa Sanskerta di mana ‘a” menandakan
‘negatif’ dan ‘gama’ menandakan ‘berjalan’, artinya ‘gagasan yang tetap dan tak
tergantikan’. Menurut Harun Nasution, pada prinsipnya agama merupakan
ikatan, sesuatu yang harus dipegang dan dipatuhi oleh manusia, karena

merupakan sesuatu yang bersumber dari kekuatan gaib yang maha tinggi

7 D Syofiyanti and others, Teori Psikologi Agama (Yayasan Penerbit Muhammad Zaini, 2021),
p- 88.

11



12
menggaturid bersatu dan memiliki pengaruh yang sangat kuat terhadap
kehidupan sehari-hari manusia.?

Dalam perspektif psikologi agama, konversi agama diartikan sebagai
keadaan berpindah agama ke keadaan lain. Proses konversi agama, dalam arti
yang paling umum, juga sebagai perubahan pengajian, sikap kembali ke suatu
agama itu, kembali ke dalam agama atau bertaubat. Konversi agama secara
spesifik menggambarkan konversi suatu ketaatan dan perbedaan yang
dipedomani dan diagungkan oleh pihak tertentu meliputi meninggalkan agama
lamanya dan menerima agama baru yang di dalamnya.’

Konversi agama merupakan proses rumit yang melibatkan perpindahan
masyarakat dari satu kepercayaan agama tertentu ke kepercayaan lain.
Sebagaimana tesis ini, perubahan akibat konversi bukan hanya pada status atau
identitas keagamaan, tetapi pada hal-hal yang lebih mendasar, seperti perubahan
sikap keagamaan, kondisi psikologis, perubahan relasi sosial di masyarakat, relasi
familia, dan perubahan-perubahan yang mendasar yang disebabkan karena
terjadinya konversi.!

Usai saya pelajari, konversi agama adalah perubahan kepercayaan yang
melibatkan sistem kepercayaan yang ditinggalkan dan sistem kepercayaan baru

yang dianut, di mana tidak hanya status keagamaan yang berubah, melainkan

8 Syofiyanti and others, Teori Psikologi Agama.

° Prihwanto and others, Konseling Lintas Agama Dan Budaya: Strategi Konseling Di Era Modern.

10 C M Situmeang and others, ‘Strategi Pemimpin Kristen Dalam Penguatan Iman Jemaat Di
Tengah Kasus Konversi Agama’, Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), 6.2 (2024), pp. 113
25 (p. 114).



13
transformasi yang lebih mendalam pada dimensi spiritual, psikologis, dan sosial
dari individu tersebut.

2. Tahapan Konversi Agama

Dalam konversi agama, seseorang membutuhkan perenungan yang
mendalam. Hal ini tidak hanya melibatkan keluarga atau individu yang dapat
memberikan masukan positif, tetapi juga melibatkan dialog dengan diri sendiri.
Kelihatannya, seorang murtad tidak serta merta melakukan murtad, melainkan
ada berbagai tahap yang dilaluinya untuk sampai pada keputusan murtad.
Menurut Daradjat yang dikutip oleh Rosyad, seorang murtad melewati banyak
fase. Di bawah ini adalah langkah langkah dan lapangan tentang murtad yang
telah diistilahkan sebagai murtad disertai lapangan yang mendasarinya.
a. Masa Tenang (Tahap Awal)

Fase awal yang dialami oleh seorang murtad. Pada fase ini,
peperangan di dalam jiwa murtad adalah skala rendah, dalam arti, murtad
disertai pertikaian yang sangat minim dalam proses di dalam jiwa murtad.
Pada lapangan, tidak ada gejolak jiwa dalam murtad. Pada fase ini jiwa
murtad sepenuhnya bertahan, bahkan dalam keadaan waras dan sepenuhnya

tenang. Di tahap ini, murtad.

11 Rifki Rosyad, Pengantar Psikologi Agama Dalam Konteks Terapi (Prodi S2 Studi Agama-
Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021), pp. 41-43.



14
Masa Ketidaktenangan (Tahap Konflik)

Murtad ini adalah fase yang muncul setelah Calm Period. Perang
dalam murtad menjadi fase yang berkisar dalam gejolak di dalam jiwa
murtad. Pada fase ini, murtad sepertinya akan merasa ada sesuatu yang
salah, yaitu, muncul krisis. Pada fase ini disertai dengan kegalauan, putus asa,
bahkan rasa bersalah yang meliputi keinginan murtad. Pada fase ini, individu
dalam keadaan murtad menyadari proses tawhid tidak murtad.

Masa Konversi (Tahap Keputusan)

Gejolak dan konflik internal yang dialami seseorang cenderung
mereda setelah keputusan dibuat dan konflik internal terselesaikan. Namun,
dalam kondisi ini, seseorang masih merasakan kepasrahan, yang sebagian
besar diikuti oleh rasa tenang. Di masa tenang inilah, setelah perubahan sikap
dan pembangkangan terhadap keyakinan yang dipegang sebelumnya,
pertobatan yang sesungguhnya terjadi. Tahap ini krusial karena di sinilah
seseorang membuat keputusan definitif untuk mengubah sistem
keyakinannya.

Masa Tenang dan Tenteram (Tahap Stabilisasi)

Setelah transisi konversi, seseorang pasti akan merasakan ketenangan
dan kedamaian batin yang telah dicapainya sebagai hasil dari praktik
konversi tersebut. Perubahan mentalitas yang dialami individu tersebut tetap
berbeda dengan tahap awal, di mana individu tersebut menunjukkan

ketidakpedulian. Ketenangan ini merupakan hasil dari kepuasan total setelah



15
individu tersebut membuat pilihan yang menanamkan kedamaian batin,
sejalan dengan ideologi agama baru yang telah diterimanya.

e. Masa Ekspresi Konversi (Tahap Implementasi)

Setelah merasa damai dengan keyakinan yang diterima, dalam
kehidupan sehari-hari, mulai terjadi penyelarasan bertahap dengan ajaran
dan aturan agama tersebut. Pada tahap ini, pemeluk baru mulai
mengaktualisasikan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam
aspek ritual, moral, maupun sosial. Hal ini menunjukkan bahwa pada tahap
ini, konversi yang terjadi tidak hanya pada tataran kognitif dan emosional,

tetapi juga telah mencapai tataran perilaku.!?

B. Aluk Todolo dan Masuknya Injil di Toraja
1. Aluk Todolo sebagai Kepercayaan Leluhur Masyarakat Toraja

Masyarakat Toraja memiliki sistem kepercayaan asli yang telah ada sejak
zaman leluhur mereka, jauh sebelum masuknya agama-agama besar ke Tanah
Toraja. Kepercayaan ini dikenal dengan nama Aluk Todolo, yang berasal dari dua
kata yaitu "aluk" yang berarti aturan atau agama, dan "todolo" yang berarti leluhur
atau nenek moyang.”® Dengan demikian, Aluk Todolo dapat diartikan sebagai
aturan atau ajaran kepercayaan yang diturunkan oleh leluhur masyarakat Toraja.

Kepercayaan ini bukan sekadar sistem religi semata, melainkan merupakan

12 Rosyad, Pengantar Psikologi Agama Dalam Konteks Terapi.

13 Wanti Limbong, Yulianti Pabirroan, and Dewi Yulianti Dorkas, ‘Sistem Religi Aluk Todolo
Masyarakat Tambunan Tana Toraja’, Prosiding Universitas Kristen Indonesia Toraja, 1.1 (2021), pp. 181-
88 (p. 182).



16
gabungan kompleks dari hukum, agama, dan kebiasaan yang mengatur seluruh
aspek kehidupan masyarakat Toraja secara turun-temurun. 4

Menurut mitos yang hingga kini masih diceritakan secara lisan di kalangan
masyarakat Toraja, leluhur orang Toraja adalah manusia yang berasal dari
Nirwana. Mitos ini menceritakan bahwa nenek moyang masyarakat Toraja yang
pertama menggunakan "tangga dari langit" untuk turun dari Nirwana, yang
kemudian berfungsi sebagai media perantara komunikasi dengan Puang Matua,
yaitu Tuhan Yang Maha Kuasa dalam kepercayaan Aluk Todolo. Puang Matua
dipercaya sebagai Sang Khalik atau Pencipta yang menurunkan ajaran Aluk
kepada leluhur pertama yang bernama Datu La Ukku', kemudian ajaran tersebut
diturunkan kepada anak cucunya dari generasi ke generasi.'®

Dalam kosmologi Aluk Todolo, alam semesta dibagi menjadi tiga tingkatan
yakni, dunia atas (surga), dunia tengah (bumi tempat manusia), dan dunia bawah
(tempat hewan).!® Struktur kosmologi ini terefleksikan dalam arsitektur rumah
adat Tongkonan yang khas, di mana setiap bagian bangunan memiliki makna
filosofis yang mendalam.!” Sistem kepercayaan ini juga mengenal hierarki spiritual
yang kompleks, di mana setelah Puang Matua menurunkan ajaran Aluk,

penjagaan terhadap manusia diserahkan kepada para Deata atau Dewa. Terdapat

4 Wim Johannes Winowatan and others, ‘Potensi Budaya Suku Toraja Sebagai Daya Tarik
Wisata Pada Kabupaten Tana Toraja Dan Toraja Utara’, Tulisan Ilmiah Pariwisata (TULIP), 6.1 (2023),
pp- 1-8 (p. 4).

15 Anisa Datu Masuli, “Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya
Toraja” (2020), 1.

16 Masuli, ‘Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya Toraja’.

17 Masuli, ‘Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya Toraja’.



17
tiga Deata utama yaitu, Deata Langi' (Pemelihara Langit), Deata Kapadanganna
(Pemelihara Bumi), dan Deata Tangngana Padang (Pemelihara Tanah).'s

Selain para Deata, Puang Matua juga memberikan kepercayaan kepada To
Membali Puang atau Todolo, yaitu para leluhur yang telah meninggal. Mereka wajib
dipuja dan disembah karena dipercaya sebagai pemberi berkah kepada para
keturunannya. Masyarakat Toraja meyakini tiga unsur spiritual penting, yakni
Nenek Todolo ta (nenek moyang terdahulu), Deata Ponno Padang (arwah para
mendiang yang berkuasa di berbagai tempat di bumi), dan Puang Matua (Tuhan
Yang Maha Esa).'” Arwah-arwah leluhur dianggap sebagai pelindung yang baik,
selalu mendampingi, membimbing, dan menjaga keturunannya, sehingga
masyarakat sangat menghormati mereka.

Praktik ritual dalam Aluk Todolo memiliki aturan yang ketat, di mana ritual
kematian dan kehidupan harus dipisahkan karena keduanya sama pentingnya
namun tidak boleh digabungkan. Masyarakat penganut Aluk Todolo
mengungkapkan pemujaan kepada para Deata dan Leluhur melalui upacara-
upacara ritual dengan berbagai sajian dan persembahan. Untuk para Deata,
persembahan dilakukan di sebelah timur tongkonan, sedangkan untuk Leluhur

dilakukan di sebelah barat atau di kuburan.?? Upacara keagamaan dilakukan pada

18 Winowatan and others, ‘Potensi Budaya Suku Toraja Sebagai Daya Tarik Wisata Pada
Kabupaten Tana Toraja Dan Toraja Utara’.

19 Limbong, Pabirroan, and Dorkas, ‘Sistem Religi Aluk Todolo Masyarakat Tambunan Tana
Toraja’.

20 Masuli, ‘Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya Toraja’.



18
waktu-waktu tertentu yang dianggap baik, seperti hari Selasa, Rabu, dan Jumat,
tanpa ada penetapan hari yang baku.

Seiring perkembangan zaman, Aluk Todolo mengalami transformasi ketika
agama-agama besar masuk ke Tanah Toraja. Pada tahun 1965, ketika Presiden
mengeluarkan dekret yang mengharuskan seluruh penduduk Indonesia
menganut salah satu dari lima agama yang diakui, Suku Toraja mengalami
pergeseran dari sistem kepercayaan Aluk Todolo menjadi mayoritas beragama
Kristen. Meskipun demikian, pengaruh Aluk Todolo terhadap budaya Toraja tetap
sangat kuat hingga hari ini. Budaya masyarakat Toraja tidak terlepas dari
kepercayaan Aluk Todolo, karena pada dasarnya ritual-ritual adat dan kebudayaan
masyarakat Toraja merupakan penerapan dari Aluk Todolo itu sendiri yang
kemudian menjadi kebiasaan dan norma. Pemerintah sekarang telah mengakui
kepercayaan Aluk Todolo sebagai bagian dari Agama Hindu Dharma, dan sebagian
masyarakat masih mempertahankan kepercayaan leluhur ini.”!

2. Masuknya Injil di Toraja

Meskipun ajaran Injil telah diperkenalkan di Tana Toraja sejak tahun 1906-
1907, dampak signifikan terhadap struktur pelaksanaan Aluk Rambu Solok baru
dimulai pada akhir tahun 1923 di Toraja Sa'dan dan tahun 1947 di Toraja Mamasa.
Menurut penelitian Bigalke, organisasi misi Gereformeerde Zendingsbond (GZB)

menunjukkan pendekatan yang berbeda dengan organisasi misi lainnya. Sejak

21 Limbong, Pabirroan, and Dorkas, ‘Sistem Religi Aluk Todolo Masyarakat Tambunan Tana
Toraja’.



19
awal, GZB memperhatikan pelestarian karakter asli masyarakat Toraja sehingga
tidak memutuskan hubungan mereka yang berpindah agama dari akar
kulturalnya.?

Upaya GZB untuk mengontekstualisasikan ajaran Kristen dalam budaya
lokal didasari oleh keyakinan bahwa agama tidak dapat dipisahkan dari adat atau
Aluk sampai pada tingkat tertentu.?> Oleh karena itu, adat dan Kristen dianggap
dapat diselaraskan sebagaimana adat dan Aluk, meskipun hal ini memerlukan
bimbingan yang hati-hati dalam jangka waktu yang panjang. Setelah satu dekade
berkarya di Makale-Rantepao, misi menyadari bahwa penerimaan masyarakat
Toraja terhadap agama Kristen sangat bergantung pada kebijakan misi terhadap
ritual kematian, sebagaimana ditegaskan kembali melalui diskusi publik pada
tahun 1923.

Interaksi peradaban baru, termasuk Injil di Tana Toraja, diakui oleh
Zakaria ]. Ngelow sebagai tahap "emansipasi menuju peradaban modern." GZB
memfasilitasi pendidikan formal, dan sebagai hasilnya, perubahan paling awal
ditandai dengan perkembangan pola penggunaan bahasa. Sebelum kedatangan
pemerintah kolonial Belanda dan para misionaris, para pemimpin masyarakat
Toraja yang terpelajar berinteraksi dengan masyarakat pesisir, khususnya di Luwu

dan Duri, menggunakan bahasa Bugis. Seiring dengan beroperasinya GZB dan

22 Sri Herawati P S Banne and Tomi Supriyanto, ‘Pendidikan Yang Misioner-Afirmatif:
Sebuah Penelusuran Konsep Dan Praksis Pendidikan Lembaga Penginjilan GZB Di Toraja’,
EPIGRAPHE: Jurnal Teologi Dan Pelayanan Kristiani, 6.1 (2022), pp. 101-17 (p. 105).

2 Banne and Supriyanto, ‘Pendidikan Yang Misioner-Afirmatif: Sebuah Penelusuran
Konsep Dan Praksis Pendidikan Lembaga Penginjilan GZB Di Toraja’.



20
sekolah-sekolah yang didirikan oleh pemerintah kolonial Belanda, media
pengajaran di sekolah dan komunikasi dengan masyarakat pesisir beralih ke
bahasa Melayu.?*

Bahasa Melayu inilah yang menghubungkan orang Toraja dengan
masyarakat luas. Hubungan yang lebih erat dengan orang Toraja dan pendidikan
guru yang berasal dari Ambon, Manado, Sangihe-Talaud, dan Timor memberikan
pengaruh yang signifikan terhadap kehidupan orang Toraja. Hubungan dekat
dengan Belanda mendorong pembaptisan dan pemeluk agama Kristen.
Sebagaimana diduga, semua ini memengaruhi pola hidup orang Toraja dalam
berinteraksi dengan masyarakat dan peradaban di sekitar mereka.?

Dengan demikian, kedatangan Injil di Tana Toraja bukan sekadar kasus
kristenisasi wilayah tersebut, melainkan sebuah perubahan peradaban yang rumit
dan berlapis. Pendekatan akomodatif yang diambil oleh GZB terhadap budaya
lokal, khususnya sistem Aluk, dan ritual kematian, mencontohkan pendekatan
misionaris yang peka terhadap budaya lokal. Perubahan media pengajaran dalam
sistem sekolah formal dari Bugis ke Melayu, sangat meningkatkan komunikasi di
antara orang Toraja. Hal ini juga memberi mereka akses ke peradaban yang lebih
luas. Hasil akhir dari perubahan ini adalah pembentukan identitas baru di antara

orang Toraja sebagai komunitas Kristen yang juga mempertahankan akar budaya

24 S van Bemmelen and R Raben, ‘Antara Daerah Dan Negara: Indonesia Tahun 1950-An’
(Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2011), p. 220 (p. 220).
% van Bemmelen and Raben, ‘Antara Daerah Dan Negara: Indonesia Tahun 1950-An’.



21
dan berada dalam hubungan pedagogis dengan dinamika modernitas yang

membawa kolonialisme dan misi Kristen.

C. Pembinaan Iman Kristen Pasca Konversi
1. Pengertian Pembinaan Iman

Pembinaan iman, yang juga sering disebut sebagai pembinaan warga
gereja atau pembinaan rohani, merupakan sebuah upaya sentral dan proses yang
terencana dalam komunitas gereja®. Secara definitif, pembinaan warga gereja
adalah suatu proses terencana yang bertujuan untuk membantu setiap anggota
jemaat mencapai pertumbuhan dalam aspek iman, karakter rohani yang serupa
Kristus, dan pemahaman Alkitab.?”” Seluruh rangkaian proses ini ditujukan agar
jemaat dapat berpartisipasi dan berkontribusi secara aktif dalam kehidupan
bergereja.®® Oleh karena itu, pembinaan warga gereja yang dapat disebut
pembinaan iman adalah tugas dan tanggung jawab gereja kepada umat Tuhan.?

Tugas pembinaan iman ini bertindak sebagai fondasi utama dalam
perjalanan rohani setiap individu yang mengikuti ajaran Kristus.*® Hal ini
merupakan pengejawantahan dari Amanat Agung Yesus Kristus, di mana gereja

diamanatkan untuk melakukan penginjilan, baptisan, dan pengajaran (Matius

% Purim Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman
Jemaat’, Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), 2.2 (2020), pp. 151-69 (p. 152),
doi:10.37364/jireh.v2i2.42.

% Abang Hermanto, ‘Buku Ajar Teori Dan Praktik Pembinaan Warga Gereja Masa Kini’
2025, 2025, p. 1.

28 Hermanto, ‘Buku Ajar Teori Dan Praktik Pembinaan Warga Gereja Masa Kini'.

2 Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat'.

30 Greget Widhiati and Titi Christiana, ‘Pembinaan Iman Dan Karakter Kristiani’, Penerbit
Yayasan Prima Agus Teknik, 2024, pp. 1-92 (p. 4).



22
28:19-20).%! Dalam konteks ini, istilah "mengajar" secara khusus diartikan sebagai
upaya untuk melatih, membina, dan membawa perubahan yang dialami oleh
jemaat. Selain itu, fungsi pembinaan jemaat (spiritual formation) juga memiliki
peran yang besar bagi pertumbuhan iman, moral, dan kerohanian.3
Pembinaan iman dirancang untuk memberikan pemahaman yang
mendalam tentang prinsip-prinsip Kristiani.3® Prinsip-prinsip ini menjadi
landasan krusial bagi terbentuknya karakter yang kokoh dan moral yang terpuji.
Melalui serangkaian materi, jemaat dibimbing untuk memahami esensi iman
Kristen, menggali potensi spiritual, dan dipersiapkan untuk menghadapi
tantangan-tantangan moral dalam kehidupan sehari-hari*. Pembinaan rohani
secara spesifik berfungsi untuk membangun karakter jemaat dengan cara
meningkatkan nilai-nilai (values) kehidupan mereka agar selaras dengan standar
moralitas Alkitab.
Pelaksanaan pembinaan iman harus dilakukan secara akurat dan terukur.
Gereja adalah lembaga ilahi yang didirikan oleh Tuhan Yesus Kristus dengan tugas
mengajar dan mendewasakan umat (Matius 16:18; 28:19-20), dan tugas mengajar
ini dilakukan dengan membuat program-program pembinaan secara terencana
dan terprogram.® Tujuannya adalah mampu meningkatkan pemahaman firman

Tuhan serta menjadikan jemaat dewasa rohani yang diukur dari perubahan

31 Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat'.
%2 Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat’.
33 Widhiati and Christiana, ‘Pembinaan Iman Dan Karakter Kristiani’.
34 Widhiati and Christiana, ‘Pembinaan Iman Dan Karakter Kristiani’.
% Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat'.



23
perilaku. Pembinaan ini juga merupakan upaya mengatasi degradasi moral dan
menolong jemaat dalam memilah antara nilai-nilai adat istiadat dengan firman
Tuhan.

2. Proses Pembelajaran Iman bagi Pelaku Konversi

Konversi agama pada dasarnya adalah suatu perubahan fundamental yang
dialami oleh individu, mencakup transformasi dalam aspek ideologi, perilaku,
dan status sosial. Pelaku konversi mengadopsi suatu identitas baru yang harus
dijadikan sebagai tolok ukur bagi semua interaksi dan pandangan hidupnya.®
Dari perspektif teologis Kristen, konversi didefinisikan sebagai perubahan atau
pembealikan (the turning) dari satu keyakinan atau cara hidup menuju yang lain,
yang secara esensial diinformasikan oleh karya keselamatan Kristus.?” Transisi ini
menandai permulaan dari perjalanan spiritual yang baru. Oleh karena itu, setelah
proklamasi keimanan, pelaku konversi berada pada fase kritis yang memerlukan
pendampingan dan pembinaan keagamaan yang terstruktur, sebab perjalanan
pasca-konversi seringkali rentan terhadap tantangan dan keraguan yang
menggoyahkan iman. Proses Pembelajaran Iman oleh lembaga keagamaan adalah
jembatan untuk mentransformasikan status konvert menjadi seorang pengikut

yang berakar dan dewasa secara rohani.

% Jcol Dianto, ‘Konversi Agama Dalam Perdebatan Akademis’, Jurnal Al-Irsyad: Jurnal
Bimbingan Konseling Islam, 4.1 (2022), pp. 39-62 (p. 40).
% David W Kling and others, ‘Conversion’, St Andrews Encyclopaedia of Theology 2023, 2023,

p-1.



24

Proses pembelajaran iman secara formal di lingkungan Kristen
diwujudkan melalui program-program pengajaran yang terencana, yang paling
utama adalah Kelas Katekisasi. Program ini memiliki tujuan spesifik untuk
mengajarkan ajaran-ajaran iman Kristen dasar dan menghasilkan perubahan yang
autentik. Artinya, melalui katekisasi, jemaat baru tidak hanya berganti status
agama, tetapi juga harus memiliki pemahaman teologis dan etis yang memadai
terhadap iman yang baru dianut.?® Penting untuk disadari bahwa pelaku konversi
memerlukan bimbingan dan perhatian khusus dari pemimpin rohani, karena
momen pasca-konversi adalah saat mereka baru benar-benar memulai
pendalaman ajaran agama tersebut.

Untuk menjamin keberhasilan dan keefektifan dalam membina jemaat
yang baru dikonversi, proses pembelajaran iman harus didukung oleh desain
kurikulum yang terstruktur dengan baik. Dalam konteks Kristen, terutama dalam
pelaksanaan katekisasi bagi jemaat pasca-konversi, terdapat empat komponen
utama yang harus dipenuhi dalam perumusan kurikulum?®, yaitu:

a. Tujuan: Merupakan rumusan yang jelas tentang apa yang ingin dicapai, yakni
membina jemaat yang baru dikonversi agar mencapai kedewasaan iman dan

pemahaman doktrin.

% Ningsih Diliyanti Daud, Windy; Benu, ‘Desain Kurikulum Pendidikan Agama Kristen
Bagi Kelas Katekisasi Anggota Jemaat GMIT Pasca Konversi Agama’, Jurnal Shanan, 2023, p. 77.

% Daud, Windy; Benu, ‘Desain Kurikulum Pendidikan Agama Kristen Bagi Kelas Katekisasi
Anggota Jemaat GMIT Pasca Konversi Agama’.



25

b. Materi: Konten pembelajaran harus disusun secara sistematis, disarankan
dimulai dari bahan yang ringan dan fundamental sebelum melangkah ke
materi yang lebih kompleks.

c. Strategi Pembelajaran: Merupakan metode yang digunakan untuk
menyampaikan materi, yang harus mampu mengakomodasi kebutuhan
spesifik jemaat baru.

d. Evaluasi: Mekanisme pengukuran yang digunakan untuk mengukur sejauh
mana tujuan dan keberhasilan proses pembelajaran telah tercapai.

Selain melalui jalur formal seperti katekisasi, proses pembelajaran iman
bagi pelaku konversi juga bersifat holistik dan berkelanjutan. Dalam menghadapi
tantangan dan kasus konversi agama, pemimpin Kristen dituntut menerapkan
strategi penguatan iman yang bertindak sebagai tindakan preventif.* Strategi ini
memastikan bahwa proses pembelajaran iman tidak terbatas di ruang kelas, tetapi
meresap melalui seluruh kehidupan gereja. Implementasinya mencakup
pembekalan iman yang diterapkan sejak dini dan terintegrasi dalam berbagai
kegiatan gereja, seperti pertemuan ibadah, pertemuan kategorial, khotbah,
katekisasi, hingga kunjungan pastoral.*! Integrasi ini penting mengingat konversi
seringkali merupakan proses berangsur-angsur (gradual), di mana perubahan

perilaku dan identitas dibangun secara bertahap.*?

40 Situmeang and others, ‘Strategi Pemimpin Kristen Dalam Penguatan Iman Jemaat Di
Tengah Kasus Konversi Agama’.

4 Situmeang and others, ‘Strategi Pemimpin Kristen Dalam Penguatan Iman Jemaat Di
Tengah Kasus Konversi Agama’.

# Dianto, ‘Konversi Agama Dalam Perdebatan Akademis’.



26
3. Transformasi Spiritual Pasca Konversi
Transformasi spiritual pasca konversi agama merupakan tahapan
fundamental dan berkesinambungan setelah individu memutuskan perubahan
keyakinan. Konversi sendiri dapat didorong oleh konflik spiritual dalam diri, di
mana perubahan agama membuahkan kebahagiaan dan perasaan telah meraih
kebenaran sejati,** serta menuntun pada adopsi identitas baru sebagai tolok ukur
bagi pandangan hidupnya. Namun, keputusan keimanan ini harus diikuti dengan
proses transformasi spiritual.* Dalam teologi Kristen, konversi dipahami sebagai
perubahan atau pembalikan (the turning) dari satu cara hidup ke cara hidup lain
yang diinformasikan oleh karya keselamatan Kristus. Proses transformasi ini
berfungsi untuk mendewasakan konvert, mengingat perjalanan pasca-konversi
seringkali rentan terhadap tantangan dan memerlukan penguatan komitmen
iman.*
Proses transformasi spiritual bertujuan untuk membentuk Spiritualitas
Kristen, yang berpusat pada perjumpaan mendalam dengan Kristus dan bertujuan
mencapai transformasi yang autentik.*® Dalam konteks ini, Pendidikan Agama

Kristen (PAK) memegang peran strategis dalam membentuk dan mentransformasi

# Dimas Angga Wahid and Nurchayati Nurchayati, ‘Dinamika Psikologis Pemuda Yang
Berpindah Agama: Sebuah Studi Kasus Deskriptif’, Character Jurnal Penelitian Psikologi, 8.4 (2021), pp.
192-203 (p. 1).

# Yuliani Mendrofa, “Transformasi Spiritual Melalui Pendidikan Agama Kristen Untuk
Orang Dewasa’, Regula Fidei: Jurnal Pendidikan Agama Kristen, 9.2 (2024), pp. 224-31.

% Mendrofa, ‘Transformasi Spiritual Melalui Pendidikan Agama Kristen Untuk Orang
Dewasa’.

4 Endang Pasaribu and Kris Banarto, PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN: Teologi, Spiritualitas
& Transformasi Pendidikan (PENERBIT KBM INDONESIA, 2025), p. 15.



27
spiritualitas seseorang, bergerak dari sekadar transfer ilmu menuju pencapaian
kedewasaan spiritual.¥ Khususnya bagi orang dewasa, transformasi spiritual
bertujuan mengatasi krisis iman dan pencarian makna hidup yang dipicu oleh
kompleksitas kehidupan. Oleh karena itu, PAK harus dirancang agar menarik dan
menumbuhkan minat spiritual individu secara berkelanjutan.*

Transformasi spiritual yang baik harus mencakup pembaruan pada
seluruh dimensi eksistensi individu. Transformasi ini juga memiliki dimensi
psikologis yang terlihat, di mana konversi mendorong individu untuk berbuat
lebih baik pada sesama dan memperbaiki perubahan relasi dengan lingkungan
sosial.

Meskipun konversi adalah pengalaman keselamatan yang dialami
manusia yang dibedakan dari regenerasi, pengalaman ini memerlukan
pendampingan pastoral dan edukatif yang sistematis. PAK, sebagai instrumen
gereja, harus fokus pada pembentukan karakter dan pendalaman praktik spiritual
agar dapat mengatasi dinamika psikologis dan tantangan sosial pasca-konversi.
Keberhasilan proses transformasi spiritual dapat diukur dari beberapa indikator,
yaitu Pendalaman Pemahaman Spiritual (memahami ajaran secara mendalam),
Peningkatan Keterlibatan Religius (partisipasi aktif dalam komunitas rohani),

Perubahan Perilaku (moralitas dan kualitas hubungan sosial yang membaik), serta

4 Andrea Elfata Ratulangi, ‘Pendidikan Agama Kristen Dan Transformasi Spiritualitas
Mahasiswa: Analisis Konseptual Dan Refleksi Literatur’, Educatum: Jurnal Dunia Pendidikan, 2.1
(2024), pp. 81-94 (p. 81).

4 Ratulangi, ‘Pendidikan Agama Kristen Dan Transformasi Spiritualitas Mahasiswa:
Analisis Konseptual Dan Refleksi Literatur’.



28
Penguatan Komitmen Iman (ketahanan iman saat menghadapi tantangan). Secara
keseluruhan, transformasi spiritual adalah proses yang memastikan perubahan

identitas agama berkembang menjadi kedewasaan iman yang nyata dan teruji.*’

D. Peran PAK dalam Pembinaan Pelaku Konversi

Pengajaran Agama Kristen (PAK) kepada orang yang baru bertobat adalah
proses pengajaran agama yang terorganisir dan terperinci yang bertujuan agar
individu mempelajari ajaran-ajaran agama Kristen secara mendalam. Bagi orang
yang baru bertobat yang berasal dari agama dan kepercayaan lain, PAK sangat
penting untuk pembentukan identitas Kristen yang kuat. Dalam konteks ini,
Alkitab adalah sumber utama yang tak tergantikan karena mengandung hikmat
Allah yang membimbing umat-Nya dalam setiap aspek kehidupan. Sebagaimana
ditekankan dalam 2 Timotius 3:16-17, Segala tulisan yang diilhamkan Allah
memang bermanfaat untuk mengajar, untuk menyatakan kesalahan, untuk
memperbaiki kelakuan dan untuk mendidik orang dalam kebenaran. Alkitab lebih
dari sekadar instruksi ajaran moral dan berfungsi sebagai alat pendidikan yang
memunculkan karakter positif, yang merupakan keselarasan dengan kehendak
Allah, serta transformasi kehidupan yang membawa individu kepada kemiripan

yang lebih tinggi dengan Kristus.>

4 Mendrofa, ‘Transformasi Spiritual Melalui Pendidikan Agama Kristen Untuk Orang
Dewasa’.
%0 A Hermanto, Buku Pengantar Pendidikan Agama Kristen (Penerbit Widina, 2025), p. 11.



29

Dalam realisasinya, gereja memainkan peran krusial sebagai pusat utama
pengajaran spiritualitas bagi para pelaku peralihan melalui berbagai bentuk kelas
agama seperti katekisasi, sekolah Minggu, dan kelompok pembinaan rohani. Bagi
para pelaku peralihan, katekisasi sangat krusial karena berfungsi untuk
mengajarkan iman Kristen tingkat pemula kepada individu sebelum dibaptis dan
menjadi anggota penuh gereja. Adanya kegiatan-kegiatan tersebut memberikan
kontribusi pada kesinambungan warisan iman Kristen pada generasi selanjutnya.
Sekolah latihan yang Didirikan oleh mengubah gereja para peserta dari pendengar
pasif menjadi partisipan aktif yang bertanggung jawab pada kehidupan mereka.
Transformasi ini mengubah pendukung mereka menjadi jiwa yang berani
meninggalkan pola hidup lama dan menghayati pola hidup Kristen sehari-hari.’'
Harmonisasi Visi dan Misi yang dicita-citakan PAK bagi para pelaku
peralihan sangat penting bagi tujuan pendidikan rohani dan teologis yang dicita-
citakan. Visi gereja yang jelas diharapkan dapat menjadi kompas dan
membimbing para pelaku peralihan menuju kehidupan baru mereka sebagai
pengikut Kristus yang berakar kuat pada perintah Kristus yang menyesakkan
yang terdapat dalam Amanat Agung Matius 28:19-20. Dengan demikian, dalam
konteks ini, PAK bagi para pelaku peralihan bukan hanya tentang penyampaian
doktrin, tetapi juga tentang perubahan karakter dan sikap yang merangkul nilai-

nilai Kristen sebagai identitas baru. Oleh karena itu, visi yang dikisahkan harus

51 Hermanto, Buku Pengantar Pendidikan Agama Kristen.



30
mencakup tujuan pembentukan para pelaku peralihan dalam Injil yang utuh, yang
dilakukan demi kesejahteraan rohani dan sosial umat.>

Pernyataan Misi PAK bagi para pelaku peralihan hendaknya diperoleh
agar dapat dipahami dan diimplementasikan secara efektif dalam praktik melalui
komponen-komponen inti yang khususnya relevan bagi para pelaku peralihan:

a. Mengajarkan akar-akar Iman Kristen secara sistematis dan integral pada
tingkat dasar.

b. Pemuridan intensif yang membina pengikut Kristus menuju kedewasaan dan
stabilitas dalam iman baru mereka.

c. Pemeliharaan berkelanjutan untuk pertumbuhan rohani dan penguatan
identitas Kristen.

d. Pembangunan sikap dasar yang dipersiapkan untuk penginjilan Kristus dan
kontribusi dalam pelayanan gereja sebagai anggota baru.

Hal ini sesuai dengan apa yang ditegaskan Rasul Paulus dalam 2 Timotius
2:2 tentang pentingnya pemuridan, yaitu apa yang telah dipelajari oleh orang yang
bertobat, hendaknya mereka bagikan juga kepada orang lain yang mampu
mengajar, dan kepada banyak orang lainnya.>

Tujuan utama PAK bagi para pelaku peralihan adalah mendewasakan

mereka dalam iman yang baru, sebagaimana dinyatakan dalam Efesus 4:11-13

52 Pdt Dr Joice Christien Wulancaes Sondakh and M Th, Transformasi Spiritualitas Vikaris
Pendeta Dalam Pemuridan Gerejawi Di GMIM (Indramayu: Penerbit Adab, 2025), 61.

53 Jhon Leonardo Presley Purba and Sari Saptorini, ‘Peran Gembala Terhadap Manajemen
Pola Pemuridan Kristen Dalam 2 Timotius 2: 2 Di Era Disrupsi’, DIDASKO: Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Kristen, 1.2 (2021), pp. 123-34 (p. 124).



31
bahwa pengajaran bertujuan untuk memperlengkapi orang-orang kudus bagi
pekerjaan pelayanan dan pembangunan tubuh Kristus. Oleh karena itu, PAK bagi
pelaku peralihan harus dirancang secara khusus untuk membantu mereka
mencapai kedewasaan rohani dan pemahaman yang mendalam tentang ajaran
Kristus melalui pengembangan program-program yang mendukung
pertumbuhan spiritual seperti kelas-kelas Alkitab dasar, retret khusus pelaku
peralihan, dan diskusi kelompok pendampingan.>

Dalam konteks pendidikan formal di sekolah, PAK memiliki tujuan
pembelajaran yang komprehensif dan holistik, yang juga relevan bagi siswa
pelaku peralihan yang baru mengenal iman Kristen. Halamury mengidentifikasi
sepuluh tujuan pembelajaran PAK di sekolah yang mencakup dimensi kognitif,
afektif, dan psikomotorik yang sangat penting bagi para pelaku peralihan dalam
memahami dan menghayati iman baru mereka:*

1. Dimensi Teologis

Belajar dan beriman kepada Tuhan yang menciptakan alam semesta dan
manusia serta keselamatan kekal dalam karya penebusan Yesus Kristus, dimensi
ini menjadi landasan paling mendasar bagi para mentor transisi dalam memahami
Tuhan yang diyakini oleh para petobat baru.

2. Dimensi Pneumatologis

5 Purba and Saptorini, ‘Peran Gembala Terhadap Manajemen Pola Pemuridan Kristen
Dalam 2 Timotius 2: 2 Di Era Disrupsi’.

% M F Halamury, Pendidikan Agama Kristen Dan Teori Belajar: Implementasi Dalam Kegiatan
Pembelajaran Di Kelas (Academia Publication, 2024), pp. 17-18.



32

Menghargai karya Tuhan dalam Roh Kudus sebagai Penolong dan
Pembaru kehidupan manusia, khususnya para pendeta transisi yang mengalami
perubahan hidup.
3. Dimensi Praktis

Menjadikan iman dapat diamalkan dalam kehidupan sehari-hari melalui
perbuatan dan interaksi dengan orang lain serta peduli terhadap lingkungan,
mendorong orang yang baru bertobat untuk menerapkan iman mereka dalam
dunia nyata.
4. Dimensi Eklesiologis dan Kewarganegaraan

Memiliki tanggung jawab dan tugas sipil sebagai anggota gereja dan warga
negara serta mencintai negara membantu orang yang baru bertobat memahami
kewarganegaraan ganda mereka sebagai anggota gereja dan warga negara.
5. Dimensi Karakter dan Moderasi

Mengembangkan warga negara Indonesia secara holistik agar mampu
memeluk agamanya secara bertanggung jawab dan beretika serta menerapkan
prinsip moderasi beragama dalam pilar-pilar kehidupan bermasyarakat
merupakan tugas relevan bagi para mentor transisi.
6. Dimensi Pembentukan Karakter Kristiani

Membimbing peserta didik agar bersikap bijaksana, pandai berbicara, dan
berorientasi pada tindakan untuk mencontohkan karakter Kristen membantu
mentor transisi untuk mendefinisikan identitas Kristen bagi orang yang baru

bertobat.



33

7. Dimensi Kerukunan

Kerukunan internasional, kerukunan antarpemerintah, kerukunan
antarumat beragama dan antarumat beragama mempertimbangkan internalisasi
prinsip-prinsip ini.
8. Dimensi Kreativitas

Memiliki kepekaan untuk terus mengasah daya cipta dalam cara berpikir
dan bertingkah laku yang berlandaskan pada ajaran Firman Tuhan.
9. Dimensi Kontekstual

Menampilkan kontribusi konkret dalam lingkungan keluarga, institusi
pendidikan, komunitas gereja, dan kehidupan bermasyarakat di Indonesia yang
beragam, sehingga orang yang mengalami perpindahan agama mampu
memberikan sumbangsih yang berguna di berbagai situasi sosial.>

Penggandaan bahan ajar yang memadai bagi para pelaku peralihan perlu
menyentuh semua aspek kehidupan mereka, termasuk keluarga yang memiliki
karakteristik khusus ketika salah satu dari mereka menjadi pelaku peralihan.
Dalam hal ini, keluarga memiliki tanggung jawab yang cukup besar, meskipun
bagi pelaku peralihan yang berasal dari keluarga non Kristen, hal tersebut adalah
suatu ironi. Dalam sebuah keluarga, pelaku peralihan yang lebih dahulu percaya
kepada Yesus seharusnya menjadi suri teladan, sehingga pengajaran Kristen

dalam keluarga menjadi salah satu prioritas. Dengan kata lain, gereja perlu

% Halamury, Pendidikan Agama Kristen Dan Teori Belajar: Implementasi Dalam Kegiatan
Pembelajaran Di Kelas.



34
mendampingi para pelaku peralihan untuk membantu mereka menghadapi
masalah yang timbul dalam keluarga dan bekerjasama untuk menciptakan kondisi
yang mendukung pertumbuhan iman bagi para pelaku peralihan.>”

Kolaborasi dengan lembaga pendidikan Kristen dan organisasi non-profit
lain dapat memaksyimalkan gereja dalam mendukung para pelaku peralihan.
Dalam menyusun kegiatan, gereja perlu membangun hubungan institusional
dengan lembaga lain. Dengan perkumpulan itu, gereja bisa membantu dalam
memperluas jangkauan dan mendalam dari kegiatan PAK yang berhubungan
dengan para pelaku peralihan, termasuk pendampingan khusus dan konseling
bagi para pelaku peralihan yang berproses dalam transisi keagamaan. Ini
termasuk pelatihan bagi para pemimpin gereja supaya mereka dapat mengajarkan
dan membimbing para pelaku peralihan dengan tepat, termasuk hal-hal lebih

lembut seperti pengertian akan latar belakang agama yang diimbangkan.®

E. Teori Pembelajaran Iman Thomas H. Groome

1. Thomas H. Groome dan Model Shared Christian Praxis

57 Renaldo Putrokoesoemo, Pertumbuhan Rohani Melalui Pendidikan: Membangun Jemaat Yang
Kuat Dalam Iman (Feniks Muda Sejahtera, 2024), p. 76.

5 Putrokoesoemo, Pertumbuhan Rohani Melalui Pendidikan: Membangun Jemaat Yang Kuat
Dalam Iman.



35
Thomas H. Groome adalah seorang teolog dan ahli pendidikan agama
Kristen yang mengembangkan pendekatan pembelajaran iman yang dikenal
dengan istilah "Shared Christian Praxis" atau Berbagi Praksis Kristen. Groome
menyampaikan pendapatnya tentang Pendidikan Agama Kristen sebagai kegiatan
politis bersama para peziarah dalam waktu yang secara sengaja bersama mereka
memberikan perhatian pada kegiatan Allah di masa kini, pada cerita komunitas
iman Kristen, dan Visi Kerajaan Allah yang benih-benihnya telah hadir di antara
kita.®® Pendekatan ini merupakan kegiatan yang disertai dengan gerakan
penginjilan dan proses pembelajaran berdasarkan teknik serta kemampuan
melihat lingkungan sosial, budaya, dan politik, dengan tujuan akhir mewujudkan
visi Kerajaan Allah bagi dunia ini dengan menjadikan orang-orang murid
Kristus.®
Pendekatan Shared Christian Praxis dari Thomas Groome adalah buah dari
upaya yang cerdas untuk menarik pemahaman-pemahaman teologis, filosofis,
dan pedagogis dari berbagai sumber, yang kadang-kadang saling bertentangan,
dan meramunya sedemikian rupa sehingga menghasilkan suatu pendekatan yang
kaya dalam pendidikan agama Kristen.®® Ketika istilah "Shared Christian Praxis"
dipakai dalam maknanya yang paling luas, istilah itu benar-benar merupakan

deskripsi tentang kehidupan iman yang dibagikan dari komunitas Kristen.

% Arozatulo Telaumbanua, Teori-Teori Belajar Dan Penerapannya Dalam Pendidikan Agama
Kristen (Penerbit Andi, 2025), p. 30.

% Sutrisna Harjanto, ‘A Critical Appreciation to Thomas Groome’s Shared Praxis Approach’,
Indonesian Journal of Theology, 4.1 (2016), pp. 127-64 (pp. 127-28).

¢! Harjanto, ‘A Critical Appreciation to Thomas Groome’s Shared Praxis Approach’.



36
Komunitas iman Kristen adalah sekelompok orang yang ikut ambil bagian
bersama dalam usaha bersama untuk menghidupkan praksis Kristen, yakni
mereka secara sengaja melakukan kehendak Allah sebagai respons terhadap
Kerajaan di dalam Yesus Kristus.¢?

Berbagi praksis sebagai sebuah pendekatan pendidikan Kristen yang
khusus harus terjadi di tengah-tengah praksis Kristen yang dibagikan yang lebih
luas, yakni komunitas iman Kristen. Namun, pendidikan agama Kristen tidak
boleh dipahami hanya sebagai agen sosialisasi semata. Ketika kegiatan pendidikan
yang dilakukan dengan sengaja hanya dipahami sebagai agen sosialisasi yang lain
dan dipanggil hanya untuk mensosialisasikan dengan lebih efektif, hal ini justru
akan kontraproduktif terhadap tujuan sejati dari pendidikan agama Kristen.
Pendekatan ini akan dapat dipahami lebih baik dengan menelusuri kerangka
teologis dan filosofis di baliknya, berikut latar belakang historis yang membentuk
pemikiran-pemikiran Groome maupun yang kepadanya ia bereaksi.®

Kontribusi yang signifikan dari pendekatan Shared Christian Praxis di
antaranya adalah epistemologi yang diperkaya untuk pendidikan agama Kristen
dan pendekatan yang seimbang atau utuh antara teori dan praxis, serta antara
Kisah/Visi Kristen dengan kisah/visi peserta didik.** Model ini menekankan

bahwa pembelajaran iman bukan hanya tentang transmisi pengetahuan teologis,

92 Thomas H Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen (BPK Gunung
Mulia, 2010), p. 179.

63 Harjanto, ‘A Critical Appreciation to Thomas Groome’s Shared Praxis Approach’.

% Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.



37
melainkan tentang bagaimana mengintegrasikan pengalaman hidup peserta didik
dengan tradisi iman Kristen dalam sebuah proses dialogis dan reflektif. Groome
mengusulkan bahwa pendidikan agama Kristen harus melibatkan hubungan
dialektis antara komunitas Kristen dan lingkungan sosial budaya yang ada di
sekitarnya, sehingga iman tidak hanya dipelajari tetapi juga dihidupi dalam
konteks kehidupan nyata.®
2. Aspek Kognitif dalam Pembelajaran Iman

Aspek kognitif dalam pembelajaran iman berkaitan dengan dimensi
intelektual ~dan pengetahuan dalam kehidupan beriman. Groome
mengidentifikasi aspek ini sebagai "iman sebagai kegiatan percaya" (faith as
believing). Dalam mentalitas Barat, iman (faith) dan kepercayaan (belief) sering
dianggap sama, namun Groome menegaskan bahwa meskipun iman Kristen lebih
luas daripada kepercayaan, tentu saja ada dimensi kepercayaan dalam iman
Kristen ketika iman Kristen diwujudkan dalam kehidupan manusia.® David Tracy
menyatakan bahwa "kepercayaan" adalah simbol yang menjelaskan pernyataan
kognitif, moral, atau historis tertentu yang terkandung dalam sikap "iman"
tertentu.®”

Kekristenan membuat pernyataan-pernyataan kognitif, moral, dan historis

tertentu dan mengusulkan mereka kepada orang-orang sebagai sebuah cara

% Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.
% Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.
7 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.



38
membuat makna dalam kehidupan mereka. Oleh karena itu, kegiatan iman
Kristen mewajibkan sebagian keyakinan yang teguh pada kebenaran-kebenaran
yang diusulkan sebagai kepercayaan-kepercayaan iman Kristen yang esensial.
Sejauh kepercayaan-kepercayaan ini dipakai sendiri, dimengerti dan diterima oleh
orang Kristen, ada dimensi iman Kristen yang kognitif, atau apa yang disebut
"dimensi iman Kristen yang intelektual".®® Santo Augustinus, yang menjadi mentor
baik bagi mereka yang menekankan iman sebagai kegiatan percaya maupun yang
menekankan iman sebagai kegiatan lainnya, memberikan kontribusi penting
dalam memahami dimensi kognitif ini.®

Iman sebagai keyakinan merupakan dimensi yang menekankan segi
intelektual, sehingga iman hendaknya direnungkan, dipahami, dan didalami
sebagai keyakinan yang teguh. Dimensi intelektual ini mengacu pada sikap
kognitif, dan dalam perkembangan iman, sikap kognitif ini menekankan
pemahaman bahwa iman dapat dipertanggungjawabkan menurut daya akal
budi.”” Santo Agustinus menyatakan bahwa pemahaman kognitif adalah upah dari
iman, artinya keyakinan terhadap terang anugerah Allah harus menuju pada
pengertian tentang apa yang diyakini.”' Sifat kognitif dari aktivitas iman ini

diperluas oleh Thomas Aquinas yang melihat iman sebagai karunia dari Allah

% Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.

% Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.

70 Vivi Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya
Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’ (STKIP WIDYA
YUWANA MADIUN, 2023), pp. 38-39.

7l Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya
Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’.



39
yang tidak dapat diragukan lagi, di mana Thomas Aquinas berusaha untuk tetap
menggabungkan pemahaman iman dan keyakinan yang sama-sama menyetujui
kebenaran ilahi atas perintah kehendak yang digerakkan oleh kasih karunia
Allah.”

Berdasarkan pemahaman tersebut, iman sebagai keyakinan dapat
dipahami sebagai iman yang merupakan anugerah dari Allah yang bertemu
dengan kecerdasan berpikir manusia sehingga dapat melahirkan sikap percaya
serta mengacu pada sebuah keyakinan. Dimensi intelektual tidak dapat
menggambarkan sepenuhnya pengertian iman sebagai keyakinan, karena dimensi
intelektual merupakan salah satu bagian dari dimensi iman yang perlu
diintegrasikan dengan dimensi-dimensi lainnya.”? Dalam konteks pembelajaran
iman, aspek kognitif ini sangat penting untuk memastikan bahwa peserta didik
memiliki pemahaman yang benar tentang ajaran-ajaran iman Kristen, doktrin
gereja, dan prinsip-prinsip teologis yang menjadi fondasi kehidupan beriman
mereka. Namun, pemahaman kognitif ini tidak boleh berdiri sendiri, melainkan
harus diintegrasikan dengan pengalaman dan tindakan nyata dalam kehidupan
sehari-hari.

3. Aspek Afektif dalam Pembelajaran Iman

72 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya
Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun'.

73 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya
Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun'.



40

Aspek afektif dalam pembelajaran iman berkaitan dengan dimensi
emosional, perasaan, dan hubungan personal dengan Allah. Groome
mengidentifikasi aspek ini sebagai "iman sebagai kegiatan mempercayakan" (faith
as trusting). Dalam bahasa Inggris, kata "faith" berasal dari bahasa Latin "fidere"
yang berarti "percaya". Dengan demikian, berada dalam iman berarti melakukan
aktivitas percaya yang mengacu pada dimensi afektif. Dimensi afektif ini
merupakan sebuah hubungan kepercayaan antara manusia dengan pribadi Allah
yang menyelamatkan melalui Yesus Kristus dalam bentuk kesetiaan, kasih, dan
keterikatan.”

Iman sebagai kegiatan mempercayakan adalah undangan menjalin
hubungan kesetiaan yang penuh rasa percaya dengan Allah yang setia yang
menyelamatkan melalui Yesus Kristus oleh kuasa Roh Kudus. Hubungan
kesetiaan dengan Allah yang penuh rasa percaya dalam Kristus membentuk,
sebagaimana juga dibentuk oleh, kualitas hubungan kita dengan orang-orang lain.
Karena berkaitan dengan seluruh hubungan manusia, aspek iman Kristen ini
menunjuk pada dimensi afektif dan meminta kegiatan mempercayakan.” Sikap
percaya ini merupakan ciri yang cukup menonjol dalam Perjanjian Lama tentang

iman, dan dalam Perjanjian Baru telah diungkapkan juga oleh Paulus bahwa iman

74 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.
75 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.



41
merupakan komitmen pribadi untuk hubungan percaya dengan Allah yang
menyelamatkan dalam Yesus Kristus.”

Karya keselamatan Allah dalam Kristus menimbulkan keadaan percayaan,
kagum, keajaiban, rasa hormat, pemujaan, bersyukur, dan permohonan dari pihak
manusia. Keadaan tersebut disampaikan melalui doa, karena doa merupakan
dimensi dialogis dari hubungan manusia dengan Tuhan di dalam Kristus, dan
tanpa dialog maka tidak ada hubungan yang dapat bertahan.”” Berdasarkan
pemaparan tersebut, iman sebagai kepercayaan dapat dipahami sebagai sebuah
hubungan pribadi antara manusia dengan Allah. Hubungan tersebut mengacu
pada dimensi afektif, di mana Allah memberikan keselamatan kepada manusia
melalui putera-Nya Yesus Kristus. Iman sebagai kepercayaan ini lebih mengarah
sebagai aktivitas iman yang melibatkan rasa kebanggaan terhadap apa yang telah
diimani.”

Dimensi afektif dalam pembelajaran iman ini menimbulkan dua tugas bagi
kegiatan pendidikan. Pertama, tugas untuk mengasuh orang-orang dalam hal
perkembangan spiritual mereka. Pendidikan agama Kristen harus membantu
pertumbuhan spiritual para partisipannya, memperdalam hubungan mereka

dengan Allah di dalam Yesus Kristus. Ini meminta perhatian yang khusus pada

76 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya
Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun'.

77 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.

78 Magdalena Vivi Imelda Sari, “PenerapaMagdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan
Pendidikan Karakter Sebagai Upaya Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK
Santo Yusup Madiun’.n Pendidikan Karakter Sebagai Upaya Mengembangkan Iman Kristiani Pada
Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun.”



42
kegiatan doa dan pendidikan bagi kegiatan doa, baik bersifat personal maupun
komunal. Tugas ini mewajibkan agar kegiatan pendidikan berusaha membimbing
para partisipan memiliki rasa kagum dan hormat pada kebaikan Allah yang setia
yang Kerajaan-Nya telah hadir di antara kita.”” Dengan demikian, aspek afektif
tidak hanya tentang perasaan semata, melainkan tentang pembentukan hubungan
yang mendalam dan autentik dengan Allah yang mengubah seluruh cara hidup
seseorang.

4. Aspek Psikomotorik dalam Pembelajaran Iman

Aspek psikomotorik dalam pembelajaran iman berkaitan dengan tindakan
nyata dan praktik hidup beriman dalam kehidupan sehari-hari. Groome
mengidentifikasi aspek ini sebagai "iman sebagai kegiatan melakukan" (faith as
doing). Dalam Injil Matius, Yesus menjelaskan bahwa mengaku "Tuhan, Tuhan"
tidak cukup untuk masuk ke dalam Kerajaan. Iman Kristen sebagai respons
terhadap Kerajaan Allah dalam Kristus harus mencakup perbuatan kehendak
Allah. Lebih spesifik lagi, perbuatan tersebut harus menemukan perwujudan
dalam kehidupan yang dihayati dengan kasih agape, yaitu mengasihi Allah
dengan mengasihi sesama sebagai diri sendiri.®

Iman sebagai tindakan merupakan ungkapan iman yang terwujud dalam
sebuah perbuatan. Dalam tradisi Kristen, tindakan tersebut terwujud dalam

panggilan hidup untuk saling mengasihi. Bagi para teolog, sudah menjadi gagasan

7 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.
80 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen.



43
umum tentang iman dan amal karena keduanya tidak dapat dipisahkan dalam
kehidupan manusia.’! Seperti yang dijelaskan oleh Thomas Aquinas, keyakinan
dan tindakan cinta kasih ada bersama-sama sebagai materi dan bentuk. Artinya,
iman tidak dapat berdiri sendiri tanpa tindakan kasih, dan tindakan kasih
memberikan bentuk konkret kepada iman yang dipercayai.

Berdasarkan pemaparan tersebut, iman sebagai tindakan merupakan iman
Kristiani yang dihayati dan menuntut untuk melakukan apa yang diketahui. Iman
dan perbuatan menjadi satu kesatuan mutlak bagi seseorang. Iman dalam
perkataan tidak akan menuntun seseorang masuk ke dalam surga, melainkan
iman harus dibuktikan melalui perbuatan.’? Dalam konteks Matius 7:21, Yesus
dengan tegas menyatakan bahwa bukan orang yang berkata "Tuhan, Tuhan" yang
akan masuk ke dalam Kerajaan Sorga, melainkan orang yang melakukan
kehendak Bapa. Hal ini menegaskan bahwa aspek psikomotorik atau tindakan
nyata adalah bukti autentisitas iman seseorang.

Aspek psikomotorik dalam pembelajaran iman mencakup berbagai bentuk
praktik hidup beriman seperti pelayanan kepada sesama, tindakan kasih dalam
komunitas, keterlibatan dalam misi gereja, serta penerapan nilai-nilai Kristiani
dalam kehidupan keluarga, pekerjaan, dan masyarakat. Pembelajaran iman yang

efektif harus mendorong peserta didik tidak hanya memahami dan merasakan

81 Magdalena Vivi Imelda Sari, “Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya
Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di Smpk Santo Yusup Madiun,” 42.

8 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya
Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’.



44
imannya, tetapi juga mengekspresikannya melalui tindakan konkret yang
mencerminkan karakter Kristus. Dengan demikian, aspek psikomotorik menjadi
ujian sejati dari kedalaman iman seseorang, di mana iman yang hidup akan selalu
menghasilkan buah dalam bentuk perbuatan baik yang memuliakan Allah dan
memberkati sesama.

5. Integrasi Ketiga Aspek dalam Pembelajaran Iman yang Holistik

Ketiga aspek pembelajaran iman yang dikemukakan oleh Groome,
kognitif, afektif, dan psikomotorik tidak dapat berdiri sendiri-sendiri, melainkan
harus diintegrasikan secara holistik dalam proses pendidikan agama Kristen.
Pembelajaran Agama Kristen merupakan bagian penting dalam membentuk
karakter peserta didik secara menyeluruh. Kurikulum PAK idealnya
mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik agar iman yang
diajarkan tidak hanya dipahami secara teori, tetapijuga dihayati dan diaplikasikan
dalam kehidupan sehari-hari.®® Pendekatan holistik ini bertujuan menciptakan
pembelajaran yang lebih bermakna dan relevan dengan kebutuhan spiritual dan
sosial peserta didik di era modern, serta sejalan dengan teori pembelajaran
kontemporer yang menekankan pentingnya keterlibatan emosional dan
keterampilan praktis sebagai syarat tercapainya pembentukan karakter yang

autentik dan berkelanjutan.8

8 Natalia Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan
Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen’, Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat, 4.2
(2025), pp. 612-21 (p. 612).

8 Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan
Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen’.



45
Integrasi aspek afektif dan psikomotorik dalam pembelajaran Agama
Kristen sangat penting untuk menghasilkan pemahaman iman yang holistik.
Aspek afektif melibatkan sikap, perasaan, dan nilai yang dirasakan secara
mendalam oleh peserta didik, sementara aspek psikomotorik mengacu pada
keterampilan dan tindakan nyata dalam mengimplementasikan nilai-nilai
tersebut.®> Keduanya merupakan elemen vital untuk memastikan iman tidak
hanya dipahami secara teori, tetapi juga dihayati dan diaplikasikan dalam
kehidupan sehari-hari. Tanpa integrasi ketiga aspek ini, pembelajaran iman akan
menjadi parsial dan tidak mampu membentuk pribadi Kristen yang utuh.®
Dalam konteks teori Groome tentang Shared Christian Praxis, integrasi
ketiga aspek ini terjadi melalui proses dialogis antara pengalaman hidup peserta
didik (kisah/visi pribadi) dengan tradisi iman Kristen (Kisah/Visi Kristen). Proses
ini memungkinkan peserta didik untuk tidak hanya menerima pengetahuan
tentang iman secara pasif (kognitif), tetapi juga mengalami perjumpaan personal
dengan Allah (afektif) dan mengekspresikannya dalam tindakan konkret
(psikomotorik). Model pembelajaran yang holistik ini mengakui bahwa iman
Kristen adalah realitas yang hidup, yang melibatkan seluruh dimensi
kemanusiaan, pikiran, hati, dan tindakan dalam respons terhadap Allah yang

menyatakan diri dalam Yesus Kristus.

8 Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan
Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen'.

% Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan
Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen’.



46

Pendekatan holistik dalam pembelajaran iman juga sejalan dengan
pemahaman bahwa manusia adalah makhluk yang utuh, bukan terdiri dari
bagian-bagian yang terpisah. Ketika ketiga aspek ini diintegrasikan dengan baik
dalam pendidikan agama Kristen, peserta didik tidak hanya menjadi orang yang
berpengetahuan tentang iman (kognitif), atau orang yang memiliki pengalaman
rohani yang mendalam (afektif), atau orang yang aktif dalam pelayanan
(psikomotorik) saja, melainkan menjadi pribadi Kristen yang dewasa dan matang
yang mampu mengintegrasikan iman dalam seluruh aspek kehidupannya. Inilah
tujuan akhir dari pendidikan agama Kristen menurut Groome YAKNI membentuk
murid-murid Kristus yang hidup dan bersaksi tentang Kerajaan Allah di tengah

dunia dengan seluruh keberadaan mereka.



