
 

 

11 

 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Konversi Agama 

1. Pengertian Konversi Agama 

Pergeseran sistem kepercayaan agama kini telah menjadi sorotan dalam 

bidang psikologi agama sebagai fenomena yang menarik, yang disebut konversi. 

Berasal dari istilah Latin 'conversio', kata konversi dalam bahasa Inggris, sesuai 

etimologinya dalam bahasa Latin, berarti tindakan mengubah atau menggeser, 

terutama dalam konteks pengadopsian agama atau sistem kepercayaan.7 

Dari Sikapnya yang alami hingga Analisa Pameran. ‘Konversi’. 

Berdasarkan Kamus Besar Bahasa Indonesia, ‘konversi’ atau konversi sendiri 

ditemukan dalam tiga cara; (1) tindakan merubah satu sistem pengetahuan 

dengan sistem pengetahuan lain, (2) perubahan kepemilikan suatu benda atau 

tanah dan (3) perubahan dari satu bentuk ke bentuk lain. Namun dalam ini, istilah 

ini berkaitan dengan ‘agama’. dari bahasa Sanskerta di mana ‘a’ menandakan 

‘negatif’ dan ‘gama’ menandakan ‘berjalan’, artinya ‘gagasan yang tetap dan tak 

tergantikan’. Menurut Harun Nasution, pada prinsipnya agama merupakan 

ikatan, sesuatu yang harus dipegang dan dipatuhi oleh manusia, karena 

merupakan sesuatu yang bersumber dari kekuatan gaib yang maha tinggi 

                                                           
7 D Syofiyanti and others, Teori Psikologi Agama (Yayasan Penerbit Muhammad Zaini, 2021), 

p. 88. 



12 

 

 

 

menggaturid bersatu dan memiliki pengaruh yang sangat kuat terhadap 

kehidupan sehari-hari manusia.8 

Dalam perspektif psikologi agama, konversi agama diartikan sebagai 

keadaan berpindah agama ke keadaan lain. Proses konversi agama, dalam arti 

yang paling umum, juga sebagai perubahan pengajian, sikap kembali ke suatu 

agama itu, kembali ke dalam agama atau bertaubat. Konversi agama secara 

spesifik menggambarkan konversi suatu ketaatan dan perbedaan yang 

dipedomani dan diagungkan oleh pihak tertentu meliputi meninggalkan agama 

lamanya dan menerima agama baru yang di dalamnya.9 

Konversi agama merupakan proses rumit yang melibatkan perpindahan 

masyarakat dari satu kepercayaan agama tertentu ke kepercayaan lain. 

Sebagaimana tesis ini, perubahan akibat konversi bukan hanya pada status atau 

identitas keagamaan, tetapi pada hal–hal yang lebih mendasar, seperti perubahan 

sikap keagamaan, kondisi psikologis, perubahan relasi sosial di masyarakat, relasi 

família, dan perubahan–perubahan yang mendasar yang disebabkan karena 

terjadinya konversi.10 

Usai saya pelajari, konversi agama adalah perubahan kepercayaan yang 

melibatkan sistem kepercayaan yang ditinggalkan dan sistem kepercayaan baru 

yang dianut, di mana tidak hanya status keagamaan yang berubah, melainkan 

                                                           
8 Syofiyanti and others, Teori Psikologi Agama. 
9 Prihwanto and others, Konseling Lintas Agama Dan Budaya: Strategi Konseling Di Era Modern. 
10 C M Situmeang and others, ‘Strategi Pemimpin Kristen Dalam Penguatan Iman Jemaat Di 

Tengah Kasus Konversi Agama’, Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), 6.2 (2024), pp. 113–

25 (p. 114). 



13 

 

 

 

transformasi yang lebih mendalam pada dimensi spiritual, psikologis, dan sosial 

dari individu tersebut. 

2. Tahapan Konversi Agama 

Dalam konversi agama, seseorang membutuhkan perenungan yang 

mendalam. Hal ini tidak hanya melibatkan keluarga atau individu yang dapat 

memberikan masukan positif, tetapi juga melibatkan dialog dengan diri sendiri. 

Kelihatannya, seorang murtad tidak serta merta melakukan murtad, melainkan 

ada berbagai tahap yang dilaluinya untuk sampai pada keputusan murtad. 

Menurut Daradjat yang dikutip oleh Rosyad, seorang murtad melewati banyak 

fase. Di bawah ini adalah langkah langkah dan lapangan tentang murtad yang 

telah diistilahkan sebagai murtad disertai lapangan yang mendasarinya. 11 

a. Masa Tenang (Tahap Awal) 

Fase awal yang dialami oleh seorang murtad. Pada fase ini, 

peperangan di dalam jiwa murtad adalah skala rendah, dalam arti, murtad 

disertai pertikaian yang sangat minim dalam proses di dalam jiwa murtad. 

Pada lapangan, tidak ada gejolak jiwa dalam murtad. Pada fase ini jiwa 

murtad  sepenuhnya bertahan, bahkan dalam keadaan waras dan sepenuhnya 

tenang. Di tahap ini, murtad. 

 

 

                                                           
11 Rifki Rosyad, Pengantar Psikologi Agama Dalam Konteks Terapi (Prodi S2 Studi Agama-

Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021), pp. 41–43. 



14 

 

 

 

b. Masa Ketidaktenangan (Tahap Konflik) 

Murtad ini adalah fase yang muncul setelah Calm Period. Perang 

dalam murtad menjadi fase yang berkisar dalam gejolak di dalam jiwa 

murtad. Pada  fase ini,  murtad sepertinya akan merasa ada sesuatu yang 

salah, yaitu, muncul krisis. Pada fase ini disertai dengan kegalauan, putus asa, 

bahkan rasa bersalah yang meliputi keinginan murtad. Pada fase ini, individu 

dalam keadaan murtad  menyadari proses tawhid tidak murtad. 

c. Masa Konversi (Tahap Keputusan) 

Gejolak dan konflik internal yang dialami seseorang cenderung 

mereda setelah keputusan dibuat dan konflik internal terselesaikan. Namun, 

dalam kondisi ini, seseorang masih merasakan kepasrahan, yang sebagian 

besar diikuti oleh rasa tenang. Di masa tenang inilah, setelah perubahan sikap 

dan pembangkangan terhadap keyakinan yang dipegang sebelumnya, 

pertobatan yang sesungguhnya terjadi. Tahap ini krusial karena di sinilah 

seseorang membuat keputusan definitif untuk mengubah sistem 

keyakinannya. 

d. Masa Tenang dan Tenteram (Tahap Stabilisasi) 

Setelah transisi konversi, seseorang pasti akan merasakan ketenangan 

dan kedamaian batin yang telah dicapainya sebagai hasil dari praktik 

konversi tersebut. Perubahan mentalitas yang dialami individu tersebut tetap 

berbeda dengan tahap awal, di mana individu tersebut menunjukkan 

ketidakpedulian. Ketenangan ini merupakan hasil dari kepuasan total setelah 



15 

 

 

 

individu tersebut membuat pilihan yang menanamkan kedamaian batin, 

sejalan dengan ideologi agama baru yang telah diterimanya. 

e. Masa Ekspresi Konversi (Tahap Implementasi) 

Setelah merasa damai dengan keyakinan yang diterima, dalam 

kehidupan sehari-hari, mulai terjadi penyelarasan bertahap dengan ajaran 

dan aturan agama tersebut. Pada tahap ini, pemeluk baru mulai 

mengaktualisasikan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam 

aspek ritual, moral, maupun sosial. Hal ini menunjukkan bahwa pada tahap 

ini, konversi yang terjadi tidak hanya pada tataran kognitif dan emosional, 

tetapi juga telah mencapai tataran perilaku.12 

 

B. Aluk Todolo dan Masuknya Injil di Toraja 

1. Aluk Todolo sebagai Kepercayaan Leluhur Masyarakat Toraja 

Masyarakat Toraja memiliki sistem kepercayaan asli yang telah ada sejak 

zaman leluhur mereka, jauh sebelum masuknya agama-agama besar ke Tanah 

Toraja. Kepercayaan ini dikenal dengan nama Aluk Todolo, yang berasal dari dua 

kata yaitu "aluk" yang berarti aturan atau agama, dan "todolo" yang berarti leluhur 

atau nenek moyang.13 Dengan demikian, Aluk Todolo dapat diartikan sebagai 

aturan atau ajaran kepercayaan yang diturunkan oleh leluhur masyarakat Toraja. 

Kepercayaan ini bukan sekadar sistem religi semata, melainkan merupakan 

                                                           
12 Rosyad, Pengantar Psikologi Agama Dalam Konteks Terapi. 
13 Wanti Limbong, Yulianti Pabirroan, and Dewi Yulianti Dorkas, ‘Sistem Religi Aluk Todolo 

Masyarakat Tambunan Tana Toraja’, Prosiding Universitas Kristen Indonesia Toraja, 1.1 (2021), pp. 181–

88 (p. 182). 



16 

 

 

 

gabungan kompleks dari hukum, agama, dan kebiasaan yang mengatur seluruh 

aspek kehidupan masyarakat Toraja secara turun-temurun.14 

Menurut mitos yang hingga kini masih diceritakan secara lisan di kalangan 

masyarakat Toraja, leluhur orang Toraja adalah manusia yang berasal dari 

Nirwana. Mitos ini menceritakan bahwa nenek moyang masyarakat Toraja yang 

pertama menggunakan "tangga dari langit" untuk turun dari Nirwana, yang 

kemudian berfungsi sebagai media perantara komunikasi dengan Puang Matua, 

yaitu Tuhan Yang Maha Kuasa dalam kepercayaan Aluk Todolo. Puang Matua 

dipercaya sebagai Sang Khalik atau Pencipta yang menurunkan ajaran Aluk 

kepada leluhur pertama yang bernama Datu La Ukku', kemudian ajaran tersebut 

diturunkan kepada anak cucunya dari generasi ke generasi.15 

Dalam kosmologi Aluk Todolo, alam semesta dibagi menjadi tiga tingkatan 

yakni, dunia atas (surga), dunia tengah (bumi tempat manusia), dan dunia bawah 

(tempat hewan).16 Struktur kosmologi ini terefleksikan dalam arsitektur rumah 

adat Tongkonan yang khas, di mana setiap bagian bangunan memiliki makna 

filosofis yang mendalam.17 Sistem kepercayaan ini juga mengenal hierarki spiritual 

yang kompleks, di mana setelah Puang Matua menurunkan ajaran Aluk, 

penjagaan terhadap manusia diserahkan kepada para Deata atau Dewa. Terdapat 

                                                           
14 Wim Johannes Winowatan and others, ‘Potensi Budaya Suku Toraja Sebagai Daya Tarik 

Wisata Pada Kabupaten Tana Toraja Dan Toraja Utara’, Tulisan Ilmiah Pariwisata (TULIP), 6.1 (2023), 

pp. 1–8 (p. 4). 
15 Anisa Datu Masuli, “Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya 

Toraja” (2020), 1. 
16 Masuli, ‘Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya Toraja’. 
17 Masuli, ‘Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya Toraja’. 



17 

 

 

 

tiga Deata utama yaitu, Deata Langi' (Pemelihara Langit), Deata Kapadanganna 

(Pemelihara Bumi), dan Deata Tangngana Padang (Pemelihara Tanah).18 

Selain para Deata, Puang Matua juga memberikan kepercayaan kepada To 

Membali Puang atau Todolo, yaitu para leluhur yang telah meninggal. Mereka wajib 

dipuja dan disembah karena dipercaya sebagai pemberi berkah kepada para 

keturunannya. Masyarakat Toraja meyakini tiga unsur spiritual penting, yakni 

Nenek Todolo ta (nenek moyang terdahulu), Deata Ponno Padang (arwah para 

mendiang yang berkuasa di berbagai tempat di bumi), dan Puang Matua (Tuhan 

Yang Maha Esa).19 Arwah-arwah leluhur dianggap sebagai pelindung yang baik, 

selalu mendampingi, membimbing, dan menjaga keturunannya, sehingga 

masyarakat sangat menghormati mereka. 

Praktik ritual dalam Aluk Todolo memiliki aturan yang ketat, di mana ritual 

kematian dan kehidupan harus dipisahkan karena keduanya sama pentingnya 

namun tidak boleh digabungkan. Masyarakat penganut Aluk Todolo 

mengungkapkan pemujaan kepada para Deata dan Leluhur melalui upacara-

upacara ritual dengan berbagai sajian dan persembahan. Untuk para Deata, 

persembahan dilakukan di sebelah timur tongkonan, sedangkan untuk Leluhur 

dilakukan di sebelah barat atau di kuburan.20 Upacara keagamaan dilakukan pada 

                                                           
18 Winowatan and others, ‘Potensi Budaya Suku Toraja Sebagai Daya Tarik Wisata Pada 

Kabupaten Tana Toraja Dan Toraja Utara’. 
19 Limbong, Pabirroan, and Dorkas, ‘Sistem Religi Aluk Todolo Masyarakat Tambunan Tana 

Toraja’. 
20 Masuli, ‘Pengaruh Sistem Kepercayaan Aluk Todolo Terhadap Budaya Toraja’. 



18 

 

 

 

waktu-waktu tertentu yang dianggap baik, seperti hari Selasa, Rabu, dan Jumat, 

tanpa ada penetapan hari yang baku. 

Seiring perkembangan zaman, Aluk Todolo mengalami transformasi ketika 

agama-agama besar masuk ke Tanah Toraja. Pada tahun 1965, ketika Presiden 

mengeluarkan dekret yang mengharuskan seluruh penduduk Indonesia 

menganut salah satu dari lima agama yang diakui, Suku Toraja mengalami 

pergeseran dari sistem kepercayaan Aluk Todolo menjadi mayoritas beragama 

Kristen. Meskipun demikian, pengaruh Aluk Todolo terhadap budaya Toraja tetap 

sangat kuat hingga hari ini. Budaya masyarakat Toraja tidak terlepas dari 

kepercayaan Aluk Todolo, karena pada dasarnya ritual-ritual adat dan kebudayaan 

masyarakat Toraja merupakan penerapan dari Aluk Todolo itu sendiri yang 

kemudian menjadi kebiasaan dan norma. Pemerintah sekarang telah mengakui 

kepercayaan Aluk Todolo sebagai bagian dari Agama Hindu Dharma, dan sebagian 

masyarakat masih mempertahankan kepercayaan leluhur ini.21 

2. Masuknya Injil di Toraja 

Meskipun ajaran Injil telah diperkenalkan di Tana Toraja sejak tahun 1906-

1907, dampak signifikan terhadap struktur pelaksanaan Aluk Rambu Solok baru 

dimulai pada akhir tahun 1923 di Toraja Sa'dan dan tahun 1947 di Toraja Mamasa. 

Menurut penelitian Bigalke, organisasi misi Gereformeerde Zendingsbond (GZB) 

menunjukkan pendekatan yang berbeda dengan organisasi misi lainnya. Sejak 

                                                           
21 Limbong, Pabirroan, and Dorkas, ‘Sistem Religi Aluk Todolo Masyarakat Tambunan Tana 

Toraja’. 



19 

 

 

 

awal, GZB memperhatikan pelestarian karakter asli masyarakat Toraja sehingga 

tidak memutuskan hubungan mereka yang berpindah agama dari akar 

kulturalnya.22 

Upaya GZB untuk mengontekstualisasikan ajaran Kristen dalam budaya 

lokal didasari oleh keyakinan bahwa agama tidak dapat dipisahkan dari adat atau 

Aluk sampai pada tingkat tertentu.23 Oleh karena itu, adat dan Kristen dianggap 

dapat diselaraskan sebagaimana adat dan Aluk, meskipun hal ini memerlukan 

bimbingan yang hati-hati dalam jangka waktu yang panjang. Setelah satu dekade 

berkarya di Makale-Rantepao, misi menyadari bahwa penerimaan masyarakat 

Toraja terhadap agama Kristen sangat bergantung pada kebijakan misi terhadap 

ritual kematian, sebagaimana ditegaskan kembali melalui diskusi publik pada 

tahun 1923. 

Interaksi peradaban baru, termasuk Injil di Tana Toraja, diakui oleh 

Zakaria J. Ngelow sebagai tahap "emansipasi menuju peradaban modern." GZB 

memfasilitasi pendidikan formal, dan sebagai hasilnya, perubahan paling awal 

ditandai dengan perkembangan pola penggunaan bahasa. Sebelum kedatangan 

pemerintah kolonial Belanda dan para misionaris, para pemimpin masyarakat 

Toraja yang terpelajar berinteraksi dengan masyarakat pesisir, khususnya di Luwu 

dan Duri, menggunakan bahasa Bugis. Seiring dengan beroperasinya GZB dan 

                                                           
22 Sri Herawati P S Banne and Tomi Supriyanto, ‘Pendidikan Yang Misioner-Afirmatif: 

Sebuah Penelusuran Konsep Dan Praksis Pendidikan Lembaga Penginjilan GZB Di Toraja’, 

EPIGRAPHE: Jurnal Teologi Dan Pelayanan Kristiani, 6.1 (2022), pp. 101–17 (p. 105). 
23 Banne and Supriyanto, ‘Pendidikan Yang Misioner-Afirmatif: Sebuah Penelusuran 

Konsep Dan Praksis Pendidikan Lembaga Penginjilan GZB Di Toraja’. 



20 

 

 

 

sekolah-sekolah yang didirikan oleh pemerintah kolonial Belanda, media 

pengajaran di sekolah dan komunikasi dengan masyarakat pesisir beralih ke 

bahasa Melayu.24 

Bahasa Melayu inilah yang menghubungkan orang Toraja dengan 

masyarakat luas. Hubungan yang lebih erat dengan orang Toraja dan pendidikan 

guru yang berasal dari Ambon, Manado, Sangihe-Talaud, dan Timor memberikan 

pengaruh yang signifikan terhadap kehidupan orang Toraja. Hubungan dekat 

dengan Belanda mendorong pembaptisan dan pemeluk agama Kristen. 

Sebagaimana diduga, semua ini memengaruhi pola hidup orang Toraja dalam 

berinteraksi dengan masyarakat dan peradaban di sekitar mereka.25 

Dengan demikian, kedatangan Injil di Tana Toraja bukan sekadar kasus 

kristenisasi wilayah tersebut, melainkan sebuah perubahan peradaban yang rumit 

dan berlapis. Pendekatan akomodatif yang diambil oleh GZB terhadap budaya 

lokal, khususnya sistem Aluk, dan ritual kematian, mencontohkan pendekatan 

misionaris yang peka terhadap budaya lokal. Perubahan media pengajaran dalam 

sistem sekolah formal dari Bugis ke Melayu, sangat meningkatkan komunikasi di 

antara orang Toraja. Hal ini juga memberi mereka akses ke peradaban yang lebih 

luas. Hasil akhir dari perubahan ini adalah pembentukan identitas baru di antara 

orang Toraja sebagai komunitas Kristen yang juga mempertahankan akar budaya 

                                                           
24 S van Bemmelen and R Raben, ‘Antara Daerah Dan Negara: Indonesia Tahun 1950-An’ 

(Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2011), p. 220 (p. 220). 
25 van Bemmelen and Raben, ‘Antara Daerah Dan Negara: Indonesia Tahun 1950-An’. 



21 

 

 

 

dan berada dalam hubungan pedagogis dengan dinamika modernitas yang 

membawa kolonialisme dan misi Kristen. 

 

C. Pembinaan Iman Kristen Pasca Konversi 

1. Pengertian Pembinaan Iman 

Pembinaan iman, yang juga sering disebut sebagai pembinaan warga 

gereja atau pembinaan rohani, merupakan sebuah upaya sentral dan proses yang 

terencana dalam komunitas gereja26. Secara definitif, pembinaan warga gereja 

adalah suatu proses terencana yang bertujuan untuk membantu setiap anggota 

jemaat mencapai pertumbuhan dalam aspek iman, karakter rohani yang serupa 

Kristus, dan pemahaman Alkitab.27 Seluruh rangkaian proses ini ditujukan agar 

jemaat dapat berpartisipasi dan berkontribusi secara aktif dalam kehidupan 

bergereja.28 Oleh karena itu, pembinaan warga gereja yang dapat disebut 

pembinaan iman adalah tugas dan tanggung jawab gereja kepada umat Tuhan.29 

Tugas pembinaan iman ini bertindak sebagai fondasi utama dalam 

perjalanan rohani setiap individu yang mengikuti ajaran Kristus.30 Hal ini 

merupakan pengejawantahan dari Amanat Agung Yesus Kristus, di mana gereja 

diamanatkan untuk melakukan penginjilan, baptisan, dan pengajaran (Matius 

                                                           
26 Purim Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman 

Jemaat’, Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), 2.2 (2020), pp. 151–69 (p. 152), 

doi:10.37364/jireh.v2i2.42. 
27 Abang Hermanto, ‘Buku Ajar Teori Dan Praktik Pembinaan Warga Gereja Masa Kini’ 

2025, 2025, p. 1. 
28 Hermanto, ‘Buku Ajar Teori Dan Praktik Pembinaan Warga Gereja Masa Kini’. 
29 Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat’. 
30 Greget Widhiati and Titi Christiana, ‘Pembinaan Iman Dan Karakter Kristiani’, Penerbit 

Yayasan Prima Agus Teknik, 2024, pp. 1–92 (p. 4). 



22 

 

 

 

28:19-20).31 Dalam konteks ini, istilah "mengajar" secara khusus diartikan sebagai 

upaya untuk melatih, membina, dan membawa perubahan yang dialami oleh 

jemaat. Selain itu, fungsi pembinaan jemaat (spiritual formation) juga memiliki 

peran yang besar bagi pertumbuhan iman, moral, dan kerohanian.32 

Pembinaan iman dirancang untuk memberikan pemahaman yang 

mendalam tentang prinsip-prinsip Kristiani.33 Prinsip-prinsip ini menjadi 

landasan krusial bagi terbentuknya karakter yang kokoh dan moral yang terpuji. 

Melalui serangkaian materi, jemaat dibimbing untuk memahami esensi iman 

Kristen, menggali potensi spiritual, dan dipersiapkan untuk menghadapi 

tantangan-tantangan moral dalam kehidupan sehari-hari34. Pembinaan rohani 

secara spesifik berfungsi untuk membangun karakter jemaat dengan cara 

meningkatkan nilai-nilai (values) kehidupan mereka agar selaras dengan standar 

moralitas Alkitab. 

Pelaksanaan pembinaan iman harus dilakukan secara akurat dan terukur. 

Gereja adalah lembaga ilahi yang didirikan oleh Tuhan Yesus Kristus dengan tugas 

mengajar dan mendewasakan umat (Matius 16:18; 28:19-20), dan tugas mengajar 

ini dilakukan dengan membuat program-program pembinaan secara terencana 

dan terprogram.35 Tujuannya adalah mampu meningkatkan pemahaman firman 

Tuhan serta menjadikan jemaat dewasa rohani yang diukur dari perubahan 

                                                           
31 Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat’. 
32 Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat’. 
33 Widhiati and Christiana, ‘Pembinaan Iman Dan Karakter Kristiani’. 
34 Widhiati and Christiana, ‘Pembinaan Iman Dan Karakter Kristiani’. 
35 Marbun, ‘Strategi Dan Model Pembinaan Rohani Untuk Pendewasaan Iman Jemaat’. 



23 

 

 

 

perilaku. Pembinaan ini juga merupakan upaya mengatasi degradasi moral dan 

menolong jemaat dalam memilah antara nilai-nilai adat istiadat dengan firman 

Tuhan. 

2. Proses Pembelajaran Iman bagi Pelaku Konversi 

Konversi agama pada dasarnya adalah suatu perubahan fundamental yang 

dialami oleh individu, mencakup transformasi dalam aspek ideologi, perilaku, 

dan status sosial. Pelaku konversi mengadopsi suatu identitas baru yang harus 

dijadikan sebagai tolok ukur bagi semua interaksi dan pandangan hidupnya.36 

Dari perspektif teologis Kristen, konversi didefinisikan sebagai perubahan atau 

pembalikan (the turning) dari satu keyakinan atau cara hidup menuju yang lain, 

yang secara esensial diinformasikan oleh karya keselamatan Kristus.37 Transisi ini 

menandai permulaan dari perjalanan spiritual yang baru. Oleh karena itu, setelah 

proklamasi keimanan, pelaku konversi berada pada fase kritis yang memerlukan 

pendampingan dan pembinaan keagamaan yang terstruktur, sebab perjalanan 

pasca-konversi seringkali rentan terhadap tantangan dan keraguan yang 

menggoyahkan iman. Proses Pembelajaran Iman oleh lembaga keagamaan adalah 

jembatan untuk mentransformasikan status konvert menjadi seorang pengikut 

yang berakar dan dewasa secara rohani. 

                                                           
36 Icol Dianto, ‘Konversi Agama Dalam Perdebatan Akademis’, Jurnal Al-Irsyad: Jurnal 

Bimbingan Konseling Islam, 4.1 (2022), pp. 39–62 (p. 40). 
37 David W Kling and others, ‘Conversion’, St Andrews Encyclopaedia of Theology 2023, 2023, 

p. 1. 



24 

 

 

 

Proses pembelajaran iman secara formal di lingkungan Kristen 

diwujudkan melalui program-program pengajaran yang terencana, yang paling 

utama adalah Kelas Katekisasi. Program ini memiliki tujuan spesifik untuk 

mengajarkan ajaran-ajaran iman Kristen dasar dan menghasilkan perubahan yang 

autentik. Artinya, melalui katekisasi, jemaat baru tidak hanya berganti status 

agama, tetapi juga harus memiliki pemahaman teologis dan etis yang memadai 

terhadap iman yang baru dianut.38 Penting untuk disadari bahwa pelaku konversi 

memerlukan bimbingan dan perhatian khusus dari pemimpin rohani, karena 

momen pasca-konversi adalah saat mereka baru benar-benar memulai 

pendalaman ajaran agama tersebut. 

Untuk menjamin keberhasilan dan keefektifan dalam membina jemaat 

yang baru dikonversi, proses pembelajaran iman harus didukung oleh desain 

kurikulum yang terstruktur dengan baik. Dalam konteks Kristen, terutama dalam 

pelaksanaan katekisasi bagi jemaat pasca-konversi, terdapat empat komponen 

utama yang harus dipenuhi dalam perumusan kurikulum39, yaitu: 

a. Tujuan: Merupakan rumusan yang jelas tentang apa yang ingin dicapai, yakni 

membina jemaat yang baru dikonversi agar mencapai kedewasaan iman dan 

pemahaman doktrin. 

                                                           
38 Ningsih Diliyanti Daud, Windy; Benu, ‘Desain Kurikulum Pendidikan Agama Kristen 

Bagi Kelas Katekisasi Anggota Jemaat GMIT Pasca Konversi Agama’, Jurnal Shanan, 2023, p. 77. 
39 Daud, Windy; Benu, ‘Desain Kurikulum Pendidikan Agama Kristen Bagi Kelas Katekisasi 

Anggota Jemaat GMIT Pasca Konversi Agama’. 



25 

 

 

 

b. Materi: Konten pembelajaran harus disusun secara sistematis, disarankan 

dimulai dari bahan yang ringan dan fundamental sebelum melangkah ke 

materi yang lebih kompleks. 

c. Strategi Pembelajaran: Merupakan metode yang digunakan untuk 

menyampaikan materi, yang harus mampu mengakomodasi kebutuhan 

spesifik jemaat baru. 

d. Evaluasi: Mekanisme pengukuran yang digunakan untuk mengukur sejauh 

mana tujuan dan keberhasilan proses pembelajaran telah tercapai. 

Selain melalui jalur formal seperti katekisasi, proses pembelajaran iman 

bagi pelaku konversi juga bersifat holistik dan berkelanjutan. Dalam menghadapi 

tantangan dan kasus konversi agama, pemimpin Kristen dituntut menerapkan 

strategi penguatan iman yang bertindak sebagai tindakan preventif.40 Strategi ini 

memastikan bahwa proses pembelajaran iman tidak terbatas di ruang kelas, tetapi 

meresap melalui seluruh kehidupan gereja. Implementasinya mencakup 

pembekalan iman yang diterapkan sejak dini dan terintegrasi dalam berbagai 

kegiatan gereja, seperti pertemuan ibadah, pertemuan kategorial, khotbah, 

katekisasi, hingga kunjungan pastoral.41 Integrasi ini penting mengingat konversi 

seringkali merupakan proses berangsur-angsur (gradual), di mana perubahan 

perilaku dan identitas dibangun secara bertahap.42 

                                                           
40 Situmeang and others, ‘Strategi Pemimpin Kristen Dalam Penguatan Iman Jemaat Di 

Tengah Kasus Konversi Agama’. 
41 Situmeang and others, ‘Strategi Pemimpin Kristen Dalam Penguatan Iman Jemaat Di 

Tengah Kasus Konversi Agama’. 
42 Dianto, ‘Konversi Agama Dalam Perdebatan Akademis’. 



26 

 

 

 

3. Transformasi Spiritual Pasca Konversi 

Transformasi spiritual pasca konversi agama merupakan tahapan 

fundamental dan berkesinambungan setelah individu memutuskan perubahan 

keyakinan. Konversi sendiri dapat didorong oleh konflik spiritual dalam diri, di 

mana perubahan agama membuahkan kebahagiaan dan perasaan telah meraih 

kebenaran sejati,43 serta menuntun pada adopsi identitas baru sebagai tolok ukur 

bagi pandangan hidupnya. Namun, keputusan keimanan ini harus diikuti dengan 

proses transformasi spiritual.44 Dalam teologi Kristen, konversi dipahami sebagai 

perubahan atau pembalikan (the turning) dari satu cara hidup ke cara hidup lain 

yang diinformasikan oleh karya keselamatan Kristus. Proses transformasi ini 

berfungsi untuk mendewasakan konvert, mengingat perjalanan pasca-konversi 

seringkali rentan terhadap tantangan dan memerlukan penguatan komitmen 

iman.45 

Proses transformasi spiritual bertujuan untuk membentuk Spiritualitas 

Kristen, yang berpusat pada perjumpaan mendalam dengan Kristus dan bertujuan 

mencapai transformasi yang autentik.46 Dalam konteks ini, Pendidikan Agama 

Kristen (PAK) memegang peran strategis dalam membentuk dan mentransformasi 

                                                           
43 Dimas Angga Wahid and Nurchayati Nurchayati, ‘Dinamika Psikologis Pemuda Yang 

Berpindah Agama: Sebuah Studi Kasus Deskriptif’, Character Jurnal Penelitian Psikologi, 8.4 (2021), pp. 

192–203 (p. 1). 
44 Yuliani Mendrofa, ‘Transformasi Spiritual Melalui Pendidikan Agama Kristen Untuk 

Orang Dewasa’, Regula Fidei: Jurnal Pendidikan Agama Kristen, 9.2 (2024), pp. 224–31. 
45 Mendrofa, ‘Transformasi Spiritual Melalui Pendidikan Agama Kristen Untuk Orang 

Dewasa’. 
46 Endang Pasaribu and Kris Banarto, PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN: Teologi, Spiritualitas 

& Transformasi Pendidikan (PENERBIT KBM INDONESIA, 2025), p. 15. 



27 

 

 

 

spiritualitas seseorang, bergerak dari sekadar transfer ilmu menuju pencapaian 

kedewasaan spiritual.47 Khususnya bagi orang dewasa, transformasi spiritual 

bertujuan mengatasi krisis iman dan pencarian makna hidup yang dipicu oleh 

kompleksitas kehidupan. Oleh karena itu, PAK harus dirancang agar menarik dan 

menumbuhkan minat spiritual individu secara berkelanjutan.48 

Transformasi spiritual yang baik harus mencakup pembaruan pada 

seluruh dimensi eksistensi individu. Transformasi ini juga memiliki dimensi 

psikologis yang terlihat, di mana konversi mendorong individu untuk berbuat 

lebih baik pada sesama dan memperbaiki perubahan relasi dengan lingkungan 

sosial. 

Meskipun konversi adalah pengalaman keselamatan yang dialami 

manusia yang dibedakan dari regenerasi, pengalaman ini memerlukan 

pendampingan pastoral dan edukatif yang sistematis. PAK, sebagai instrumen 

gereja, harus fokus pada pembentukan karakter dan pendalaman praktik spiritual 

agar dapat mengatasi dinamika psikologis dan tantangan sosial pasca-konversi. 

Keberhasilan proses transformasi spiritual dapat diukur dari beberapa indikator, 

yaitu Pendalaman Pemahaman Spiritual (memahami ajaran secara mendalam), 

Peningkatan Keterlibatan Religius (partisipasi aktif dalam komunitas rohani), 

Perubahan Perilaku (moralitas dan kualitas hubungan sosial yang membaik), serta 

                                                           
47 Andrea Elfata Ratulangi, ‘Pendidikan Agama Kristen Dan Transformasi Spiritualitas 

Mahasiswa: Analisis Konseptual Dan Refleksi Literatur’, Educatum: Jurnal Dunia Pendidikan, 2.1 

(2024), pp. 81–94 (p. 81). 
48 Ratulangi, ‘Pendidikan Agama Kristen Dan Transformasi Spiritualitas Mahasiswa: 

Analisis Konseptual Dan Refleksi Literatur’. 



28 

 

 

 

Penguatan Komitmen Iman (ketahanan iman saat menghadapi tantangan). Secara 

keseluruhan, transformasi spiritual adalah proses yang memastikan perubahan 

identitas agama berkembang menjadi kedewasaan iman yang nyata dan teruji.49 

 

D. Peran PAK dalam Pembinaan Pelaku Konversi 

Pengajaran Agama Kristen (PAK) kepada orang yang baru bertobat adalah 

proses pengajaran agama yang terorganisir dan terperinci yang bertujuan agar 

individu mempelajari ajaran-ajaran agama Kristen secara mendalam. Bagi orang 

yang baru bertobat yang berasal dari agama dan kepercayaan lain, PAK sangat 

penting untuk pembentukan identitas Kristen yang kuat. Dalam konteks ini, 

Alkitab adalah sumber utama yang tak tergantikan karena mengandung hikmat 

Allah yang membimbing umat-Nya dalam setiap aspek kehidupan. Sebagaimana 

ditekankan dalam 2 Timotius 3:16-17, Segala tulisan yang diilhamkan Allah 

memang bermanfaat untuk mengajar, untuk menyatakan kesalahan, untuk 

memperbaiki kelakuan dan untuk mendidik orang dalam kebenaran. Alkitab lebih 

dari sekadar instruksi ajaran moral dan berfungsi sebagai alat pendidikan yang 

memunculkan karakter positif, yang merupakan keselarasan dengan kehendak 

Allah, serta transformasi kehidupan yang membawa individu kepada kemiripan 

yang lebih tinggi dengan Kristus.50 

                                                           
49 Mendrofa, ‘Transformasi Spiritual Melalui Pendidikan Agama Kristen Untuk Orang 

Dewasa’. 
50 A Hermanto, Buku Pengantar Pendidikan Agama Kristen (Penerbit Widina, 2025), p. 11. 



29 

 

 

 

Dalam realisasinya, gereja memainkan peran krusial sebagai pusat utama 

pengajaran spiritualitas bagi para pelaku peralihan melalui berbagai bentuk kelas 

agama seperti katekisasi, sekolah Minggu, dan kelompok pembinaan rohani. Bagi 

para pelaku peralihan, katekisasi  sangat krusial karena berfungsi untuk 

mengajarkan iman Kristen tingkat pemula kepada individu sebelum dibaptis dan 

menjadi anggota penuh gereja. Adanya kegiatan-kegiatan tersebut memberikan 

kontribusi pada kesinambungan warisan iman Kristen pada generasi selanjutnya. 

Sekolah latihan yang Didirikan oleh mengubah gereja para peserta dari pendengar 

pasif menjadi partisipan aktif yang bertanggung jawab pada kehidupan mereka. 

Transformasi ini mengubah pendukung mereka menjadi jiwa yang berani 

meninggalkan pola hidup lama dan menghayati pola hidup Kristen sehari-hari.51 

Harmonisasi Visi dan Misi yang dicita-citakan PAK bagi para pelaku 

peralihan sangat penting bagi tujuan pendidikan rohani dan teologis yang dicita-

citakan. Visi gereja yang jelas diharapkan dapat menjadi kompas dan 

membimbing para pelaku peralihan menuju kehidupan baru mereka sebagai 

pengikut Kristus yang berakar kuat pada perintah Kristus yang menyesakkan 

yang terdapat dalam Amanat Agung Matius 28:19-20. Dengan demikian, dalam 

konteks ini, PAK bagi para pelaku peralihan bukan hanya tentang penyampaian 

doktrin, tetapi juga tentang perubahan karakter dan sikap yang merangkul nilai-

nilai Kristen sebagai identitas baru. Oleh karena itu, visi yang dikisahkan harus 

                                                           
51 Hermanto, Buku Pengantar Pendidikan Agama Kristen. 



30 

 

 

 

mencakup tujuan pembentukan para pelaku peralihan dalam Injil yang utuh, yang 

dilakukan demi kesejahteraan rohani dan sosial umat.52 

Pernyataan Misi PAK bagi para pelaku peralihan hendaknya diperoleh 

agar dapat dipahami dan diimplementasikan secara efektif dalam praktik melalui 

komponen-komponen inti yang khususnya relevan bagi para pelaku peralihan: 

a. Mengajarkan akar-akar Iman Kristen secara sistematis dan integral pada 

tingkat dasar. 

b. Pemuridan intensif yang membina pengikut Kristus menuju kedewasaan dan 

stabilitas dalam iman baru mereka. 

c. Pemeliharaan berkelanjutan untuk pertumbuhan rohani dan penguatan 

identitas Kristen. 

d. Pembangunan sikap dasar yang dipersiapkan untuk penginjilan Kristus dan 

kontribusi dalam pelayanan gereja sebagai anggota baru. 

Hal ini sesuai dengan apa yang ditegaskan Rasul Paulus dalam 2 Timotius 

2:2 tentang pentingnya pemuridan, yaitu apa yang telah dipelajari oleh orang yang 

bertobat, hendaknya mereka bagikan juga kepada orang lain yang mampu 

mengajar, dan kepada banyak orang lainnya.53 

Tujuan utama PAK bagi para pelaku peralihan adalah mendewasakan 

mereka dalam iman yang baru, sebagaimana dinyatakan dalam Efesus 4:11-13 

                                                           
52 Pdt Dr Joice Christien Wulancaes Sondakh and M Th, Transformasi Spiritualitas Vikaris 

Pendeta Dalam Pemuridan Gerejawi Di GMIM (Indramayu: Penerbit Adab, 2025), 61. 
53 Jhon Leonardo Presley Purba and Sari Saptorini, ‘Peran Gembala Terhadap Manajemen 

Pola Pemuridan Kristen Dalam 2 Timotius 2: 2 Di Era Disrupsi’, DIDASKO: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Kristen, 1.2 (2021), pp. 123–34 (p. 124). 



31 

 

 

 

bahwa pengajaran bertujuan untuk memperlengkapi orang-orang kudus bagi 

pekerjaan pelayanan dan pembangunan tubuh Kristus. Oleh karena itu, PAK bagi 

pelaku peralihan harus dirancang secara khusus untuk membantu mereka 

mencapai kedewasaan rohani dan pemahaman yang mendalam tentang ajaran 

Kristus melalui pengembangan program-program yang mendukung 

pertumbuhan spiritual seperti kelas-kelas Alkitab dasar, retret khusus pelaku 

peralihan, dan diskusi kelompok pendampingan.54 

Dalam konteks pendidikan formal di sekolah, PAK memiliki tujuan 

pembelajaran yang komprehensif dan holistik, yang juga relevan bagi siswa 

pelaku peralihan yang baru mengenal iman Kristen. Halamury mengidentifikasi 

sepuluh tujuan pembelajaran PAK di sekolah yang mencakup dimensi kognitif, 

afektif, dan psikomotorik yang sangat penting bagi para pelaku peralihan dalam 

memahami dan menghayati iman baru mereka:55 

1. Dimensi Teologis 

Belajar dan beriman kepada Tuhan yang menciptakan alam semesta dan 

manusia serta keselamatan kekal dalam karya penebusan Yesus Kristus, dimensi 

ini menjadi landasan paling mendasar bagi para mentor transisi dalam memahami 

Tuhan yang diyakini oleh para petobat baru. 

2. Dimensi Pneumatologis 

                                                           
54 Purba and Saptorini, ‘Peran Gembala Terhadap Manajemen Pola Pemuridan Kristen 

Dalam 2 Timotius 2: 2 Di Era Disrupsi’. 
55 M F Halamury, Pendidikan Agama Kristen Dan Teori Belajar: Implementasi Dalam Kegiatan 

Pembelajaran Di Kelas (Academia Publication, 2024), pp. 17–18. 



32 

 

 

 

Menghargai karya Tuhan dalam Roh Kudus sebagai Penolong dan 

Pembaru kehidupan manusia, khususnya para pendeta transisi yang mengalami 

perubahan hidup. 

3. Dimensi Praktis 

Menjadikan iman dapat diamalkan dalam kehidupan sehari-hari melalui 

perbuatan dan interaksi dengan orang lain serta peduli terhadap lingkungan, 

mendorong orang yang baru bertobat untuk menerapkan iman mereka dalam 

dunia nyata. 

4. Dimensi Eklesiologis dan Kewarganegaraan 

Memiliki tanggung jawab dan tugas sipil sebagai anggota gereja dan warga 

negara serta mencintai negara membantu orang yang baru bertobat memahami 

kewarganegaraan ganda mereka sebagai anggota gereja dan warga negara. 

5. Dimensi Karakter dan Moderasi 

Mengembangkan warga negara Indonesia secara holistik agar mampu 

memeluk agamanya secara bertanggung jawab dan beretika serta menerapkan 

prinsip moderasi beragama dalam pilar-pilar kehidupan bermasyarakat 

merupakan tugas relevan bagi para mentor transisi. 

6. Dimensi Pembentukan Karakter Kristiani 

Membimbing peserta didik agar bersikap bijaksana, pandai berbicara, dan 

berorientasi pada tindakan untuk mencontohkan karakter Kristen membantu 

mentor transisi untuk mendefinisikan identitas Kristen bagi orang yang baru 

bertobat. 



33 

 

 

 

7. Dimensi Kerukunan 

Kerukunan internasional, kerukunan antarpemerintah, kerukunan 

antarumat beragama dan antarumat beragama mempertimbangkan internalisasi 

prinsip-prinsip ini. 

8. Dimensi Kreativitas 

Memiliki kepekaan untuk terus mengasah daya cipta dalam cara berpikir 

dan bertingkah laku yang berlandaskan pada ajaran Firman Tuhan. 

9. Dimensi Kontekstual 

Menampilkan kontribusi konkret dalam lingkungan keluarga, institusi 

pendidikan, komunitas gereja, dan kehidupan bermasyarakat di Indonesia yang 

beragam, sehingga orang yang mengalami perpindahan agama mampu 

memberikan sumbangsih yang berguna di berbagai situasi sosial.56 

Penggandaan bahan ajar yang memadai bagi para pelaku peralihan perlu 

menyentuh semua aspek kehidupan mereka, termasuk keluarga yang memiliki 

karakteristik khusus ketika salah satu dari mereka menjadi pelaku peralihan. 

Dalam hal ini, keluarga memiliki tanggung jawab yang cukup besar, meskipun 

bagi pelaku peralihan yang berasal dari keluarga non Kristen, hal tersebut adalah 

suatu ironi. Dalam sebuah keluarga, pelaku peralihan yang lebih dahulu percaya 

kepada Yesus seharusnya menjadi suri teladan, sehingga pengajaran Kristen 

dalam keluarga menjadi salah satu prioritas. Dengan kata lain, gereja perlu 

                                                           
56 Halamury, Pendidikan Agama Kristen Dan Teori Belajar: Implementasi Dalam Kegiatan 

Pembelajaran Di Kelas. 



34 

 

 

 

mendampingi para pelaku peralihan untuk membantu mereka menghadapi 

masalah yang timbul dalam keluarga dan bekerjasama untuk menciptakan kondisi 

yang mendukung pertumbuhan iman bagi para pelaku peralihan.57 

Kolaborasi dengan lembaga pendidikan Kristen dan organisasi non-profit 

lain dapat memaksyimalkan gereja dalam mendukung para pelaku peralihan. 

Dalam menyusun kegiatan, gereja perlu membangun hubungan institusional 

dengan lembaga lain. Dengan perkumpulan itu, gereja bisa membantu dalam 

memperluas jangkauan dan mendalam dari kegiatan PAK yang berhubungan 

dengan para pelaku peralihan, termasuk pendampingan khusus dan konseling 

bagi para pelaku peralihan yang berproses dalam transisi keagamaan. Ini 

termasuk pelatihan bagi para pemimpin gereja supaya mereka dapat mengajarkan 

dan membimbing para pelaku peralihan dengan tepat, termasuk hal-hal lebih 

lembut seperti pengertian akan latar belakang agama yang diimbangkan.58 

 

 

 

 

 

 

 

E. Teori Pembelajaran Iman Thomas H. Groome 

1. Thomas H. Groome dan Model Shared Christian Praxis 

                                                           
57 Renaldo Putrokoesoemo, Pertumbuhan Rohani Melalui Pendidikan: Membangun Jemaat Yang 

Kuat Dalam Iman (Feniks Muda Sejahtera, 2024), p. 76. 
58 Putrokoesoemo, Pertumbuhan Rohani Melalui Pendidikan: Membangun Jemaat Yang Kuat 

Dalam Iman. 



35 

 

 

 

Thomas H. Groome adalah seorang teolog dan ahli pendidikan agama 

Kristen yang mengembangkan pendekatan pembelajaran iman yang dikenal 

dengan istilah "Shared Christian Praxis" atau Berbagi Praksis Kristen. Groome 

menyampaikan pendapatnya tentang Pendidikan Agama Kristen sebagai kegiatan 

politis bersama para peziarah dalam waktu yang secara sengaja bersama mereka 

memberikan perhatian pada kegiatan Allah di masa kini, pada cerita komunitas 

iman Kristen, dan Visi Kerajaan Allah yang benih-benihnya telah hadir di antara 

kita.59 Pendekatan ini merupakan kegiatan yang disertai dengan gerakan 

penginjilan dan proses pembelajaran berdasarkan teknik serta kemampuan 

melihat lingkungan sosial, budaya, dan politik, dengan tujuan akhir mewujudkan 

visi Kerajaan Allah bagi dunia ini dengan menjadikan orang-orang murid 

Kristus.60 

Pendekatan Shared Christian Praxis dari Thomas Groome adalah buah dari 

upaya yang cerdas untuk menarik pemahaman-pemahaman teologis, filosofis, 

dan pedagogis dari berbagai sumber, yang kadang-kadang saling bertentangan, 

dan meramunya sedemikian rupa sehingga menghasilkan suatu pendekatan yang 

kaya dalam pendidikan agama Kristen.61 Ketika istilah "Shared Christian Praxis" 

dipakai dalam maknanya yang paling luas, istilah itu benar-benar merupakan 

deskripsi tentang kehidupan iman yang dibagikan dari komunitas Kristen. 

                                                           
59 Arozatulo Telaumbanua, Teori-Teori Belajar Dan Penerapannya Dalam Pendidikan Agama 

Kristen (Penerbit Andi, 2025), p. 30. 
60 Sutrisna Harjanto, ‘A Critical Appreciation to Thomas Groome’s Shared Praxis Approach’, 

Indonesian Journal of Theology, 4.1 (2016), pp. 127–64 (pp. 127–28). 
61 Harjanto, ‘A Critical Appreciation to Thomas Groome’s Shared Praxis Approach’. 



36 

 

 

 

Komunitas iman Kristen adalah sekelompok orang yang ikut ambil bagian 

bersama dalam usaha bersama untuk menghidupkan praksis Kristen, yakni 

mereka secara sengaja melakukan kehendak Allah sebagai respons terhadap 

Kerajaan di dalam Yesus Kristus.62 

Berbagi praksis sebagai sebuah pendekatan pendidikan Kristen yang 

khusus harus terjadi di tengah-tengah praksis Kristen yang dibagikan yang lebih 

luas, yakni komunitas iman Kristen. Namun, pendidikan agama Kristen tidak 

boleh dipahami hanya sebagai agen sosialisasi semata. Ketika kegiatan pendidikan 

yang dilakukan dengan sengaja hanya dipahami sebagai agen sosialisasi yang lain 

dan dipanggil hanya untuk mensosialisasikan dengan lebih efektif, hal ini justru 

akan kontraproduktif terhadap tujuan sejati dari pendidikan agama Kristen. 

Pendekatan ini akan dapat dipahami lebih baik dengan menelusuri kerangka 

teologis dan filosofis di baliknya, berikut latar belakang historis yang membentuk 

pemikiran-pemikiran Groome maupun yang kepadanya ia bereaksi.63 

Kontribusi yang signifikan dari pendekatan Shared Christian Praxis di 

antaranya adalah epistemologi yang diperkaya untuk pendidikan agama Kristen 

dan pendekatan yang seimbang atau utuh antara teori dan praxis, serta antara 

Kisah/Visi Kristen dengan kisah/visi peserta didik.64 Model ini menekankan 

bahwa pembelajaran iman bukan hanya tentang transmisi pengetahuan teologis, 

                                                           
62 Thomas H Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen (BPK Gunung 

Mulia, 2010), p. 179. 
63 Harjanto, ‘A Critical Appreciation to Thomas Groome’s Shared Praxis Approach’. 
64 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 



37 

 

 

 

melainkan tentang bagaimana mengintegrasikan pengalaman hidup peserta didik 

dengan tradisi iman Kristen dalam sebuah proses dialogis dan reflektif. Groome 

mengusulkan bahwa pendidikan agama Kristen harus melibatkan hubungan 

dialektis antara komunitas Kristen dan lingkungan sosial budaya yang ada di 

sekitarnya, sehingga iman tidak hanya dipelajari tetapi juga dihidupi dalam 

konteks kehidupan nyata.65 

2. Aspek Kognitif dalam Pembelajaran Iman 

Aspek kognitif dalam pembelajaran iman berkaitan dengan dimensi 

intelektual dan pengetahuan dalam kehidupan beriman. Groome 

mengidentifikasi aspek ini sebagai "iman sebagai kegiatan percaya" (faith as 

believing). Dalam mentalitas Barat, iman (faith) dan kepercayaan (belief) sering 

dianggap sama, namun Groome menegaskan bahwa meskipun iman Kristen lebih 

luas daripada kepercayaan, tentu saja ada dimensi kepercayaan dalam iman 

Kristen ketika iman Kristen diwujudkan dalam kehidupan manusia.66 David Tracy 

menyatakan bahwa "kepercayaan" adalah simbol yang menjelaskan pernyataan 

kognitif, moral, atau historis tertentu yang terkandung dalam sikap "iman" 

tertentu.67 

Kekristenan membuat pernyataan-pernyataan kognitif, moral, dan historis 

tertentu dan mengusulkan mereka kepada orang-orang sebagai sebuah cara 

                                                           
65 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 
66 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 
67 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 



38 

 

 

 

membuat makna dalam kehidupan mereka. Oleh karena itu, kegiatan iman 

Kristen mewajibkan sebagian keyakinan yang teguh pada kebenaran-kebenaran 

yang diusulkan sebagai kepercayaan-kepercayaan iman Kristen yang esensial. 

Sejauh kepercayaan-kepercayaan ini dipakai sendiri, dimengerti dan diterima oleh 

orang Kristen, ada dimensi iman Kristen yang kognitif, atau apa yang disebut 

"dimensi iman Kristen yang intelektual".68 Santo Augustinus, yang menjadi mentor 

baik bagi mereka yang menekankan iman sebagai kegiatan percaya maupun yang 

menekankan iman sebagai kegiatan lainnya, memberikan kontribusi penting 

dalam memahami dimensi kognitif ini.69 

Iman sebagai keyakinan merupakan dimensi yang menekankan segi 

intelektual, sehingga iman hendaknya direnungkan, dipahami, dan didalami 

sebagai keyakinan yang teguh. Dimensi intelektual ini mengacu pada sikap 

kognitif, dan dalam perkembangan iman, sikap kognitif ini menekankan 

pemahaman bahwa iman dapat dipertanggungjawabkan menurut daya akal 

budi.70 Santo Agustinus menyatakan bahwa pemahaman kognitif adalah upah dari 

iman, artinya keyakinan terhadap terang anugerah Allah harus menuju pada 

pengertian tentang apa yang diyakini.71 Sifat kognitif dari aktivitas iman ini 

diperluas oleh Thomas Aquinas yang melihat iman sebagai karunia dari Allah 

                                                           
68 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 
69 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 
70 Vivi Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya 

Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’ (STKIP WIDYA 

YUWANA MADIUN, 2023), pp. 38–39. 
71 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya 

Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’. 



39 

 

 

 

yang tidak dapat diragukan lagi, di mana Thomas Aquinas berusaha untuk tetap 

menggabungkan pemahaman iman dan keyakinan yang sama-sama menyetujui 

kebenaran ilahi atas perintah kehendak yang digerakkan oleh kasih karunia 

Allah.72 

Berdasarkan pemahaman tersebut, iman sebagai keyakinan dapat 

dipahami sebagai iman yang merupakan anugerah dari Allah yang bertemu 

dengan kecerdasan berpikir manusia sehingga dapat melahirkan sikap percaya 

serta mengacu pada sebuah keyakinan. Dimensi intelektual tidak dapat 

menggambarkan sepenuhnya pengertian iman sebagai keyakinan, karena dimensi 

intelektual merupakan salah satu bagian dari dimensi iman yang perlu 

diintegrasikan dengan dimensi-dimensi lainnya.73 Dalam konteks pembelajaran 

iman, aspek kognitif ini sangat penting untuk memastikan bahwa peserta didik 

memiliki pemahaman yang benar tentang ajaran-ajaran iman Kristen, doktrin 

gereja, dan prinsip-prinsip teologis yang menjadi fondasi kehidupan beriman 

mereka. Namun, pemahaman kognitif ini tidak boleh berdiri sendiri, melainkan 

harus diintegrasikan dengan pengalaman dan tindakan nyata dalam kehidupan 

sehari-hari. 

3. Aspek Afektif dalam Pembelajaran Iman 

                                                           
72 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya 

Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’. 
73 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya 

Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’. 



40 

 

 

 

Aspek afektif dalam pembelajaran iman berkaitan dengan dimensi 

emosional, perasaan, dan hubungan personal dengan Allah. Groome 

mengidentifikasi aspek ini sebagai "iman sebagai kegiatan mempercayakan" (faith 

as trusting). Dalam bahasa Inggris, kata "faith" berasal dari bahasa Latin "fidere" 

yang berarti "percaya". Dengan demikian, berada dalam iman berarti melakukan 

aktivitas percaya yang mengacu pada dimensi afektif. Dimensi afektif ini 

merupakan sebuah hubungan kepercayaan antara manusia dengan pribadi Allah 

yang menyelamatkan melalui Yesus Kristus dalam bentuk kesetiaan, kasih, dan 

keterikatan.74 

Iman sebagai kegiatan mempercayakan adalah undangan menjalin 

hubungan kesetiaan yang penuh rasa percaya dengan Allah yang setia yang 

menyelamatkan melalui Yesus Kristus oleh kuasa Roh Kudus. Hubungan 

kesetiaan dengan Allah yang penuh rasa percaya dalam Kristus membentuk, 

sebagaimana juga dibentuk oleh, kualitas hubungan kita dengan orang-orang lain. 

Karena berkaitan dengan seluruh hubungan manusia, aspek iman Kristen ini 

menunjuk pada dimensi afektif dan meminta kegiatan mempercayakan.75 Sikap 

percaya ini merupakan ciri yang cukup menonjol dalam Perjanjian Lama tentang 

iman, dan dalam Perjanjian Baru telah diungkapkan juga oleh Paulus bahwa iman 

                                                           
74 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 
75 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 



41 

 

 

 

merupakan komitmen pribadi untuk hubungan percaya dengan Allah yang 

menyelamatkan dalam Yesus Kristus.76 

Karya keselamatan Allah dalam Kristus menimbulkan keadaan percayaan, 

kagum, keajaiban, rasa hormat, pemujaan, bersyukur, dan permohonan dari pihak 

manusia. Keadaan tersebut disampaikan melalui doa, karena doa merupakan 

dimensi dialogis dari hubungan manusia dengan Tuhan di dalam Kristus, dan 

tanpa dialog maka tidak ada hubungan yang dapat bertahan.77 Berdasarkan 

pemaparan tersebut, iman sebagai kepercayaan dapat dipahami sebagai sebuah 

hubungan pribadi antara manusia dengan Allah. Hubungan tersebut mengacu 

pada dimensi afektif, di mana Allah memberikan keselamatan kepada manusia 

melalui putera-Nya Yesus Kristus. Iman sebagai kepercayaan ini lebih mengarah 

sebagai aktivitas iman yang melibatkan rasa kebanggaan terhadap apa yang telah 

diimani.78 

Dimensi afektif dalam pembelajaran iman ini menimbulkan dua tugas bagi 

kegiatan pendidikan. Pertama, tugas untuk mengasuh orang-orang dalam hal 

perkembangan spiritual mereka. Pendidikan agama Kristen harus membantu 

pertumbuhan spiritual para partisipannya, memperdalam hubungan mereka 

dengan Allah di dalam Yesus Kristus. Ini meminta perhatian yang khusus pada 

                                                           
76 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya 

Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’. 
77 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 
78 Magdalena Vivi Imelda Sari, “PenerapaMagdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan 

Pendidikan Karakter Sebagai Upaya Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK 

Santo Yusup Madiun’.n Pendidikan Karakter Sebagai Upaya Mengembangkan Iman Kristiani Pada 

Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun.” 



42 

 

 

 

kegiatan doa dan pendidikan bagi kegiatan doa, baik bersifat personal maupun 

komunal. Tugas ini mewajibkan agar kegiatan pendidikan berusaha membimbing 

para partisipan memiliki rasa kagum dan hormat pada kebaikan Allah yang setia 

yang Kerajaan-Nya telah hadir di antara kita.79 Dengan demikian, aspek afektif 

tidak hanya tentang perasaan semata, melainkan tentang pembentukan hubungan 

yang mendalam dan autentik dengan Allah yang mengubah seluruh cara hidup 

seseorang. 

4. Aspek Psikomotorik dalam Pembelajaran Iman 

Aspek psikomotorik dalam pembelajaran iman berkaitan dengan tindakan 

nyata dan praktik hidup beriman dalam kehidupan sehari-hari. Groome 

mengidentifikasi aspek ini sebagai "iman sebagai kegiatan melakukan" (faith as 

doing). Dalam Injil Matius, Yesus menjelaskan bahwa mengaku "Tuhan, Tuhan" 

tidak cukup untuk masuk ke dalam Kerajaan. Iman Kristen sebagai respons 

terhadap Kerajaan Allah dalam Kristus harus mencakup perbuatan kehendak 

Allah. Lebih spesifik lagi, perbuatan tersebut harus menemukan perwujudan 

dalam kehidupan yang dihayati dengan kasih agape, yaitu mengasihi Allah 

dengan mengasihi sesama sebagai diri sendiri.80 

Iman sebagai tindakan merupakan ungkapan iman yang terwujud dalam 

sebuah perbuatan. Dalam tradisi Kristen, tindakan tersebut terwujud dalam 

panggilan hidup untuk saling mengasihi. Bagi para teolog, sudah menjadi gagasan 

                                                           
79 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 
80 Groome, Christian Religious Education: Pendidikan Agama Kristen. 



43 

 

 

 

umum tentang iman dan amal karena keduanya tidak dapat dipisahkan dalam 

kehidupan manusia.81 Seperti yang dijelaskan oleh Thomas Aquinas, keyakinan 

dan tindakan cinta kasih ada bersama-sama sebagai materi dan bentuk. Artinya, 

iman tidak dapat berdiri sendiri tanpa tindakan kasih, dan tindakan kasih 

memberikan bentuk konkret kepada iman yang dipercayai. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, iman sebagai tindakan merupakan iman 

Kristiani yang dihayati dan menuntut untuk melakukan apa yang diketahui. Iman 

dan perbuatan menjadi satu kesatuan mutlak bagi seseorang. Iman dalam 

perkataan tidak akan menuntun seseorang masuk ke dalam surga, melainkan 

iman harus dibuktikan melalui perbuatan.82 Dalam konteks Matius 7:21, Yesus 

dengan tegas menyatakan bahwa bukan orang yang berkata "Tuhan, Tuhan" yang 

akan masuk ke dalam Kerajaan Sorga, melainkan orang yang melakukan 

kehendak Bapa. Hal ini menegaskan bahwa aspek psikomotorik atau tindakan 

nyata adalah bukti autentisitas iman seseorang. 

Aspek psikomotorik dalam pembelajaran iman mencakup berbagai bentuk 

praktik hidup beriman seperti pelayanan kepada sesama, tindakan kasih dalam 

komunitas, keterlibatan dalam misi gereja, serta penerapan nilai-nilai Kristiani 

dalam kehidupan keluarga, pekerjaan, dan masyarakat. Pembelajaran iman yang 

efektif harus mendorong peserta didik tidak hanya memahami dan merasakan 

                                                           
81 Magdalena Vivi Imelda Sari, “Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya 

Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di Smpk Santo Yusup Madiun,” 42. 
82 Magdalena Vivi Imelda Sari, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Sebagai Upaya 

Mengembangkan Iman Kristiani Pada Peserta Didik Di SMPK Santo Yusup Madiun’. 



44 

 

 

 

imannya, tetapi juga mengekspresikannya melalui tindakan konkret yang 

mencerminkan karakter Kristus. Dengan demikian, aspek psikomotorik menjadi 

ujian sejati dari kedalaman iman seseorang, di mana iman yang hidup akan selalu 

menghasilkan buah dalam bentuk perbuatan baik yang memuliakan Allah dan 

memberkati sesama. 

5. Integrasi Ketiga Aspek dalam Pembelajaran Iman yang Holistik 

Ketiga aspek pembelajaran iman yang dikemukakan oleh Groome, 

kognitif, afektif, dan psikomotorik tidak dapat berdiri sendiri-sendiri, melainkan 

harus diintegrasikan secara holistik dalam proses pendidikan agama Kristen. 

Pembelajaran Agama Kristen merupakan bagian penting dalam membentuk 

karakter peserta didik secara menyeluruh. Kurikulum PAK idealnya 

mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik agar iman yang 

diajarkan tidak hanya dipahami secara teori, tetapi juga dihayati dan diaplikasikan 

dalam kehidupan sehari-hari.83 Pendekatan holistik ini bertujuan menciptakan 

pembelajaran yang lebih bermakna dan relevan dengan kebutuhan spiritual dan 

sosial peserta didik di era modern, serta sejalan dengan teori pembelajaran 

kontemporer yang menekankan pentingnya keterlibatan emosional dan 

keterampilan praktis sebagai syarat tercapainya pembentukan karakter yang 

autentik dan berkelanjutan.84 

                                                           
83 Natalia Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan 

Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen’, Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat, 4.2 

(2025), pp. 612–21 (p. 612). 
84 Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan 

Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen’. 



45 

 

 

 

Integrasi aspek afektif dan psikomotorik dalam pembelajaran Agama 

Kristen sangat penting untuk menghasilkan pemahaman iman yang holistik. 

Aspek afektif melibatkan sikap, perasaan, dan nilai yang dirasakan secara 

mendalam oleh peserta didik, sementara aspek psikomotorik mengacu pada 

keterampilan dan tindakan nyata dalam mengimplementasikan nilai-nilai 

tersebut.85 Keduanya merupakan elemen vital untuk memastikan iman tidak 

hanya dipahami secara teori, tetapi juga dihayati dan diaplikasikan dalam 

kehidupan sehari-hari. Tanpa integrasi ketiga aspek ini, pembelajaran iman akan 

menjadi parsial dan tidak mampu membentuk pribadi Kristen yang utuh.86 

Dalam konteks teori Groome tentang Shared Christian Praxis, integrasi 

ketiga aspek ini terjadi melalui proses dialogis antara pengalaman hidup peserta 

didik (kisah/visi pribadi) dengan tradisi iman Kristen (Kisah/Visi Kristen). Proses 

ini memungkinkan peserta didik untuk tidak hanya menerima pengetahuan 

tentang iman secara pasif (kognitif), tetapi juga mengalami perjumpaan personal 

dengan Allah (afektif) dan mengekspresikannya dalam tindakan konkret 

(psikomotorik). Model pembelajaran yang holistik ini mengakui bahwa iman 

Kristen adalah realitas yang hidup, yang melibatkan seluruh dimensi 

kemanusiaan, pikiran, hati, dan tindakan dalam respons terhadap Allah yang 

menyatakan diri dalam Yesus Kristus. 

                                                           
85 Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan 

Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen’. 
86 Natalia, ‘Kurikulum Pak Yang Holistik: Mengintegrasikan Aspek Afektif Dan 

Psikomotorik Dalam Pembelajaran Agama Kristen’. 



46 

 

 

 

Pendekatan holistik dalam pembelajaran iman juga sejalan dengan 

pemahaman bahwa manusia adalah makhluk yang utuh, bukan terdiri dari 

bagian-bagian yang terpisah. Ketika ketiga aspek ini diintegrasikan dengan baik 

dalam pendidikan agama Kristen, peserta didik tidak hanya menjadi orang yang 

berpengetahuan tentang iman (kognitif), atau orang yang memiliki pengalaman 

rohani yang mendalam (afektif), atau orang yang aktif dalam pelayanan 

(psikomotorik) saja, melainkan menjadi pribadi Kristen yang dewasa dan matang 

yang mampu mengintegrasikan iman dalam seluruh aspek kehidupannya. Inilah 

tujuan akhir dari pendidikan agama Kristen menurut Groome YAKNI membentuk 

murid-murid Kristus yang hidup dan bersaksi tentang Kerajaan Allah di tengah 

dunia dengan seluruh keberadaan mereka. 

 


