BAB II

LANDASAN TEORI

A. Pertumbuhan Iman Pemuda
1. Definisi Iman

Kata "iman" memiliki padanan dalam beberapa bahasa.Bahasa Ibrani
mengenalnya sebagai “Emltn" (kesetiaan) dan “Batakh” (percaya).Sementara
dalam bahasa Yunani, “Pistis” berarti keyakinan (kata benda) dan "Pisteo” berarti
mempercayai (kata kerja).Dalam bahasa Inggris, kata “Faith" juga
menggambarkan pengertian yang sama, yaitu kepercayaan dan keyakinan.

Penulis kitab Ibrani menggambarkan iman sebagai sebuah fondasi untuk
hal-hal yang kita nantikan dan menjadi keyakinan atas hal-hal yang tidak
tampak oleh mata (Ibr. 11:1). Maksud dari definisi ini adalah setiap harapan yang
kita punya haruslah berdiri di atas keyakinan yang kokoh. Keyakinan inilah yang
kemudian berfungsi sebagai bukti nyata, meskipun kita belum melihat wujud
fisiknya secara langsung.’

R.C. Sproul memberikan beberapa pernyataan mengenai iman yaitu
kepercayaan yang menempatkan Allah sebagai pusatnya, yang memiliki

kekuatan untuk mengubah hidup seseorang dari keadaan yang gelap menuju

8Suanglangi Hermanto, “Iman Kristen Dan Akal Budi,” Jurnal Jaffray: Jurnal Teologi dan
Studi pastoral 2 (2004): 44 — 45.
Suanglangi Hermanto 44 — 45.



kehidupan yang penuh terang.Iman juga sebagai pondasi untuk tetap berharap
akan masa depan. '

Menurut Sabdono proses pertumbuhan iman menuju kesempurnan
dalam Kristus memerlukan komitmen yang aktif. Hal ini hanya dapat terwujud
ketika seseorang dengan sadar bersedia melepaskan segala beban dan dosa,
sambil secara konsisten meneladani cara hidup dan keteladanan Yesus (Ibrani
12:1-2).

Menurut Thomas H. Groome dalam bukunya Pendidikan Agama Kristen,
mengatakan Iman Kristen yang aktif dan hidup dapat dipahami melalui tiga
aspek mendasar. Pertama adalah aspek keyakinan atau kepercayaan pada
kebenaran doktrin. Kedua, iman merupakan suatu relasi kepercayaan dan
ketergantungan yang personal dengan Allah.

Ketiga, iman mewujud dalam bentuk kehidupan yang dijiwai oleh kasih
agape. Karena iman Kristen bersifat dinamis, ketiga dimensi ini kemudian
terekspresi dalam bentuk tindakan nyata: mempercayai kebenaran iman
(believing), menyerahkan diri sepenuhnya kepada Allah (trusting), dan
mengaktualisasikan iman tersebut dalam perbuatan kasih (doing).!!

Berdasarkan ketiga pendapat pakar di atas, dapat disimpulkan bawah
Iman Kristen pada hakikatnya adalah kepercayaan yang berpusat pada Allah,

memiliki kuasa untuk mengubah hidup manusia dari kegelapan menuju terang

0¥eniretnowati Tri Astuti, Angin Yakub Hendrawan Perangin, “Ketahanan Iman Kristen
Di Tengah Era Disrupsi,” Jurnal Teologi (JUTEOLOG )1 (2020):88 https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta
.ac.id/index.php/juteolog.

1 Yeniretnowati Tri Astuti, Angin Yakub Hendrawan Perangin, 88 — 90.



10

dan menjadi landasan kokoh bagi pengharapan akan masa depan. Pertumbuhan
iman menuju kesempurnaan dalam Kristus memerlukan komitmen aktif, yang
diwujudkan dengan kerelaan melepaskan segala beban dan dosa serta ketekunan
dalam meneladani kehidupan Yesus.

Sebagai suatu realitas yang dinamis, iman ini mewujud dalam tiga aspek
yang tak terpisahkan: keyakinan akan kebenaran doktrin (believing), relasi
kepercayaan dan ketergantungan personal kepada Allah (trusting), serta
pengaktualisasiannya dalam kehidupan nyata yang dijiwai oleh kasih agape
(doing).

2. Faktor Pendukung Pertumbuhan Iman

Proses pertumbuhan iman seorang percaya tidak terjadi secara otomatis,
melainkan memerlukan sejumlah faktor pendukung yang memungkinkannya
berkembang.Pada hakikatnya, pertumbuhan ini bersumber dari kedaulatan dan
campur tangan Allah sebagai fondasi utama. Diawali dengan kelahiran baru
yang dikerjakan oleh Roh Kudus melalui anugerah-Nya,perjalanan iman
selanjutnya membutuhkan kedisiplinan spiritual yang secara aktif dilakukan
oleh orang percaya.'

Adapun Beberapa faktor yang mendukung pertumbuhan iman yaitu:

2Daeli Nevi Tri Kasih Setyaadi Eka, Jonathan Andreas, “Pertumbuhan Iman Dan
Pembentukan Gaya Hidup Pemuda Kristen,” Pendidikan Agama Kristen, Musik Gerejawi, Teologi-
Konseling Kristen 15 (2024): 21-22.



11
a. Hubungan Pribadi dengan Tuhan

Keintiman relasi personal antara umat beriman dan Tuhan, atau yang
dapat dikonseptualisasikan sebagai Hubungan Pribadi dengan Tuhan (HPDT),
menempati posisi yang esensial dalam kerangka pertumbuhan rohani. Dalam
perspektif ini, HPDT dipandang sebagai sebuah disiplin spiritual yang bersifat
personal, yang dipraktikkan secara sukarela untuk menunjang dan
mengokohkan kehidupan spiritual.

Implementasi dari disiplin ini termanifestasi melalui beragam bentuk
ritual dan kegiatan keagamaan, yang di antaranya meliputi penyelenggaraan
saat-saat hening (saat teduh), pelaksanaan ibadah doa, aktivitas membaca
Alkitab, upaya penafsiran terhadap makna yang terkandung di dalamnya, serta
kajian terhadap buku-buku yang bernuansa rohani."

b. Ibadah

Ibadah merupakan wujud penghormatan dan pengabdian total kepada
Tuhan, terbagi ke dalam dua ranah utama, yaitu ibadah pribadi dan ibadah
umum. Ibadah pribadi, yang sejatinya bertujuan untuk memuliakan Allah
Tritunggal, harus melampaui rutinitas formal dan berfungsi sebagai pilar
pendukung pertumbuhan rohani yang bersumber langsung dari Allah'.
Sementara itu, ibadah umum yang dilaksanakan secara kolektif dalam

persekutuan, tidak hanya menyatukan umat dalam iman dan memperkuat

BLepa Royke, Paradigma Spritualitas Kristen Di Era 5.0 (Yogyakarta: ANDI, 2022).7.
“Lepa Royke. 13.



12
mereka melalui pelayanan serta kesaksian bersama, tetapi juga menjadi
penopang bagi pencapaian kedewasaan rohani di dalam Kristus.

c. Pelayanan

Partisipasi aktif dalam pelayanan Kristen memegang peran penting
dalam pembentukan karakter spiritual individu, sebagaimana diilustrasikan
melalui relasi antara Rasul Paulus dan jemaat di Filipi. Dalam suratnya, Paulus
menyatakan bahwa dukungan yang diberikan jemaat bukan hanya menjadi
penopang baginya (Filipi 4:14), tetapi lebih dari itu, ia menyebutnya sebagai
"suatu persembahan yang harum dan berkenan kepada Allah" (Filipi 4:18).
Kontribusi jemaat tersebut merepresentasikan buah nyata dari kedewasaan
rohani mereka. 1°

Setiap murid Kristus, keterlibatan dalam pelayanan berfungsi sebagai
sarana transformasi ilahi untuk dibentuk menjadi pribadi yang semakin serupa
dengan Kristus. Perjalanan pelayanan, berbagai tantangan dan konflik yang
muncul menuntut ketergantungan mutlak pada penyertaan Tuhan, sekaligus
berperan sebagai ujian karakter yang memurnikan iman. Aspek komunitas juga
menjadi unsur krusial, dimana dukungan dari sesama percaya memberikan
kekuatan untuk bertahan dalam panggilan pelayanan. Dengan demikian, dapat

disimpulkan bahwa partisipasi dalam pelayanan bukan hanya konsekuensi logis

15 Lepa Royke. 16.



13
dari pertumbuhan iman, tetapi juga menjadi ekspresi nyata dari kedalaman
persekutuan seseorang dengan Tuhan.'

d. Disiplin Rohani

Penerapan disiplin rohani menempati posisi sentral dalam identitas
seorang murid Kristus, berfungsi sebagai sarana pendukung untuk mengalami
pertumbuhan dalam kasih dan pengenalan akan Tuhan yang semakin
mendalam. Sebagaimana di katakana oleh T.M. Moore suatu disiplin yang
terjebak dalam rutinitas belaka akan kehilangan efektivitasnya untuk
menghantarkan seseorang pada perjumpaan transformatif dengan Tuhan."”

Tanpa kedisiplinan, praktik-praktik kerohanian fundamental seperti saat
teduh, doa, dan perenungan Alkitab berpotensi terdegradasi menjadi aktivitas
formalistik yang tidak lagi memiliki daya untuk membangun kehidupan
spiritual. Sebaliknya, kedisiplinan yang dilandasi oleh komitmen dan sukacita
akan memampukan seorang percaya untuk secara konsisten dan taat
menjalankan segala bentuk ibadah, pelayanan, hingga penginjilan
e. Pemuridan

Pemuridan adalah mandat utama yang ditekankan oleh Yesus Kristus
sebelum kenaikan-Nya ke surga. Inti dari proses ini adalah mentransformasi
seorang individu menjadi pengikut Kristus yang sejati, yang tidak hanya percaya

tetapi juga aktif meneladani kehidupan dan ajaran Sang Guru. Dalam perjalanan

16 Lepa Royke.16.
7 Lepa Royke.20.



14
pemuridannya, seorang murid diajak untuk belajar dan menerapkan dalam
praktik segala perintah yang telah diberikan oleh Kristus.!®
3. Faktor Penghambat Pertumbuhan Iman

Perjalanan kehidupan rohani seorang percaya lebih menyerupai sebuah
pendakian yang penuh tantangan daripada sekadar berjalan di jalan tol yang
lurus dan mulus. Proses pertumbuhan ini dipengaruhi oleh dua kekuatan yang
saling berlawanan, yaitu faktor pendorong dan faktor penghambat. Ketika faktor
penghambat yang lebih dominan, perkembangan rohani seseorang dapat
terhambat dan menjadikannya tidak berkembang secara spiritual. Faktor —
faktor yang menghambat pertumbuhan iman seseorang yaitu :

a. Kedagingan

Prespektif teologi Kristen, terdapat dua paradigma hidup yang saling
bertolak belakang, yaitu kehidupan yang dipimpin oleh Roh dan kehidupan
yang dikendalikan oleh keinginan kedagingan.Paradigma pertama menghasilkan
buah-buah rohani yang konstruktif, seperti kasih, sukacita, damai sejahtera, dan
penguasaan diri sebagaimana tercantum dalam Galatia 5:22-23. Sebaliknya,
hidup yang mengikuti keinginan daging justru memunculkan perilaku destruktif
seperti perseteruan, iri hati, hawa nafsu, dan kepentingan diri sendiri seperti

yang diuraikan dalam Galatia 5:19-21.

8Lepa Royke.20.
19 Lepa Royke.21.
2 Lepa Royke.23.



15

Kondisi kedagingan ini sering kali dialami oleh orang percaya yang
secara iman telah dilahirkanbarukan melalui percaya kepada Kristus, namun
belum mengalami pertumbuhan menuju kedewasaan rohani. Mereka masih
hidup di bawah dominasi keinginan manusiawinya dan belum sepenuhnya
bertumbuh dalam Kristus, sehingga karakter dan perilakunya belum
mencerminkan kematangan spiritual.
b. Kemalasan

Berdasarkan kitab Amsal, kemalasan secara teologis dipandang sebagai
akar dari kemiskinan dan ketidakproduktifan hidup, yang dipertentangkan
secara langsung dengan karakter Allah yang aktif berkarya.Bagi seorang murid
Kristus, sikap ini tidak hanya menyebabkan pengabaian terhadap disiplin
spiritual dasar—seperti doa, perenungan firman, dan ibadah tetapi juga
menghambat partisipasi dalam pelayanan dan penginjilan. Oleh karena itu,
Salomo menyerukan untuk belajar dari ketekunan semut guna mengatasi
kecenderungan menunda dan membangun karakter yang mencerminkan
keteladanan Kristus.
c. Kesombongan

Kitab Amsal secara tegas mengaitkan kesombongan dengan kehinaan,
sementara menghubungkan kerendahan hati dengan kebijaksanaan sejati. Sifat
angkuh cenderung melahirkan penghinaan dari sesama dan menyebabkan
individu kehilangan kendali atas hidupnya. Dalam dimensi spiritual,

kesombongan rohani khususnya mendorong seseorang untuk menilai orang lain



16
berdasarkan standar dan persepsinya sendiri, bukan berdasarkan kebenaran
ilahi. Dengan demikian, sikap ini menghalangi seseorang untuk memiliki
kerendahan hati yang merupakan fondasi dari hikmat.”!

d. Ketidaktaatan

Ketidaktaatan terhadap Firman Tuhan menjadi penyebab fundamental
kejatuhan Adam dan Hawa ke dalam dosa di Taman Eden. Pola serupa juga
terlihat dalam kehidupan berbagai tokoh Alkitab lainnya, di mana ketidaktaatan
berperan signifikan dalam kegagalan perjalanan iman mereka.Secara esensial,
ketidaktaatan merepresentasikan suatu bentuk pembangkangan terhadap nilai-

nilai kekudusan dan kehendak ilahi. 2

B. Teori Perkembangan Iman James W. Fowler
1. Definisi Pertumbuhan Iman menurut James W. Fowler

James W. Fowler menggambarkan iman sebagai kualitas universal dalam
pembentukan makna anusia. Ia berpendapat bahwa iman adalah proses
pembentukan yang mendasari semua orang percaya® Menurut Fowler, iman
dapat dipahami melalui tiga sudut pandang.

Pertama, iman adalah cara seseorang membangun ikatan dengan orang
lain, yaitu merasa terhubung karena memiliki latar belakang, tujuan, atau cara

memandang hidup yang sama. Kedua, iman berperan sebagai kerangka berpikir

2 Lepa Royke.24.

22 Lepa Royke.24.

ZJanse Ben, “Tahapan Perkembangan Iman Fowler,” 25 September, last modified 2025,
https://www .toolshero.com/psychology/fowlers-stages-of-faith-development.



17
untuk memahami berbagai peristiwa dan pengalaman rumit dalam hidup. Aspek
ini juga melibatkan usaha manusia untuk terhubung dengan sesuatu yang lebih
tinggi (transenden) yang berada di luar jangkauan akal dan kendalinya, namun
tetap dapat dipercaya sepenuh hati.?*

Ketiga, iman berfungsi sebagai panduan hidup yang dibentuk oleh nilai-
nilai atau kekuatan yang dianggap paling penting dan pasti. Panduan ini dapat
terwujud dalam berbagai bentuk, seperti mengejar kesuksesan, merasakan
kebebasan, memiliki kekuasaan, hingga hal-hal yang lebih rohani seperti
berserah kepada Tuhan atau mengabdi kepada sesama?.

Berdasarkan pemikiran Fowler, iman dipahami sebagai kerangka
multidimensional yang fundamental dalam membentuk cara manusia berelasi
dan memandang realitas. Iman berfungsi sebagai perekat sosial yang
membangun komunitas melalui kesamaan nilai dan visi hidup, sekaligus
berperan sebagai lensa interpretatif untuk memaknai pengalaman hidup yang
kompleks serta menjembatani hubungan dengan realitas transenden yang
melampaui pemahaman rasional.

Iman beroperasi sebagai sistem nilai ultimat yang mengarahkan perilaku
dan pilihan hidup, baik dalam bentuk pencapaian sekuler seperti kesuksesan
maupun komitmen spiritual seperti pengabdian kepada Tuhan dan sesama.

Secara esensial, Fowler memandang iman bukan sekadar keyakinan religius,

2 Zega Yunardi Kristian,“Teori Perkembangan Iman Remaja Menurut James W. Fowler
Dan Implikasinya Bagi Pendidikan Agama Kristen,” Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Missio 12
(2020): 143.

% Zega Yunardi Kristian, 143.



18
melainkan sebagai struktur makna komprehensif yang memengaruhi relasi
interpersonal, pemahaman eksistensial, dan orientasi nilai seseorang secara
menyeluruh.

2. Teori Perkembangan Iman Menurut James W Fowler

Fowler —mengemukakan kerangka konseptual mengenai Teori
Perkembangan Iman yang dapat dipetakan ke dalam tiga perspektif utama,
yaitu:

a. iman (faith)

Menurut perspektif Fowler, iman dipahami sebagai suatu proses dinamis
dimana individu secara aktif membentuk, mengembangkan, dan
mempertahankan hal-hal yang dianggap paling bernilai dalam hidupnya.

Konsep iman dalam teorinya meliputi tiga dimensi utama: pertama,
sebagai lensa melalui mana seseorang memandang relasinya dengan sesama;
kedua, sebagai kerangka berpikir yang memampukan seseorang menafsirkan
realitas baik dalam cakupan luas maupun situasi spesifik; dan ketiga, sebagai
perspektif holistik tentang nilai-nilai kehidupan yang diaktualisasikan melalui
kapasitas internal yang memberikan manfaat bagi perkembangan pribadi dan

komunitas sosial.?

%Agu Egidius, “Katekese Sebagai Upaya Suksesi Pertumbuhan Iman Umat Paroki
Hspmtb-Putussibau,” EUNTES: Jurnal Ilmiah Pastoral, Kateketik, dan Pendidikan Agama Katolik 2
(2024): 72.



19

b. Perkembangan (development)

Menurut perspektif Fowler, pertumbuhan spiritual merupakan sebuah
perjalanan transformatif yang mengantarkan seseorang pada kedewasaan
beriman melalui serangkaian fase perkembangan yang berurutan?. Fowler
menekankan bahwa perkembangan psikologis dan spiritual individu terbentuk
melalui interaksi dinamis antara pengalaman hidup dan tantangan-tantangan
yang dihadapi.

Proses menghadapi dan mengatasi berbagai persoalan kehidupan inilah
yang berperan sebagai katalisator untuk mematangkan kepribadian serta
memperkuat ketahanan diri dalam menyikapi realitas hidup.?

c. Teori (theory)

Menurut perspektif Fowler, sebuah teori dapat dibangun melalui
integrasi berbagai disiplin ilmu yang didalamnya memuat serangkaian proposisi
ilmiah. Konsep teori yang dikemukakannya merupakan sintesis harmonis antara
pemahaman konseptual dan penerapan praktis.

Secara  psikologis,  teori = perkembangan  berfungsi  untuk
menginterpretasikan dan memformulasikan seluruh fenomena pertumbuhan

individu, termasuk aspek spiritualitasnya. Kajian ini mengungkapkan kontribusi

Agu Egidius, 72.
»Agu Egidius, 72.



20
signifikan Fowler dalam mengklasifikasikan fase-fase pertumbuhan spiritual
manusia sejak masa kanak-kanak hingga dewasa.?

3. Tahapan Pertumbuhan Iman Menurut James W. Fowler

Pertumbuhan iman merupakan tujuan yang harus dicapai oleh setiap
pengikut Kristus. Firman Tuhan menjadi landasan yang menentukan
kesempurnaan perkembangan iman seseorang.*’Kedalaman pemahaman akan
Anak Allah dan pertumbuhan iman umat ditingkatkan melalui Penyampaian
firman Tuhan yang terjadi dalam ibadah, baik melalui pengajaran maupun
pemberitaan. Hal ini sejalan dengan prinsip dalam Roma 10:17 yang
mengungkapkan bahwa kepercayaan lahir dari rangkaian penerimaan melalui
pendengaran, dan aktivitas mendengarkan tersebut itu sendiri terjadi melalui
firman Tuhan.

Kolose 2:6-7 memberikan nasihat untuk membangun kehidupan yang
berakar kuat di dalam Kristus, sehingga menjadi semakin teguh, tidak mudah
goyah, dan dapat bertumbuh dengan sehat. James W. Fowler, seorang pakar
teologi sekaligus ahli psikologi perkembangan, merumuskan konsep tahapan
perkembangan iman (stages of faith) sebagai model analisis untuk menjelaskan

proses pembentukan keyakinan rohani serta pencarian arti hidup oleh manusia

»Agu Egidius, 72.

%Basuki Yusuf Eko, Pertumbuhsn Iman Yang Sempurnah (Yogyakarta: Garudhawaca Online
Books, 2014).2.



21
di sepanjang rentang usia.*’Konsep ini dipengaruhi oleh pendekatan psikologi
dari Jean Piaget dan Lawrence Kohlberg, dikombinasikan dengan sudut pandang
teologis, yang menyoroti bahwa perkembangan iman berlangsung secara
bertahap melalui dinamika antara pengalaman pribadi, pengaruh budaya, dan
introspeksi mandiri.

Fowler merinci tujuh fase utama, yang tidak selalu mengikuti urutan
tetap dan bisa berbeda-beda pada setiap orang.3?Berikut uraian singkat mengenai
fase-fase perkembangan iman berdasarkan Fowler:

a. Tahap 0: Iman Primal atau Tidak Terbedakan (Primal or Undifferentiated Faith)

Fase ini biasanya dialami oleh bayi dan balita (rentang usia 0-2 tahun), di
mana keyakinan bersifat naluriah dan dibentuk lewat hubungan afektif dengan
orang tua atau penjaga. Orang tersebut merasakan rasa aman fundamental dan
kepercayaan dasar terhadap lingkungan, tanpa adanya pemahaman konsep yang
terstruktur.”® Pada tahap ini bayi belajar mempercayai pengasuhnya (orangtua)
dan menemukan gambaran intuitifnya sendiri mengenai apa yang baik dan apa
yang jahat. Benar dan salah dilihat menurut konsekuensi yang diberikan bagi

dirinya

31Costa Efraim Da, “Peranan Doa Terhadap Pertumbuhan Iman Jemaat Dimasa Pandemi
Covid-19,” TELEIOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 1 (2021): 111-112.

%2Costa Efraim D 111-112.

BFowler James W, Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for
Meaning (San Francisco: Harper & Row, 1981).115 — 125.



22
b. Tahap 1: Iman Intuitif-Proyektif (Intuitive-Projective Faith)

Fase ini umumnya muncul pada anak berusia 3-7 tahun, yang dicirikan
oleh keyakinan yang penuh imajinasi dan berorientasi emosi, di mana anak
menangkap narasi keagamaan melalui proses imajinatif dan proyeksi, kerap
disertai unsur fantasi atau rasa cemas. Pemahaman masih bersifat naluriah,
terpengaruh oleh kisah-kisah Alkitab atau warisan keluarga, meskipun rentan
terhadap Penyimpangan afektif. Pembelajaran rohani dini, seperti cerita Alkitab
dalam bentuk dongeng, mampu memperkaya fase ini.

c. Tahap 2: Iman Mitos-Literal (Mythic-Literal Faith)

Fase ini berlangsung pada anak usia 7-12 tahun, saat keyakinan menjadi
lebih harfiah dan didasarkan pada fakta, dengan penerimaan narasi keagamaan
sebagai realitas historis yang nyata. Anak mulai membedakan antara realitas
internal dan eksternal, tetapi tetap mengandalkan figur otoritas luar seperti
orang tua atau pendidik gereja. Fase ini meletakkan pondasi pengetahuan dasar
Alkitab, walaupun belum sepenuhnya kritis.** Pandangan anak pada usia ini
mengenai Tuhan menyerupai gambaran orangtua mereka, di mana orangtua
akan memberikan hadiah bila anak melakukan perlakuan yang baik dan
memberikan hukuman kepada anak bila melakukan perbuatan yang buruk.

d. Tahap 3: Iman Sintetis-Konvensional (Synthetic-Conventional Faith)
Fase ini mendominasi masa remaja dan dewasa muda (mulai usia 12

tahun ke atas), yang mencakup penggabungan keyakinan konvensional dari

34Fowler James W, 139 — 152.



23
lingkungan sosial, di mana iman diterima secara tidak sadar tanpa evaluasi
mendalam. Individu cenderung bergantung pada gereja atau keluarga, dengan
identitas rohani yang terbentuk melalui ikatan kelompok.*> Menurut Fowler,
meskipun iman sintetis-konvensional lebih abstrak dibandingkan dua tahap
sebelumnya, tetapi iman pada tahap ini masih cenderung patuh terhadap
keyakinan religius orang-orang lain dan belum mampu menganalisis ideology
alternative secara memadai
e. Tahap 4: Iman Individuatif-Reflektif (Individuative-Reflective Faith)

Fase ini timbul pada dewasa muda hingga usia menengah (sekitar 18-30
tahun atau lebih), di mana seseorang mulai merefleksikan dan mengkritik
keyakinan secara independen, melepaskan diri dari norma kelompok. Fase ini
menitikberatkan pada penerapan pribadi terhadap ajaran Tuhan.*

Tahap ini masih mempertahankan perhatian pada pribadi dan kekayaan
dalam pengambilan perspektif antarpribadi yang saling memahami, tetapi
menambahkan dua ciri yang saling berkaitan.Pertama, Tahap 4 yang menyadari
bahwa diri memiliki ideologi yang telah dibentuk dan dibentuk ulang sepanjang
waktu berusaha memahami orang lain tidak hanya dari kualitas pribadi mereka,
tetapi juga dengan mempertimbangkan bentuk ideologi mereka dan pengalaman
kelompok yang mendasarinya. Individu mulai membentuk keyakinan pribadi

melalui kritik terhadap otoritas dan tradisi. Dalam menyikapi keberagaman,

BFowler James W, 153 - 172.
3Fowler James W, 173 — 190.



24
individu bersikap reflektif dengan kesadaran kritis bahwa kebenaran punya
banyak jalandan kontekstual dengan menghargai perbedaan sebagai kekayaan.

Kedua, tahap ini mencapai pemahaman tentang hubungan sosial dalam
istilah sistem.Tidak lagi melihat hubungan sosial sekadar sebagai perpanjangan
dari hubungan antarpribadi, Tahap 4 mulai berpikir dalam kerangka hukum,
aturan, dan standar yang mengatur peran sosial.*”

James W. Fowler mengembangkan teori perkembangan iman yang tidak
hanya berfokus pada keyakinan agama formal, tetapi pada proses universal
manusia dalam membangun makna, komitmen, dan hubungan dengan yang
dianggap "Ultim" (Tuhan, nilai tertinggi, atau tujuan hidup). Menurut Fowler,
perkembangan iman berjalan seiring dengan perkembangan kognitif, moral, dan
emosional seseorang, melalui enam tahap yang berurutan (ditambah satu tahap
awal). Kedewasaan iman ditandai oleh kapasitas untuk
menjadi inklusif (melampaui Batasan kelompok sendiri), reflektif (mengkritisi
dan merefleksikan keyakinan secara mendalam), dan kontekstual (memahami
keyakinan dalam kerangka sejarah, budaya, dan sosial). Ketiga indikator ini
semakin kuat dan terintegrasi seiring naiknya tahapan.Transisi dari Tahap 3
(Iman Konvensional) menuju Tahap 4 (Iman Reflektif-Individuatif) merupakan
lompatan perkembangan yang kritis dan sering kali dipicu oleh ketegangan-

ketegangan psikologis dan spiritual yang mendalam. Individu dihadapkan pada

Fowler James W, 173 — 190.



25
dilema-dilema eksistensial yang mendorongnya untuk keluar dari zona nyaman
iman yang konvensional

Tahap ini ditandai oleh perkembangan diri (self), yang sebelumnya
dipertahankan identitas dan imannya melalui lingkaran hubungan antarpribadi
dengan orang-orang yang bermakna, kini menegaskan identitas yang tidak lagi
didefinisikan oleh peran atau makna yang diberikan oleh orang lain.Untuk
mempertahankan identitas baru tersebut, individu membentuk suatu kerangka
makna yang sadar akan batas-batas dan keterkaitan batinnya, serta menyadari
dirinya sebagai suatu pandangan dunia (worldview).

f. Tahap 5: Iman Konjungtif (Conjunctive Faith)

Fase ini dialami pada dewasa menengah (usia 30-50 tahun atau lebih),
yang melibatkan pengintegrasian aspek kontradiksi dan ketidakjelasan dalam
keyakinan, dengan penerimaan terhadap ambiguitas sambil menjaga dedikasi.
Individu menunjukkan sikap lebih inklusif terhadap perbedaan, dan keyakinan
berkembang menjadi lebih komprehensif, biasanya melalui pengalaman
pelayanan berkepanjangan®. Hanya sedikit orang dewasa yang memasuki tahap
ini. Tahap ini lebih terbuka terhadap paradox dan mengandung berbagai sudut
pandang yang saling bertolak-belakang.

g. Tahap 6: Iman Universal (Universalizing Faith)
Fase ini jarang tercapai dan bersifat matang, umumnya pada usia lanjut,

di mana keyakinan mencapai dimensi universal yang mendalam, dengan

38Fowler James W 191-207



26
individu menjalani hidup sepenuhnya selaras dengan nilai kasih dan keadilan
surgawi, sering kali dengan pengorbanan diri demi sesama.*

Fowler menggaris bawahi bahwa tidak setiap individu berhasil mencapai
fase puncak dalam proses evolusi keyakinan rohani ini, serta bahwa pola
perkembangan masing-masing orang bersifat unik, dipengaruhi oleh

pengalaman pribadi dan faktor lingkungan.

¥Fowler James W, 208 — 220.



