
 
 

8 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Pertumbuhan Iman Pemuda 

1. Definisi Iman 

Kata "iman" memiliki padanan dalam beberapa bahasa.Bahasa Ibrani 

mengenalnya sebagai "Emltn" (kesetiaan) dan "Batakh" (percaya).Sementara 

dalam bahasa Yunani, "Pistis" berarti keyakinan (kata benda) dan "Pisteo" berarti 

mempercayai (kata kerja).Dalam bahasa Inggris, kata "Faith" juga 

menggambarkan pengertian yang sama, yaitu kepercayaan dan keyakinan.8 

Penulis kitab Ibrani menggambarkan iman sebagai sebuah fondasi untuk 

hal-hal yang kita nantikan dan menjadi keyakinan atas hal-hal yang tidak 

tampak oleh mata (Ibr. 11:1). Maksud dari definisi ini adalah setiap harapan yang 

kita punya haruslah berdiri di atas keyakinan yang kokoh. Keyakinan inilah yang 

kemudian berfungsi sebagai bukti nyata, meskipun kita belum melihat wujud 

fisiknya secara langsung.9 

R.C. Sproul  memberikan  beberapa  pernyataan  mengenai  iman yaitu 

kepercayaan yang menempatkan Allah sebagai pusatnya, yang memiliki 

kekuatan untuk mengubah hidup seseorang dari keadaan yang gelap menuju 

                                                           
8Suanglangi Hermanto, “Iman Kristen Dan Akal Budi,” Jurnal Jaffray: Jurnal Teologi dan 

Studi pastoral 2 (2004): 44 – 45. 
9Suanglangi Hermanto 44 – 45. 



9 
 

 

kehidupan yang penuh terang.Iman juga sebagai pondasi untuk tetap berharap 

akan masa depan. 10 

 Menurut Sabdono proses pertumbuhan iman menuju kesempurnan 

dalam Kristus memerlukan komitmen yang aktif. Hal ini hanya dapat terwujud 

ketika seseorang dengan sadar bersedia melepaskan segala beban dan dosa, 

sambil secara konsisten meneladani cara hidup dan keteladanan Yesus (Ibrani 

12:1-2).  

Menurut Thomas H. Groome dalam bukunya Pendidikan Agama Kristen, 

mengatakan Iman Kristen yang aktif dan hidup dapat dipahami melalui tiga 

aspek mendasar. Pertama adalah aspek keyakinan atau kepercayaan pada 

kebenaran doktrin. Kedua, iman merupakan suatu relasi kepercayaan dan 

ketergantungan yang personal dengan Allah.  

Ketiga, iman mewujud dalam bentuk kehidupan yang dijiwai oleh kasih 

agape. Karena iman Kristen bersifat dinamis, ketiga dimensi ini kemudian 

terekspresi dalam bentuk tindakan nyata: mempercayai kebenaran iman 

(believing), menyerahkan diri sepenuhnya kepada Allah (trusting), dan 

mengaktualisasikan iman tersebut dalam perbuatan kasih (doing).11 

Berdasarkan ketiga pendapat pakar  di atas, dapat disimpulkan bawah 

Iman Kristen pada hakikatnya adalah kepercayaan yang berpusat pada Allah, 

memiliki kuasa untuk mengubah hidup manusia dari kegelapan menuju terang 

                                                           
10Yeniretnowati Tri Astuti, Angin Yakub Hendrawan Perangin, “Ketahanan Iman Kristen 

Di Tengah Era Disrupsi,” Jurnal Teologi (JUTEOLOG )1 (2020):88  https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta

.ac.id/index.php/juteolog.  
11 Yeniretnowati Tri Astuti, Angin Yakub Hendrawan Perangin, 88 – 90. 



10 
 

 

dan menjadi landasan kokoh bagi pengharapan akan masa depan. Pertumbuhan 

iman menuju kesempurnaan dalam Kristus memerlukan komitmen aktif, yang 

diwujudkan dengan kerelaan melepaskan segala beban dan dosa serta ketekunan 

dalam meneladani kehidupan Yesus.  

Sebagai suatu realitas yang dinamis, iman ini mewujud dalam tiga aspek 

yang tak terpisahkan: keyakinan akan kebenaran doktrin (believing), relasi 

kepercayaan dan ketergantungan personal kepada Allah (trusting), serta 

pengaktualisasiannya dalam kehidupan nyata yang dijiwai oleh kasih agape 

(doing). 

2. Faktor Pendukung Pertumbuhan Iman 

Proses pertumbuhan iman seorang percaya tidak terjadi secara otomatis, 

melainkan memerlukan sejumlah faktor pendukung yang memungkinkannya 

berkembang.Pada hakikatnya, pertumbuhan ini bersumber dari kedaulatan dan 

campur tangan Allah sebagai fondasi utama. Diawali dengan kelahiran baru 

yang dikerjakan oleh Roh Kudus melalui anugerah-Nya,perjalanan iman 

selanjutnya membutuhkan kedisiplinan spiritual yang secara aktif dilakukan 

oleh orang percaya.12 

     Adapun Beberapa faktor  yang mendukung pertumbuhan iman yaitu: 

 

 

                                                           
12Daeli Nevi Tri Kasih Setyaadi Eka, Jonathan Andreas, “Pertumbuhan Iman Dan 

Pembentukan Gaya Hidup Pemuda Kristen,” Pendidikan Agama Kristen, Musik Gerejawi, Teologi-

Konseling Kristen 15 (2024): 21–22.  



11 
 

 

a. Hubungan Pribadi dengan Tuhan 

Keintiman relasi personal antara umat beriman dan Tuhan, atau yang 

dapat dikonseptualisasikan sebagai Hubungan Pribadi dengan Tuhan (HPDT), 

menempati posisi yang esensial dalam kerangka pertumbuhan rohani. Dalam 

perspektif ini, HPDT dipandang sebagai sebuah disiplin spiritual yang bersifat 

personal, yang dipraktikkan secara sukarela untuk menunjang dan 

mengokohkan kehidupan spiritual.  

Implementasi dari disiplin ini termanifestasi melalui beragam bentuk 

ritual dan kegiatan keagamaan, yang di antaranya meliputi penyelenggaraan 

saat-saat hening (saat teduh), pelaksanaan ibadah doa, aktivitas membaca 

Alkitab, upaya penafsiran terhadap makna yang terkandung di dalamnya, serta 

kajian terhadap buku-buku yang bernuansa rohani.13 

b. Ibadah 

Ibadah merupakan wujud penghormatan dan pengabdian total kepada 

Tuhan, terbagi ke dalam dua ranah utama, yaitu ibadah pribadi dan ibadah 

umum. Ibadah pribadi, yang sejatinya bertujuan untuk memuliakan Allah 

Tritunggal, harus melampaui rutinitas formal dan berfungsi sebagai pilar 

pendukung pertumbuhan rohani yang bersumber langsung dari Allah14. 

Sementara itu, ibadah umum yang dilaksanakan secara kolektif dalam 

persekutuan, tidak hanya menyatukan umat dalam iman dan memperkuat 

                                                           
13Lepa Royke, Paradigma Spritualitas Kristen Di Era 5.0 (Yogyakarta: ANDI, 2022).7.  
14Lepa Royke. 13.  



12 
 

 

mereka melalui pelayanan serta kesaksian bersama, tetapi juga menjadi 

penopang bagi pencapaian kedewasaan rohani di dalam Kristus. 

c. Pelayanan 

Partisipasi aktif dalam pelayanan Kristen memegang peran penting 

dalam pembentukan karakter spiritual individu, sebagaimana diilustrasikan 

melalui relasi antara Rasul Paulus dan jemaat di Filipi. Dalam suratnya, Paulus 

menyatakan bahwa dukungan yang diberikan jemaat bukan hanya menjadi 

penopang baginya (Filipi 4:14), tetapi lebih dari itu, ia menyebutnya sebagai 

"suatu persembahan yang harum dan berkenan kepada Allah" (Filipi 4:18). 

Kontribusi jemaat tersebut merepresentasikan buah nyata dari kedewasaan 

rohani mereka. 15 

Setiap murid Kristus, keterlibatan dalam pelayanan berfungsi sebagai 

sarana transformasi ilahi untuk dibentuk menjadi pribadi yang semakin serupa 

dengan Kristus. Perjalanan pelayanan, berbagai tantangan dan konflik yang 

muncul menuntut ketergantungan mutlak pada penyertaan Tuhan, sekaligus 

berperan sebagai ujian karakter yang memurnikan iman. Aspek komunitas juga 

menjadi unsur krusial, dimana dukungan dari sesama percaya memberikan 

kekuatan untuk bertahan dalam panggilan pelayanan. Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa partisipasi dalam pelayanan bukan hanya konsekuensi logis 

                                                           
15 Lepa Royke. 16. 



13 
 

 

dari pertumbuhan iman, tetapi juga menjadi ekspresi nyata dari kedalaman 

persekutuan seseorang dengan Tuhan.16 

d. Disiplin Rohani 

Penerapan disiplin rohani menempati posisi sentral dalam identitas 

seorang murid Kristus, berfungsi sebagai sarana pendukung untuk mengalami 

pertumbuhan dalam kasih dan pengenalan akan Tuhan yang semakin 

mendalam. Sebagaimana di katakana oleh T.M. Moore suatu disiplin yang 

terjebak dalam rutinitas belaka akan kehilangan efektivitasnya untuk 

menghantarkan seseorang pada perjumpaan transformatif dengan Tuhan.17 

Tanpa kedisiplinan, praktik-praktik kerohanian fundamental seperti saat 

teduh, doa, dan perenungan Alkitab berpotensi terdegradasi menjadi aktivitas 

formalistik yang tidak lagi memiliki daya untuk membangun kehidupan 

spiritual. Sebaliknya, kedisiplinan yang dilandasi oleh komitmen dan sukacita 

akan memampukan seorang percaya untuk secara konsisten dan taat 

menjalankan segala bentuk ibadah, pelayanan, hingga penginjilan 

e. Pemuridan 

Pemuridan adalah mandat utama yang ditekankan oleh Yesus Kristus 

sebelum kenaikan-Nya ke surga. Inti dari proses ini adalah mentransformasi 

seorang individu menjadi pengikut Kristus yang sejati, yang tidak hanya percaya 

tetapi juga aktif meneladani kehidupan dan ajaran Sang Guru. Dalam perjalanan 

                                                           
16 Lepa Royke.16. 
17 Lepa Royke.20. 



14 
 

 

pemuridannya, seorang murid diajak untuk belajar dan menerapkan dalam 

praktik segala perintah yang telah diberikan oleh Kristus.18 

3. Faktor Penghambat Pertumbuhan Iman 

Perjalanan kehidupan rohani seorang percaya lebih menyerupai sebuah 

pendakian yang penuh tantangan daripada sekadar berjalan di jalan tol yang 

lurus dan mulus. Proses pertumbuhan ini dipengaruhi oleh dua kekuatan yang 

saling berlawanan, yaitu faktor pendorong dan faktor penghambat. Ketika faktor 

penghambat yang lebih dominan, perkembangan rohani seseorang dapat 

terhambat dan menjadikannya tidak berkembang secara spiritual. 19Faktor – 

faktor yang menghambat pertumbuhan iman seseorang yaitu : 

a. Kedagingan 

Prespektif teologi Kristen, terdapat dua paradigma hidup yang saling 

bertolak belakang, yaitu kehidupan yang dipimpin oleh Roh dan kehidupan 

yang dikendalikan oleh keinginan kedagingan.Paradigma pertama menghasilkan 

buah-buah rohani yang konstruktif, seperti kasih, sukacita, damai sejahtera, dan 

penguasaan diri sebagaimana tercantum dalam Galatia 5:22-23. 20Sebaliknya, 

hidup yang mengikuti keinginan daging justru memunculkan perilaku destruktif 

seperti perseteruan, iri hati, hawa nafsu, dan kepentingan diri sendiri seperti 

yang diuraikan dalam Galatia 5:19-21. 

                                                           
18Lepa Royke.20.  
19 Lepa Royke.21. 
20 Lepa Royke.23. 



15 
 

 

Kondisi kedagingan ini sering kali dialami oleh orang percaya yang 

secara iman telah dilahirkanbarukan melalui percaya kepada Kristus, namun 

belum mengalami pertumbuhan menuju kedewasaan rohani. Mereka masih 

hidup di bawah dominasi keinginan manusiawinya dan belum sepenuhnya 

bertumbuh dalam Kristus, sehingga karakter dan perilakunya belum 

mencerminkan kematangan spiritual. 

b. Kemalasan 

Berdasarkan kitab Amsal, kemalasan secara teologis dipandang sebagai 

akar dari kemiskinan dan ketidakproduktifan hidup, yang dipertentangkan 

secara langsung dengan karakter Allah yang aktif berkarya.Bagi seorang murid 

Kristus, sikap ini tidak hanya menyebabkan pengabaian terhadap disiplin 

spiritual dasar—seperti doa, perenungan firman, dan ibadah tetapi juga 

menghambat partisipasi dalam pelayanan dan penginjilan. Oleh karena itu, 

Salomo menyerukan untuk belajar dari ketekunan semut guna mengatasi 

kecenderungan menunda dan membangun karakter yang mencerminkan 

keteladanan Kristus. 

c. Kesombongan 

Kitab Amsal secara tegas mengaitkan kesombongan dengan kehinaan, 

sementara menghubungkan kerendahan hati dengan kebijaksanaan sejati. Sifat 

angkuh cenderung melahirkan penghinaan dari sesama dan menyebabkan 

individu kehilangan kendali atas hidupnya. Dalam dimensi spiritual, 

kesombongan rohani khususnya mendorong seseorang untuk menilai orang lain 



16 
 

 

berdasarkan standar dan persepsinya sendiri, bukan berdasarkan kebenaran 

ilahi. Dengan demikian, sikap ini menghalangi seseorang untuk memiliki 

kerendahan hati yang merupakan fondasi dari hikmat.21 

d. Ketidaktaatan 

Ketidaktaatan terhadap Firman Tuhan menjadi penyebab fundamental 

kejatuhan Adam dan Hawa ke dalam dosa di Taman Eden. Pola serupa juga 

terlihat dalam kehidupan berbagai tokoh Alkitab lainnya, di mana ketidaktaatan 

berperan signifikan dalam kegagalan perjalanan iman mereka.Secara esensial, 

ketidaktaatan merepresentasikan suatu bentuk pembangkangan terhadap nilai-

nilai kekudusan dan kehendak ilahi. 22 

 

B. Teori Perkembangan Iman James W. Fowler 

1. Definisi Pertumbuhan Iman menurut James W. Fowler 

James W. Fowler menggambarkan iman sebagai kualitas universal dalam 

pembentukan makna anusia. Ia berpendapat bahwa iman adalah proses 

pembentukan yang mendasari semua orang percaya23.Menurut Fowler, iman 

dapat dipahami melalui tiga sudut pandang.  

Pertama, iman adalah cara seseorang membangun ikatan dengan orang 

lain, yaitu merasa terhubung karena memiliki latar belakang, tujuan, atau cara 

memandang hidup yang sama. Kedua, iman berperan sebagai kerangka berpikir 

                                                           
21 Lepa Royke.24. 
22 Lepa Royke.24. 
23Janse Ben, “Tahapan Perkembangan Iman Fowler,” 25 September, last modified 2025, 

https://www.toolshero.com/psychology/fowlers-stages-of-faith-development.  



17 
 

 

untuk memahami berbagai peristiwa dan pengalaman rumit dalam hidup. Aspek 

ini juga melibatkan usaha manusia untuk terhubung dengan sesuatu yang lebih 

tinggi (transenden) yang berada di luar jangkauan akal dan kendalinya, namun 

tetap dapat dipercaya sepenuh hati.24 

Ketiga, iman berfungsi sebagai panduan hidup yang dibentuk oleh nilai-

nilai atau kekuatan yang dianggap paling penting dan pasti. Panduan ini dapat 

terwujud dalam berbagai bentuk, seperti mengejar kesuksesan, merasakan 

kebebasan, memiliki kekuasaan, hingga hal-hal yang lebih rohani seperti 

berserah kepada Tuhan atau mengabdi kepada sesama25. 

Berdasarkan pemikiran Fowler, iman dipahami sebagai kerangka 

multidimensional yang fundamental dalam membentuk cara manusia berelasi 

dan memandang realitas. Iman berfungsi sebagai perekat sosial yang 

membangun komunitas melalui kesamaan nilai dan visi hidup, sekaligus 

berperan sebagai lensa interpretatif untuk memaknai pengalaman hidup yang 

kompleks serta menjembatani hubungan dengan realitas transenden yang 

melampaui pemahaman rasional. 

Iman beroperasi sebagai sistem nilai ultimat yang mengarahkan perilaku 

dan pilihan hidup, baik dalam bentuk pencapaian sekuler seperti kesuksesan 

maupun komitmen spiritual seperti pengabdian kepada Tuhan dan sesama. 

Secara esensial, Fowler memandang iman bukan sekadar keyakinan religius, 

                                                           
24 Zega Yunardi Kristian,“Teori Perkembangan Iman Remaja Menurut James W. Fowler 

Dan Implikasinya Bagi Pendidikan Agama Kristen,” Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Missio 12 

(2020): 143. 
25 Zega Yunardi Kristian, 143.  



18 
 

 

melainkan sebagai struktur makna komprehensif yang memengaruhi relasi 

interpersonal, pemahaman eksistensial, dan orientasi nilai seseorang secara 

menyeluruh. 

2. Teori Perkembangan Iman Menurut James W Fowler  

Fowler mengemukakan kerangka konseptual mengenai Teori 

Perkembangan Iman yang dapat dipetakan ke dalam tiga perspektif utama, 

yaitu: 

a. iman (faith) 

Menurut perspektif Fowler, iman dipahami sebagai suatu proses dinamis 

dimana individu secara aktif membentuk, mengembangkan, dan 

mempertahankan hal-hal yang dianggap paling bernilai dalam hidupnya.  

Konsep iman dalam teorinya meliputi tiga dimensi utama: pertama, 

sebagai lensa melalui mana seseorang memandang relasinya dengan sesama; 

kedua, sebagai kerangka berpikir yang memampukan seseorang menafsirkan 

realitas baik dalam cakupan luas maupun situasi spesifik; dan ketiga, sebagai 

perspektif holistik tentang nilai-nilai kehidupan yang diaktualisasikan melalui 

kapasitas internal yang memberikan manfaat bagi perkembangan pribadi dan 

komunitas sosial.26 

 

 

                                                           
26Agu Egidius, “Katekese Sebagai Upaya Suksesi Pertumbuhan Iman Umat Paroki 

Hspmtb-Putussibau,” EUNTES: Jurnal Ilmiah Pastoral, Kateketik, dan Pendidikan Agama Katolik 2 

(2024): 72. 



19 
 

 

b. Perkembangan (development) 

Menurut perspektif Fowler, pertumbuhan spiritual merupakan sebuah 

perjalanan transformatif yang mengantarkan seseorang pada kedewasaan 

beriman melalui serangkaian fase perkembangan yang berurutan27. Fowler 

menekankan bahwa perkembangan psikologis dan spiritual individu terbentuk 

melalui interaksi dinamis antara pengalaman hidup dan tantangan-tantangan 

yang dihadapi.  

Proses menghadapi dan mengatasi berbagai persoalan kehidupan inilah 

yang berperan sebagai katalisator untuk mematangkan kepribadian serta 

memperkuat ketahanan diri dalam menyikapi realitas hidup.28 

c. Teori  (theory) 

Menurut perspektif Fowler, sebuah teori dapat dibangun melalui 

integrasi berbagai disiplin ilmu yang didalamnya memuat serangkaian proposisi 

ilmiah. Konsep teori yang dikemukakannya merupakan sintesis harmonis antara 

pemahaman konseptual dan penerapan praktis.  

Secara psikologis, teori perkembangan berfungsi untuk 

menginterpretasikan dan memformulasikan seluruh fenomena pertumbuhan 

individu, termasuk aspek spiritualitasnya. Kajian ini mengungkapkan kontribusi 

                                                           
27Agu Egidius, 72. 
28Agu Egidius, 72. 



20 
 

 

signifikan Fowler dalam mengklasifikasikan fase-fase pertumbuhan spiritual 

manusia sejak masa kanak-kanak hingga dewasa.29 

3. Tahapan Pertumbuhan Iman Menurut James W. Fowler 

Pertumbuhan iman merupakan tujuan yang harus dicapai oleh setiap 

pengikut Kristus. Firman Tuhan menjadi landasan yang menentukan 

kesempurnaan perkembangan iman seseorang.30Kedalaman pemahaman akan 

Anak Allah dan pertumbuhan iman umat ditingkatkan melalui Penyampaian 

firman Tuhan yang terjadi dalam ibadah, baik melalui pengajaran maupun 

pemberitaan. Hal ini sejalan dengan prinsip dalam Roma 10:17 yang 

mengungkapkan bahwa kepercayaan lahir dari rangkaian penerimaan melalui 

pendengaran, dan aktivitas mendengarkan tersebut itu sendiri terjadi melalui 

firman Tuhan.  

Kolose 2:6-7 memberikan nasihat untuk membangun kehidupan yang 

berakar kuat di dalam Kristus, sehingga menjadi semakin teguh, tidak mudah 

goyah, dan dapat bertumbuh dengan sehat. James W. Fowler, seorang pakar 

teologi sekaligus ahli psikologi perkembangan, merumuskan konsep tahapan 

perkembangan iman (stages of faith) sebagai model analisis untuk menjelaskan 

proses pembentukan keyakinan rohani serta pencarian arti hidup oleh manusia 

                                                           
29Agu Egidius, 72. 

 
30Basuki Yusuf Eko, Pertumbuhsn Iman Yang Sempurnah (Yogyakarta: Garudhawaca Online 

Books, 2014).2. 



21 
 

 

di sepanjang rentang usia.31Konsep ini dipengaruhi oleh pendekatan psikologi 

dari Jean Piaget dan Lawrence Kohlberg, dikombinasikan dengan sudut pandang 

teologis, yang menyoroti bahwa perkembangan iman berlangsung secara 

bertahap melalui dinamika antara pengalaman pribadi, pengaruh budaya, dan 

introspeksi mandiri. 

 Fowler merinci tujuh fase utama, yang tidak selalu mengikuti urutan 

tetap dan bisa berbeda-beda pada setiap orang.32Berikut uraian singkat mengenai 

fase-fase perkembangan iman berdasarkan Fowler: 

a. Tahap 0: Iman Primal atau Tidak Terbedakan (Primal or Undifferentiated Faith) 

Fase ini biasanya dialami oleh bayi dan balita (rentang usia 0-2 tahun), di 

mana keyakinan bersifat naluriah dan dibentuk lewat hubungan afektif dengan 

orang tua atau penjaga. Orang tersebut merasakan rasa aman fundamental dan 

kepercayaan dasar terhadap lingkungan, tanpa adanya pemahaman konsep yang 

terstruktur.33 Pada tahap ini bayi belajar mempercayai pengasuhnya (orangtua) 

dan menemukan gambaran intuitifnya sendiri mengenai apa yang baik dan apa 

yang jahat. Benar dan salah dilihat menurut konsekuensi yang diberikan bagi 

dirinya 

 

 

                                                           
31Costa Efraim Da, “Peranan Doa Terhadap Pertumbuhan Iman Jemaat Dimasa Pandemi 

Covid-19,” TELEIOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 1 (2021): 111–112. 
32Costa Efraim D 111-112. 
33Fowler James W, Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for 

Meaning (San Francisco: Harper & Row, 1981).115 – 125. 



22 
 

 

b. Tahap 1: Iman Intuitif-Proyektif (Intuitive-Projective Faith) 

Fase ini umumnya muncul pada anak berusia 3-7 tahun, yang dicirikan 

oleh keyakinan yang penuh imajinasi dan berorientasi emosi, di mana anak 

menangkap narasi keagamaan melalui proses imajinatif dan proyeksi, kerap 

disertai unsur fantasi atau rasa cemas. Pemahaman masih bersifat naluriah, 

terpengaruh oleh kisah-kisah Alkitab atau warisan keluarga, meskipun rentan 

terhadap Penyimpangan afektif. Pembelajaran rohani dini, seperti cerita Alkitab 

dalam bentuk dongeng, mampu memperkaya fase ini. 

c.   Tahap 2: Iman Mitos-Literal (Mythic-Literal Faith) 

Fase ini berlangsung pada anak usia 7-12 tahun, saat keyakinan menjadi 

lebih harfiah dan didasarkan pada fakta, dengan penerimaan narasi keagamaan 

sebagai realitas historis yang nyata. Anak mulai membedakan antara realitas 

internal dan eksternal, tetapi tetap mengandalkan figur otoritas luar seperti 

orang tua atau pendidik gereja. Fase ini meletakkan pondasi pengetahuan dasar 

Alkitab, walaupun belum sepenuhnya kritis.34 Pandangan anak pada usia ini 

mengenai Tuhan menyerupai gambaran orangtua mereka, di mana orangtua 

akan memberikan hadiah bila anak melakukan perlakuan yang baik dan 

memberikan hukuman kepada anak bila melakukan perbuatan yang buruk. 

d. Tahap 3: Iman Sintetis-Konvensional (Synthetic-Conventional Faith) 

Fase ini mendominasi masa remaja dan dewasa muda (mulai usia 12 

tahun ke atas), yang mencakup penggabungan keyakinan konvensional dari 

                                                           
34Fowler James W, 139 – 152. 



23 
 

 

lingkungan sosial, di mana iman diterima secara tidak sadar tanpa evaluasi 

mendalam. Individu cenderung bergantung pada gereja atau keluarga, dengan 

identitas rohani yang terbentuk melalui ikatan kelompok.35 Menurut Fowler, 

meskipun iman sintetis-konvensional lebih abstrak dibandingkan dua tahap 

sebelumnya, tetapi iman pada tahap ini masih cenderung patuh terhadap 

keyakinan religius orang-orang lain dan belum mampu menganalisis ideology 

alternative secara memadai 

e. Tahap 4: Iman Individuatif-Reflektif (Individuative-Reflective Faith) 

Fase ini timbul pada dewasa muda hingga usia menengah (sekitar 18-30 

tahun atau lebih), di mana seseorang mulai merefleksikan dan mengkritik 

keyakinan secara independen, melepaskan diri dari norma kelompok. Fase ini 

menitikberatkan pada penerapan pribadi terhadap ajaran Tuhan.36 

Tahap ini masih mempertahankan perhatian pada pribadi dan kekayaan 

dalam pengambilan perspektif antarpribadi yang saling memahami, tetapi 

menambahkan dua ciri yang saling berkaitan.Pertama, Tahap 4 yang menyadari 

bahwa diri memiliki ideologi yang telah dibentuk dan dibentuk ulang sepanjang 

waktu berusaha memahami orang lain tidak hanya dari kualitas pribadi mereka, 

tetapi juga dengan mempertimbangkan bentuk ideologi mereka dan pengalaman 

kelompok yang mendasarinya. Individu mulai membentuk keyakinan pribadi 

melalui kritik terhadap otoritas dan tradisi. Dalam menyikapi keberagaman, 

                                                           
35Fowler James W, 153 – 172 . 
36Fowler James W, 173 – 190. 



24 
 

 

individu bersikap reflektif dengan kesadaran kritis bahwa kebenaran punya 

banyak jalandan kontekstual dengan menghargai perbedaan sebagai kekayaan.  

Kedua, tahap ini mencapai pemahaman tentang hubungan sosial dalam 

istilah sistem.Tidak lagi melihat hubungan sosial sekadar sebagai perpanjangan 

dari hubungan antarpribadi, Tahap 4 mulai berpikir dalam kerangka hukum, 

aturan, dan standar yang mengatur peran sosial.37 

James W. Fowler mengembangkan teori perkembangan iman yang tidak 

hanya berfokus pada keyakinan agama formal, tetapi pada proses universal 

manusia dalam membangun makna, komitmen, dan hubungan dengan yang 

dianggap "Ultim" (Tuhan, nilai tertinggi, atau tujuan hidup). Menurut Fowler, 

perkembangan iman berjalan seiring dengan perkembangan kognitif, moral, dan 

emosional seseorang, melalui enam tahap yang berurutan (ditambah satu tahap 

awal). Kedewasaan iman ditandai oleh kapasitas untuk 

menjadi inklusif (melampaui Batasan kelompok sendiri), reflektif (mengkritisi 

dan merefleksikan keyakinan secara mendalam), dan kontekstual (memahami 

keyakinan dalam kerangka sejarah, budaya, dan sosial). Ketiga indikator ini 

semakin kuat dan terintegrasi seiring naiknya tahapan.Transisi dari Tahap 3 

(Iman Konvensional) menuju Tahap 4 (Iman Reflektif-Individuatif) merupakan 

lompatan perkembangan yang kritis dan sering kali dipicu oleh ketegangan-

ketegangan psikologis dan spiritual yang mendalam. Individu dihadapkan pada 

                                                           
37Fowler James W, 173 – 190. 



25 
 

 

dilema-dilema eksistensial yang mendorongnya untuk keluar dari zona nyaman 

iman yang konvensional 

Tahap ini ditandai oleh perkembangan diri (self), yang sebelumnya 

dipertahankan identitas dan imannya melalui lingkaran hubungan antarpribadi 

dengan orang-orang yang bermakna, kini menegaskan identitas yang tidak lagi 

didefinisikan oleh peran atau makna yang diberikan oleh orang lain.Untuk 

mempertahankan identitas baru tersebut, individu membentuk suatu kerangka 

makna yang sadar akan batas-batas dan keterkaitan batinnya, serta menyadari 

dirinya sebagai suatu pandangan dunia (worldview). 

f. Tahap 5: Iman Konjungtif (Conjunctive Faith) 

Fase ini dialami pada dewasa menengah (usia 30-50 tahun atau lebih), 

yang melibatkan pengintegrasian aspek kontradiksi dan ketidakjelasan dalam 

keyakinan, dengan penerimaan terhadap ambiguitas sambil menjaga dedikasi. 

Individu menunjukkan sikap lebih inklusif terhadap perbedaan, dan keyakinan 

berkembang menjadi lebih komprehensif, biasanya melalui pengalaman 

pelayanan berkepanjangan38. Hanya sedikit orang dewasa yang memasuki tahap 

ini. Tahap ini lebih terbuka terhadap paradox dan mengandung berbagai sudut 

pandang yang saling bertolak-belakang. 

g. Tahap 6: Iman Universal (Universalizing Faith) 

Fase ini jarang tercapai dan bersifat matang, umumnya pada usia lanjut, 

di mana keyakinan mencapai dimensi universal yang mendalam, dengan 

                                                           
38Fowler James W 191-207 



26 
 

 

individu menjalani hidup sepenuhnya selaras dengan nilai kasih dan keadilan 

surgawi, sering kali dengan pengorbanan diri demi sesama.39 

Fowler menggaris bawahi bahwa tidak setiap individu berhasil mencapai 

fase puncak dalam proses evolusi keyakinan rohani ini, serta bahwa pola 

perkembangan masing-masing orang bersifat unik, dipengaruhi oleh 

pengalaman pribadi dan faktor lingkungan.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
39Fowler James W,  208 – 220. 


