
 

16 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Nilai-Nilai Kristiani 

Nilai-nilai Kristiani adalah prinsip hidup yang bersumber dari ajaran 

Alkitab dan teladan Yesus Kristus, yang menjadi pedoman sikap, perilaku, 

dan relasi umat percaya dalam seluruh aspek kehidupan. Nilai-nilai ini tidak 

hanya bersifat aturan moral  tetapi juga memiliki karakter pembaruan, 

karena mengarahkan individu untuk menghidupi kehendak Ilahi dan 

menjadi terang Kristus dalam kehidupan bermasyarakat.11 Dengan 

demikian, nilai-nilai Kristiani memiliki daya ubah yang nyata terhadap 

sikap, perilaku, dan spiritualitas umat dalam konteks budaya dan 

masyarakat.  

Nilai-nilai Kristiani tidak lahir dari tuntutan moral semata, 

melainkan merupakan buah dari relasi yang hidup antara manusia dan 

Allah melalui Yesus Kristus. Dalam perspektif teologis, nilai-nilai ini 

merupakan ekspresi iman yang aktif dan bukan sekedar diyakini secara 

rasional  melainkan sungguh dihayati dan diwujudkan dalam praktik 

kehidupan nyata.12 Jadi pemahaman mengenai nilai Kristiani bukan hanya 

                                                           
11 Urbanus et al., Mengembangkan Karakter Kristiani Menuju Kampus Unggul Dan Profesional 

(Bandung: Widina Media Utama, 2025), 15. 
12 Aprianto Ruru and Samuel Linggi Topayung, ‚Mengembangkan Pendidikan Karakter 

Dan Nilai-Nilai Kristiani Bagi Pertumbuhan Iman Siswa Pada Usia 16–18 Tahun Sesuai 1 Timotius 

4:12,‛,‛ Peada’: Jurnal Pendidikan Kristen 5, no. 1 (2025): 33–51. 



17 
 

 

 

soal pengetahuan doktrinal, melainkan penghayatan spiritual yang 

membentuk kehidupan umat percaya secara utuh. 

Adapun nilai-nilai Kristiani yang dimaksud adalah sebagai berikut: 

1. Kasih (Agape) 

Kasih (agape) adalah pusat dari ajaran iman Kristen dan menjadi 

fondasi  dalam menjalin relasi antara manusia dengan Tuhan, maupun 

dalam interaksi antar sesama. Kasih memiliki sifat tanpa syarat, tidak 

menuntut imbalan, serta diwujudkan melalui perbuatan nyata yang 

membawa manfaat bagi orang lain.13 Dalam pandangan Alkitab, kasih 

dipandang sebagai perintah yang paling mendasar, yakni sepenuh hati 

mengasihi Tuhan dan sesama seperti halnya mengasihi dirinya sendiri 

(Mat. 22:37-39). Sebagai nilai Kristiani, kasih menjadi landasan moral 

dan spiritual untuk menumbuhkan hubungan yang benar antar 

manusia terhadap Allah dan sesama serta menjadi wujud konkret dari 

kehidupan iman yang sejati. 

Kasih dalam iman Kristen bukan hanya menjadi dasar relasi 

antara Allah dan manusia, melainkan juga menjadi kekuatan rohani 

yang hadir secara nyata dalam berbagai dinamika kehidupan manusia. 

Dalam situasi penuh tantangan, tekanan batin atau pergumulan, kasih 

Allah tetap menjadi sumber kekuatan yang menopang umat percaya. 

                                                           
13 Andri Setiawan, ‚Hukum Kasih Sebagai Dasar Kekristenan Sejati,‛ PERSISTOR: Jurnal 

Kajian Ilmiah Teologi 1, no. 1 (2024): 1–9. 



18 
 

 

 

Kasih ini tidak hanya dirasakan secara pribadi, tetapi juga diwujudkan 

dalam relasi sosial yang penuh empati, kepedulian, dan kesediaan 

untuk hadir bagi sesama. Dalam konteks nilai kristiani, kasih menjadi 

dasar untuk membangun komunitas yang saling menopang, menghibur, 

dan melayani dengan tulus. Seperti yang diajarkan Yesus dalam Yohanes 

13:34, ‚Kasihilah seorang akan yang lain; sama seperti Aku telah 

mengasihi kamu,‛ umat percaya dipanggil untuk menjadikan kasih 

sebagai gaya hidup yang aktif dan transformatif.14 Dengan demikian, 

kasih bukan hanya menjadi kekuatan rohani yang menopang dalam 

pergumulan, tetapi juga menjadi jalan untuk menghadirkan kehadiran 

Allah dalam kehidupan bersama. 

2. Penghiburan Rohani 

Penghiburan rohani dalam iman Kristen bersumber dari Allah 

sendiri, yang digambarkan sebagai ‚Bapa yang penuh belas kasih dan  

sumber segala penghiburan‛ (2 Kor. 1:3-4). Penghiburan tersebut bukan 

sekadar pelipur lara, melainkan kekuatan spiritual yang memampukan 

umat untuk tetap berdiri di tengah penderitaan, dan bahkan menjadi 

sumber penghiburan bagi orang lain. Sebagaimana dalam ayat 

berikutnya, Allah menghibur umat-Nya ‘supaya kami diperlengkapi 

untuk menguatkan mereka yang berada dalam segala macam 

                                                           
14 Andreas David, Ananda Tigor Fernando, Nissi Manurung, and Wilyam Rantung, 

‚Mengasihi Tuhan Dan Sesama Sebagai Dasar Bersama Dalam Hermeneutik Kristen,‛ MATHEO: 

Jurnal Teologi /kependetaan 12, no. 1 (2022): 16–28.  



19 
 

 

 

penderitaan’ (2 Kor. 1:4)15 Penghiburan dari Allah memperbarui batin 

dan mendorong umat untuk saling menguatkan dalam kehidupan 

bersama. 

Yesus memberikan janji kepada mereka yang berduka dengan 

menegaskan bahwa mereka yang penghiburan mengalami kesedihan 

tidak ditinggalkan, melainkan dijanjikan penghiburan sebagai wujud 

kasih dan pemulihan dari Allah (Mat. 5:4Ja). Injil ini menunjukkan 

bahwa dukacita bukanlah akhir dari perjalanan rohani, melainkan 

sebuah ruang batin di mana kasih dan pemulihan Allah dapat dialami 

secara mendalam. Penghiburan Ilahi  bukan hanya bersifat eskatologis 

tetapi dinyatakan dalam kehidupan orang percaya sebagaimana 

penghiburan itu hadir melalui Firman Tuhan, doa, pelayanan kasih dan 

kehadiran sesama yang tulus. Penghiburan juga dalam komunitas 

Kristen  dapat diwujudkan dalam tindakan sederhana seperti halnya 

empati, menyampaikan kata-kata penguatan atau bahkan sekedar hadir 

dalam keheningan yang penuh kasih, sebagaimana dalam 1 Tes. 4:18: 

‚karena itu  hiburkanlah seorang akan yang lain dengan perkataan-

perkataan ini, menegaskan bahwa umat percaya dipanggil untuk 

menjadi saluran penghiburan bagi sesama16. Dengan demikian, 

penghiburan dalam iman Kristen bukan hanya sekedar anugerah yang 

                                                           
15 Tommy D Sianturi, ‚Gereja Dan Tugas Sebagai Penghibur Yang Sejati,‛ JURNAL 

DIDAKHE 2, no. 03 (2024): 370–385. 
16 Stevri indra Lumintang, Theologia Kontekstual: Suatu Pengantar (Jakarta: Geneva Insani 

Indonesia, 2018), 214. 



20 
 

 

 

diterima secara pribadi, tetapi juga tanggung jawab spiritual untuk 

dibagikan kepada sesama. Melalui perkataan yang membangun dan 

kehadiran yang penuh kasih, umat percaya dipanggil untuk menjadi 

saluran penghiburan Allah dalam kehidupan bersama. 

3. Pengharapan  

Pengharapan dalam iman Kristen merupakan sikap rohani yang 

berakar pada janji Allah dan karya keselamatan Kristus. Pengharapan 

bukan sekadar optimisme manusiawi, melainkan keyakinan yang 

memberi arah dan makna bagi kehidupan umat percaya. Dalam Kristus, 

setiap tindakan memiliki nilai kekal karena diarahkan kepada 

persekutuan dengan Allah.17 Kitab Suci menegaskan bahwa 

pengharapan surgawi telah disediakan bagi orang percaya: “Oleh karena 

pengharapan yang disediakan bagi kamu di sorga” (Kolose 1:5). Paulus 

menambahkan bahwa penderitaan saat ini tidak sebanding dengan 

kemuliaan yang kelak akan dinyatakan (Roma 8:18). Lebih lanjut, ia 

meneguhkan bahwa mereka yang telah meninggal dalam Kristus akan 

dibangkitkan dan dipersatukan kembali dengan orang percaya yang 

masih hidup (1 Tesalonika 4:13–18).18 Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa 

pengharapan Kristen bersifat eskatologis sekaligus praktis, memberi 

                                                           
17 Eka Budhi Santosa, ‚Teologi Pengharapan,‛ Jurnal Teologi dan Pelayanan 1 (2019): 5–6. 
18 Alkitab  



21 
 

 

 

penghiburan dalam dukacita dan membentuk karakter rohani dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Pengharapan membentuk cara pandang umat percaya terhadap 

penderitaan, kematian, dan kehidupan. Bagi orang percaya, penderitaan 

bukanlah akhir yang menakutkan, melainkan bagian dari rencana 

keselamatan Allah. Pengharapan menuntun umat untuk hidup dengan 

kesiapsiagaan rohani, menjaga kekudusan, dan tetap teguh dalam 

iman.³ Dengan demikian, pengharapan menjadi sumber penghiburan 

yang tidak mengecewakan, sekaligus memberi makna pada kehidupan 

sehari-hari.      

4. Penguatan Iman 

Penguatan iman adalah proses peneguhan keyakinan kepada 

Allah yang membuat orang percaya mampu bertahan di tengah 

penderitaan, termasuk saat menghadapi kematian. Keteguhan iman 

bukan hanya berfungsi sebagai pelindung rohani saat menghadapi 

berbagai tantangan hidup, tetapi juga merupakan buah dari proses 

pendidikan Kristen yang secara terus-menerus menanamkan nilai-nilai 

kebenaran. Ibrani 11:1 menggambarkan iman sebagai “dasar dari segala 

sesuatu yang kita harapkan dan bukti dari segala sesuatu yang tidak kita 

lihat”,19 sedangkan 1 Korintus 10:13 menegaskan jika Allah setia serta 

                                                           
19 Melkisedek Melkisedek, Vera Agustin, and Sandra R Tapilaha, ‚Keteguhan Iman Dalam 

Era Tantangan Dari Perspektif Teologis Kristen,‛ Jurnal Budi Pekerti Agama Kristen Dan Katolik 2, 

no. 2 (2024): 37. 



22 
 

 

 

tidak akan membiarkan umat Allah diberi cobaan lebih dari kekuatan 

yang mereka miliki. Dengan demikian, iman Kristen bukan hanya 

berakar pada pengharapan yang belum terlihat, tetapi juga bertumpu 

pada kesetiaan Allah yang menopang umat-Nya dalam setiap 

pencobaan. Pengharapan dan keteguhan ini menjadi kekuatan rohani 

yang menuntun umat percaya untuk tetap setia, bahkan di tengah 

tekanan dan pergumulan hidup. 

Penguatan iman dalam konteks kematian, menjadi sumber 

ketenangan dan keberanian spiritual. Iman yang teguh memungkinkan 

orang percaya melihat kematian bukan sebagai akhir yang menakutkan, 

melainkan sebagai transisi menuju persekutuan kekal bersama Allah. 

Seperti yang ditegaskan dalam renungan Kristen oleh Gibeon Church, 

kematian bagi orang percaya adalah ‚keuntungan,‛ karena berarti 

bersatu dengan Kristus dalam kekekalan. Renungan ini menekankan 

bahwa hidup dan mati berada dalam tangan Tuhan, dan penguatan 

iman terjadi ketika janji-janji Allah dihidupi, diingat, dan dipraktikkan 

dalam situasi nyata.20 Dalam konteks ini, Nasihat Paulus dalam 1 Tes. 

5:11, menasihatkan agar jemaat saling menguatkan dan membangun. 

Dengan demikian, penguatan iman tidak hanya memperkokoh 

individu, tetapi juga mempererat ikatan rohani seluruh komunitas. 

                                                           
20 Gibeon Church, "Ada Harapan Dalam Duka," 2024, https://gibeon.church/devotions/17-

januari-2024-ada-harapan-dalam-duka.  



23 
 

 

 

5. Solidaritas dan Empati 

Solidaritas dapat dimaknai sebagai sikap kebersamaan dan 

kesediaan untuk mendukung kelompok tertentu, khususnya ketika 

mereka menghadapi masa sulit. Dalam iman Kristen, solidaritas 

memiliki makna yang lebih mendalam karena bersumber dari kasih 

Allah. Kisah Injil mencatat bagaimana Yesus bergerak dari belas kasihan 

saat menyaksikan penderitaan banyak orang (Mat. 9:36), dan bahkan 

menghadirkan penghiburan bagi mereka. Rasul Paulus juga menulis 

bahwa Roh Kudus ikut berduka bersama ciptaan dan mendoakan 

manusia dengan keluhan yang tidak terucapkan (Rm. 8:22-26).21 

Berdasarkan pandangan tersebut maka,  solidaritas dalam iman Kristen 

bukan sekadar empati manusiawi, melainkan manifestasi kasih Allah 

yang aktif dan menyentuh penderitaan umat. 

Solidaritas Kristen tidak hanya bersifat sosial, tetapi juga 

spiritual dan teologis, karena berakar pada tindakan Allah yang 

berempati terhadap penderitaan manusia. Seperti yang dijelaskan oleh 

Pdt. Izak Y.M. Lattu, solidaritas Ilahi paling nyata adalah ketika Allah 

menjadi manusia dalam diri Yesus Kristus—meninggalkan kemuliaan 

surgawi demi menyatu dengan penderitaan ciptaan-Nya.22  Sejalan 

                                                           
21 Donna Aritonang, ‚Solidaritas Allah Dalam Penderitaan Seorang Ibu Seorang Ibu 

Karena Kematian Anaknya : Sebuah Tawaran Pendampingan Pastoral,‛ Teologi dan Musik Gereja 3 

(2023): 94–95. 
22 Lattu, Izak Y. M. "Solidaritas Yang Menular." GKI Soka, 2024. 

https://gkisoka.or.id/index.php/Home.getData/khotbah/316. 



24 
 

 

 

dengan itu, Rasul Paulus memberikan nasehat terhadap jemaatnya 

supaya ‚bersukacita dengan orang yang bersukacita dan menangis 

dengan orang yang menangis‛ (Rm. 12:15), yang menunjukkan bahwa 

empati dalam iman Kristen harus diwujudkan dalam tindakan nyata. 

Solidaritas ini tidak hanya menyentuh aspek sosial, tetapi juga 

mencerminkan kedalaman spiritual dan teologis, di mana empati 

terhadap sesama menjadi wujud nyata dari partisipasi dalam 

penderitaan dan sukacita orang lain. 

6. Pelayanan dan Persembahan 

Pelayanan dimaknai sebagai tindakan kasih yang dilakukan 

secara sukarela untuk mendampingi, menguatkan, dan menolong 

sesama, terutama dalam situasi krisis atau kedukaan. Sedangkan 

persembahan adalah bentuk penyerahan diri dan ungkapan syukur 

kepada Tuhan, yang dapat diwujudkan dalam bentuk materi, waktu, 

tenaga, maupun kehadiran.23 Keduanya mencerminkan respons iman 

yang aktif dan konkret terhadap kasih Allah, serta menjadi sarana bagi 

umat Kristen untuk menyatakan solidaritas, menghadirkan 

penghiburan, dan memperkuat ikatan spiritual dalam kehidupan 

bersama. Persembahan adalah bentuk penyerahan diri dan ungkapan 

syukur kepada Tuhan, yang dapat diwujudkan dalam bentuk materi, 

                                                           
23 Heni Perianti Mendrofa, ‚Persembahan Ibadah Yang Sejati Dalam Roma 12:1 Sebagai 

Proses Pembelajaran Lifestyle Umat Kristen,‛ Jurnal Excelsior Pendidikan 3, no. 1 (2023): 30–31. 



25 
 

 

 

waktu, tenaga, maupun kehadiran.  Pelayanan dan Persembahan 

menjadi sarana nyata bagi umat Kristen untuk menghadirkan 

penghiburan dan memperkuat solidaritas dalam terang iman. 

  

B. Tradisi Ma’ Sembangan Ongan  

Ma’ Sembangan Ongan dalam beberapa kajian, dipahami sebagai 

bentuk dukungan dari keluarga maupun kerabat yang hadir sebagai 

ungkapan belasungkawa, sekaligus membantu pihak keluarga yang sedang 

melaksanakan ritus Rambu Solo’. Bantuan ini biasanya diwujudkan dalam 

bentuk hewan kurban seperti kerbau dan babi, yang secara adat tidak boleh 

ditolak oleh keluarga yang berduka. Tradisi ini juga mengandung prinsip 

timbal balik: ketika pemberi sembangan ongan suatu saat mengalami 

kedukaan, maka bantuan tersebut akan dikembalikan melalui praktik yang 

disebut umbaya’ indan, yakni membayar utang sosial dan adat.24 Dengan 

demikian, sembangan ongan tidak hanya berfungsi sebagai dukungan 

praktis dalam pelaksanaan upacara, tetapi juga sebagai mekanisme sosial 

yang menjaga keseimbangan hubungan antar keluarga dan komunitas.  

Ritual adat bukan hanya berfungsi sebagai rangkaian prosesi 

pemakaman, tetapi juga merefleksikan nilai-nilai budaya yang hidup dan 

terus diwariskan dalam masyarakat Toraja. Menurut Koentjaraningrat, nilai 

budaya adalah gagasan-gagasan yang dianggap penting dan luhur oleh 
                                                           

24 Fuad Guntara, Ach. Fatchan, and I Nyoman Ruja, ‚Kajian Sosial-Budaya Rambu Solo’ 

Dalam Pembentukan Karakter Peserta Didik,‛ Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, dan Pengembangan 

1, no. 2 (2016): 157. 



26 
 

 

 

suatu masyarakat, yang menjadi dasar dalam menilai baik atau buruk, 

pantas atau tidak pantas dalam kehidupan sosial dan spiritual masyarakat. 

Nilai-nilai tersebut biasanya tertanam dalam sistem adat, bahasa, seni, dan 

ritual keagamaan. Praktik ini memperlihatkan bagaimana tradisi lokal 

mengandung makna sosial dan spiritual yang mendalam, serta menjadi 

bagian tak terpisahkan dari identitas kolektif komunitas. Dalam konteks 

masyarakat yang menjunjung tinggi tradisi dan spiritualitas, nilai budaya 

sering kali terwujud melalui ritual-ritual adat yang mengandung makna 

sosial, religius, dan komunal. Oleh karena itu, kajian terhadap nilai budaya 

menjadi penting dalam memahami bagaimana suatu komunitas membentuk 

identitas, merawat relasi, dan menafsirkan pengalaman hidup termasuk 

dalam menghadapi kematian dan masa duka.25 Adapun nilai-nilai budaya 

tersebut meliputi: 

1. Nilai Tanggung Jawab 

Tanggung jawab merupakan nilai dasar yang mendorong 

individu dan keluarga untuk menjalankan kewajiban sosial dan spiritual 

secara sungguh-sungguh. Dalam masyarakat tradisional, tanggung 

jawab tidak hanya bersifat personal, tetapi juga komunal—terutama 

dalam hal merawat relasi dengan leluhur dan menjaga kehormatan 

keluarga.26 Nilai ini memperlihatkan bahwa dalam masyarakat 

                                                           
25 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi  (Jakarta: Rineka Cipta, 2009),  180. 

  26 Ibid. 181  



27 
 

 

 

tradisional, setiap tindakan adat dan spiritual dijalankan bukan semata-

mata untuk kepentingan pribadi, melainkan sebagai bentuk kesetiaan 

terhadap tatanan sosial dan warisan leluhur yang harus dijaga bersama. 

2. Nilai Penghormatan dan Kasih Sayang kepada Leluhur 

Penghormatan terhadap leluhur merupakan ekspresi spiritual 

yang kuat dalam budaya tradisional, termasuk dalam masyarakat 

Toraja. Kasih sayang kepada leluhur diwujudkan melalui berbagai 

bentuk ritual seperti Rambu Solo’ dan Ma’nene, yang mencerminkan 

penghargaan atas jasa dan keberadaan mereka. Melalui doa, 

persembahan, dan tindakan simbolik, masyarakat menjaga relasi 

spiritual dengan leluhur sebagai bagian dari identitas dan 

kesinambungan hidup.27 Nilai ini memperkuat kesadaran bahwa 

generasi yang hidup tidak terlepas dari ikatan dengan mereka yang 

telah mendahului, dan bahwa kematian bukanlah akhir, melainkan 

transisi menuju alam puya yang sakral 

3. Kesetiaan terhadap Tanah Kelahiran Sebagai Ruang Sakral 

Kesetiaan terhadap kampung halaman mencerminkan nilai 

spiritual dan identitas kultural yang mendalam. Dalam banyak 

masyarakat adat, kembali ke tanah kelahiran untuk melaksanakan ritual 

                                                           

27 Lumbaa, Yohanis. Nilai-nilai Budaya Toraja dalam Upacara Pemakaman Rambu Solo’ 

(Makassar: Universitas Kristen Indonesia Paulus, 2017) 42. 

 



28 
 

 

 

menjadi bentuk pemulihan relasi dengan leluhur dan komunitas. Tanah 

kelahiran bukan sekadar tempat lahir, tetapi juga simbol ikatan batin 

dengan leluhur, nilai-nilai adat, dan jati diri seseorang. Praktik seperti 

ziarah leluhur, pelestarian situs adat, dan partisipasi dalam upacara 

tradisional menjadi wujud nyata dari penghormatan ini.28 Dengan 

demikian, kesetiaan kepada tanah kelahiran menjadi wujud nyata dari 

kesadaran budaya dan spiritual yang memperkuat identitas kolektif 

serta menjaga kesinambungan nilai-nilai adat dalam kehidupan 

masyarakat. 

4. Kepatuhan terhadap Adat dan Warisan Leluhur 

Adat dipandang sebagai warisan luhur yang mengatur tatanan 

hidup masyarakat. Kepatuhan terhadap adat bukan sekadar ketaatan 

formal, tetapi juga bentuk penghormatan terhadap nilai-nilai yang telah 

teruji oleh waktu. Nilai ini menjaga kesinambungan budaya dan 

memperkuat rasa memiliki terhadap identitas kolektif.29 Dengan 

demikian, kepatuhan terhadap adat mencerminkan komitmen 

masyarakat untuk merawat nilai-nilai luhur yang diwariskan leluhur, 

sekaligus menjadi fondasi bagi keberlanjutan identitas budaya yang 

menyatukan generasi masa lalu, kini, dan yang akan datang. 

5. Kekeluargaan dan Persaudaraan 

                                                           
28 Yulfa Lumbaa, Nur Asiah, and Sitti Nurani, ‚Kearifan Budaya Lokal Dalam Ritual 

Rambu Solo’ Di Toraja,‛ Innovative: Journal of Social Science Research 3, no. 3 (2023): 4852. 
29 Heddy Shri Ahimsa-Putra, Struktur dan Makna: Esai-Esai Antropologi Budaya (Yogyakarta: 

FIB UGM, 2012) 88. 



29 
 

 

 

Nilai kekeluargaan dan persaudaraan menekankan pentingnya 

hubungan yang erat, saling menghormati, dan menjaga keharmonisan 

antaranggota keluarga maupun komunitas. Dalam konteks budaya 

lokal, relasi antarmanusia tidak semata-mata didasarkan pada ikatan 

biologis, melainkan juga mencakup dimensi sosial dan spiritual yang 

mendalam. Ikatan kekeluargaan menjadi fondasi utama dalam 

membentuk solidaritas, rasa tanggung jawab, dan kepedulian terhadap 

sesama.30 Kekeluargaan dan persaudaraan merupakan bagian integral 

dari pendidikan karakter Kristiani. Nilai-nilai seperti kasih, 

pengampunan, dan kepedulian sosial tumbuh dalam lingkungan 

keluarga dan komunitas yang saling mendukung. Ikatan kekeluargaan 

menjadi dasar solidaritas dan tanggung jawab bersama.31 Dalam 

perspektif pendidikan Kristiani, nilai-nilai seperti kasih, pengampunan, 

dan kepedulian sosial tumbuh dan berkembang melalui lingkungan 

keluarga dan komunitas yang saling mendukung. 

6. Kesehatian 

Nilai kesehatian dalam masyarakat tradisional mencerminkan 

semangat kebersamaan, kesatuan hati, dan keharmonisan dalam 

menjalani kehidupan sosial maupun spiritual. Kesehatian bukan 

sekadar bentuk kesepakatan praktis, tetapi merupakan sikap batin yang 

                                                           
30 Siti Fatimah, ‚Nilai Kekeluargaan Dalam Tradisi Masyarakat Adat: Studi Etnografi Di 

Kampung Naga,‛ Jurnal Sosiologi Reflektif 17, no. 1 (2023): 112–123. 
31 Urbanus et al., Mengembangkan Karakter Kristiani Menuju Kampus Unggul Dan Profesional, 

15. 



30 
 

 

 

menegaskan bahwa setiap anggota komunitas memiliki tanggung jawab 

untuk menjaga harmoni bersama. Dalam konteks budaya lokal, 

kesehatian diwujudkan melalui partisipasi kolektif dalam ritual adat, 

musyawarah, dan kegiatan komunal yang menekankan pentingnya 

kebersamaan di atas kepentingan pribadi.32 Dengan demikian, nilai 

kesehatian menegaskan bahwa kebersamaan dan kesatuan hati menjadi 

fondasi utama dalam menjaga harmoni sosial dan spiritual, sekaligus 

memperkuat identitas kolektif masyarakat tradisional. 

 

C. Model  Budaya Tandingan Stephen B. Bevans 

Model Budaya Tandingan (Counter-Cultural Model) merupakan 

pendekatan teologi kontekstual yang dikembangkan Stephen B. Bevans 

dalam bukunya Models of Contextual Theology. Model budaya tandingan 

menegaskan bahwa setiap pemahaman teologis lahir dari kondisi historis 

dan kultural tertentu. Agar Injil benar-benar berakar dalam kehidupan umat, 

ia perlu hadir secara kritis—menantang sekaligus memurnikan konteks 

budaya yang ada. Dalam pendekatan ini, budaya tidak dipandang sebagai 

ancaman, melainkan sebagai sumber yang kaya akan nilai-nilai yang dapat 

ditemukan dalam Kitab Suci dan tradisi gereja. Teologi kontekstual yang 

efektif menuntut analisis yang mendalam terhadap konteks, dengan sikap 

hormat terhadapnya, namun tetap membiarkan Injil menjadi penuntun 

                                                           
32 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009). 32–35. 



31 
 

 

 

utama dalam proses tersebut. Dengan demikian, konteks budaya dibentuk 

oleh nilai-nilai Injil, bukan sebaliknya sehingga pendekatan ini dapat disebut 

sebagai model perjumpaan atau keterlibatan33 Dengan menempatkan Injil 

sebagai penuntun utama, model ini memungkinkan terjadinya proses 

perjumpaan yang kritis antara iman dan budaya, di mana konteks tidak 

ditolak, tetapi dimurnikan dan ditata oleh nilai-nilai Injil. 

Model budaya tandingan berangkat dari keyakinan bahwa tidak 

semua unsur budaya dapat diterima begitu saja dalam terang iman Kristen. 

Beberapa praktik budaya perlu ditafsirkan ulang, dikritisi, atau bahkan 

ditinggalkan jika bertentangan dengan nilai-nilai Injil. Namun, pendekatan 

ini tidak bersifat konfrontatif, melainkan bersifat reflektif dan transformatif. 

Tujuannya adalah agar budaya lokal dapat menjadi wadah yang layak bagi 

pewartaan dan penghayatan iman Kristiani. 

Model Budaya Tandingan menekankan bahwa teologi kontekstual 

bukanlah proses penyesuaian pasif terhadap budaya, melainkan sebuah 

panggilan profetis untuk menilai dan mengoreksi budaya melalui terang 

Injil. Dengan menjadikan komunitas Kristen sebagai saksi yang hidup, 

model ini mendorong pembentukan iman yang kritis, transformatif, dan 

berakar kuat pada narasi Kristus di tengah-tengah budaya yang tidak jarang 

bertentangan terhadap nilai-nilai pada Kerajaan Allah. Model ini melihat 

                                                           
33Stephen B. Bevans, Model Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002),218-224

  



32 
 

 

 

pengalaman iman Kristen dalam Kitab Suci dan tradisi bukan sekadar 

catatan masa lampau, melainkan memiliki peran normatif sebagai pedoman 

dalam memahami sejarah manusia dan kosmos. Dalam perspektif sosiologi 

adikodrati, narasi iman tersebut diakui keabsahannya sebagai lensa untuk 

menafsirkan kenyataan hidup masa kini. Proses ini berawal dari pertobatan, 

yaitu penerimaan pengalaman masa lampau, lalu digunakan sebagai 

perspektif dalam membaca realitas, hingga berujung pada interpretasi yang 

bersifat kritis dan kreatif.34 Dengan demikian, model budaya tandingan 

menegaskan bahwa iman Kristen tidak statis, melainkan terus bergerak, 

menantang, dan memperbarui kehidupan orang percaya dalam konteks 

sosial dan budaya mereka. Dibawah ini adalah gambar yang melukiskan 

dinamika umum dari model budaya tandingan: 

Gambar 1 

  Model Budaya Tandingan 

1. Pertobatan 

Penerimaan pengalaman masa lampau  

(Kitab Suci dan Tradisi) sebagai petunjuk 

Tentang makna sejarah (‚sosiologi adikodrati‛). 

2. Perspektif 

Menggunakan pengalaman  

                                                           
34 Ibid., 230–231. 



33 
 

 

 

Masa lampau sebagai lensa 

3.  Interpretasi, kritik, penyingkapan 

Tantangan terhadap pengalaman masa kini: 

kebudayaan 

Lokasi sosial 

Perubahan sosial 

Gambar di atas memperlihatkan tiga langkah utama model budaya 

tandingan: pertobatan, perspektif, dan interpretasi. Model ini menegaskan 

bahwa iman Kristen hadir secara pribadi maupun komunal, serta relevan 

dalam berdialog dengan perubahan sosial dan budaya. 

 

D. Pendidikan Agama Kristen Kontekstual 

Pendidikan Agama Kristen Kontekstual adalah pendekatan 

pembelajaran iman Kristen yang berakar pada pengalaman hidup peserta 

didik termasuk budaya sosial dan spiritualitas mereka35  tujuannya adalah 

agar ajaran Injil tidak sekedar dimengerti secara doktrin teologis, melainkan 

benar-benar dihayati dan diwujudkan dalam praktik hidup sehari-hari.36 

Fokus dari strategi pembelajaran kontekstual pada Pendidikan Agama 

Kristen yaitu terhadap pengembangan aspek kognitif, pembentukan 

karakter, dan pertumbuhan spiritual peserta didik, dengan menekankan 

keterkaitan ajaran Injil dengan realitas sosial yang mereka hadapi. Strategi 
                                                           

35 Donna Mutiara Nainggolan, Nehemia Nome, and Ridolf S.Th. Manggoa, ‚Pentingnya 

Kontekstualisasi Pada Pendidikan Kristen,‛ Phronesis: Jurnal Teologi dan Misi 4, no. 1 (2021): 40–52. 
36 Ibid.,3.  



34 
 

 

 

ini fokusnya yaitu menjadikan siswa terdorong supaya tidak sekedar 

mengerti nilai kekristenan dari segi teoritis saja, namun mereka juga 

menghayati pada tindakan nyata yang relevan dengan kehidupan sehari-

hari dan lingkungan sosial mereka.37 Metode pembelajaran ini tidak sekedar 

menjadikan pembelajaran menjadi lebih bermakna dan interaktif, namun 

juga menjadikan peserta didik terdorong dalam mengaktualisasikan dan 

menginternalisasikan berbagai nilai Kristiani pada kehidupannya.38 Dengan 

memanfaatkan pendekatan yang menyentuh lingkup budaya sosial serta 

spiritual, pembelajaran iman menjadi lebih relevan, transformatif, dan 

mampu menuntun peserta didik untuk menjadi pribadi yang beriman, 

berkarakter, dan berdampak dalam lingkungan mereka.  

Pendekatan ini memosisikan siswa menjadi aktor utama pada 

pembelajaran iman, di mana pengalaman hidup mereka menjadi titik tolak 

untuk memahami kasih Allah secara nyata. Pendidikan Agama Kristen yang 

bersifat kontekstual tidak sekadar menyampaikan ajaran iman secara 

teoritis, melainkan juga mengajak umat untuk memahami, meresapi, dan 

mengaktualisasikan iman mereka dalam konteks budaya yang mereka 

warisi.39 Oleh karena itu, pendekatan kontekstual dalam Pendidikan Agama 

                                                           
37 Yedija, ‚Strategi Pembelajaran Kontekstual Dalam Pendidikan Agama Kristen Untuk 

Mengatasi Tantangan Sosial,‛ Teokristi,‛ Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani 4, no. 1 

(2024): 15. 
38 Damaris Tonapa, ‚Membangun Karakter Kristiani Melalui Pendekatan Kontekstual 

Dalam Pendidikan Agama Kristen,‛ Jurnal Excelsior Pendidikan 6, no. 1 (2025): 4. 
39Yusak Soleiman, ‚Pendidikan Agama Kristen Kontekstual: Pendekatan Teologis Dan 

Pastoral,‛ Jurnal Teologi dan Masyarakat 6, no. 1 (2021): 15–28. 



35 
 

 

 

Kristen berperan begitu penting untuk pembentukan iman yang mendalam, 

dinamis, dan sesuai dengan konteks kehidupan. Dengan mengedepankan 

pengalaman pribadi peserta didik serta latar budaya yang mereka miliki, 

proses pembelajaran iman tidak hanya berlangsung secara kognitif, tetapi 

juga menjadi sarana mewujudkan nilai Kristiani pada praktik kehidupan 

setiap hari. 

 

 

  


