BAB II

LANDASAN TEORI

A. Nilai-Nilai Kristiani

Nilai-nilai Kristiani adalah prinsip hidup yang bersumber dari ajaran
Alkitab dan teladan Yesus Kristus, yang menjadi pedoman sikap, perilaku,
dan relasi umat percaya dalam seluruh aspek kehidupan. Nilai-nilai ini tidak
hanya bersifat aturan moral tetapi juga memiliki karakter pembaruan,
karena mengarahkan individu untuk menghidupi kehendak Ilahi dan
menjadi terang Kristus dalam kehidupan bermasyarakat.”" Dengan
demikian, nilai-nilai Kristiani memiliki daya ubah yang nyata terhadap
sikap, perilaku, dan spiritualitas umat dalam konteks budaya dan
masyarakat.

Nilai-nilai Kristiani tidak lahir dari tuntutan moral semata,
melainkan merupakan buah dari relasi yang hidup antara manusia dan
Allah melalui Yesus Kristus. Dalam perspektif teologis, nilai-nilai ini
merupakan ekspresi iman yang aktif dan bukan sekedar diyakini secara
rasional melainkan sungguh dihayati dan diwujudkan dalam praktik

kehidupan nyata.’? Jadi pemahaman mengenai nilai Kristiani bukan hanya

11 Urbanus et al., Mengembangkan Karakter Kristiani Menuju Kampus Unggul Dan Profesional
(Bandung: Widina Media Utama, 2025), 15.

12 Aprianto Ruru and Samuel Linggi Topayung, “Mengembangkan Pendidikan Karakter
Dan Nilai-Nilai Kristiani Bagi Pertumbuhan Iman Siswa Pada Usia 16-18 Tahun Sesuai 1 Timotius
4:12,”,” Peada’: Jurnal Pendidikan Kristen 5, no. 1 (2025): 33-51.

16



17
soal pengetahuan doktrinal, melainkan penghayatan spiritual yang
membentuk kehidupan umat percaya secara utuh.

Adapun nilai-nilai Kristiani yang dimaksud adalah sebagai berikut:
1. Kasih (Agape)

Kasih (agape) adalah pusat dari ajaran iman Kristen dan menjadi
fondasi dalam menjalin relasi antara manusia dengan Tuhan, maupun
dalam interaksi antar sesama. Kasih memiliki sifat tanpa syarat, tidak
menuntut imbalan, serta diwujudkan melalui perbuatan nyata yang
membawa manfaat bagi orang lain.*> Dalam pandangan Alkitab, kasih
dipandang sebagai perintah yang paling mendasar, yakni sepenuh hati
mengasihi Tuhan dan sesama seperti halnya mengasihi dirinya sendiri
(Mat. 22:37-39). Sebagai nilai Kristiani, kasih menjadi landasan moral
dan spiritual untuk menumbuhkan hubungan yang benar antar
manusia terhadap Allah dan sesama serta menjadi wujud konkret dari
kehidupan iman yang sejati.

Kasih dalam iman Kristen bukan hanya menjadi dasar relasi
antara Allah dan manusia, melainkan juga menjadi kekuatan rohani
yang hadir secara nyata dalam berbagai dinamika kehidupan manusia.
Dalam situasi penuh tantangan, tekanan batin atau pergumulan, kasih

Allah tetap menjadi sumber kekuatan yang menopang umat percaya.

13 Andri Setiawan, “Hukum Kasih Sebagai Dasar Kekristenan Sejati,” PERSISTOR: Jurnal
Kajian Ilmiah Teologi 1, no. 1 (2024): 1-9.



18
Kasih ini tidak hanya dirasakan secara pribadi, tetapi juga diwujudkan
dalam relasi sosial yang penuh empati, kepedulian, dan kesediaan
untuk hadir bagi sesama. Dalam konteks nilai kristiani, kasih menjadi
dasar untuk membangun komunitas yang saling menopang, menghibur,
dan melayani dengan tulus. Seperti yang diajarkan Yesus dalam Yohanes
13:34, “Kasihilah seorang akan yang lain; sama seperti Aku telah
mengasihi kamu,” umat percaya dipanggil untuk menjadikan kasih
sebagai gaya hidup yang aktif dan transformatif." Dengan demikian,
kasih bukan hanya menjadi kekuatan rohani yang menopang dalam
pergumulan, tetapi juga menjadi jalan untuk menghadirkan kehadiran
Allah dalam kehidupan bersama.
2. Penghiburan Rohani
Penghiburan rohani dalam iman Kristen bersumber dari Allah
sendiri, yang digambarkan sebagai “Bapa yang penuh belas kasih dan
sumber segala penghiburan” (2 Kor. 1:3-4). Penghiburan tersebut bukan
sekadar pelipur lara, melainkan kekuatan spiritual yang memampukan
umat untuk tetap berdiri di tengah penderitaan, dan bahkan menjadi
sumber penghiburan bagi orang lain. Sebagaimana dalam ayat
berikutnya, Allah menghibur umat-Nya ‘supaya kami diperlengkapi

untuk menguatkan mereka yang berada dalam segala macam

4 Andreas David, Ananda Tigor Fernando, Nissi Manurung, and Wilyam Rantung,
“Mengasihi Tuhan Dan Sesama Sebagai Dasar Bersama Dalam Hermeneutik Kristen,” MATHEO:
Jurnal Teologi /kependetaan 12, no. 1 (2022): 16-28.



19
penderitaan’ (2 Kor. 1:4)"> Penghiburan dari Allah memperbarui batin
dan mendorong umat untuk saling menguatkan dalam kehidupan
bersama.

Yesus memberikan janji kepada mereka yang berduka dengan
menegaskan bahwa mereka yang penghiburan mengalami kesedihan
tidak ditinggalkan, melainkan dijanjikan penghiburan sebagai wujud
kasih dan pemulihan dari Allah (Mat. 5:4Ja). Injil ini menunjukkan
bahwa dukacita bukanlah akhir dari perjalanan rohani, melainkan
sebuah ruang batin di mana kasih dan pemulihan Allah dapat dialami
secara mendalam. Penghiburan Ilahi bukan hanya bersifat eskatologis
tetapi dinyatakan dalam kehidupan orang percaya sebagaimana
penghiburan itu hadir melalui Firman Tuhan, doa, pelayanan kasih dan
kehadiran sesama yang tulus. Penghiburan juga dalam komunitas
Kristen dapat diwujudkan dalam tindakan sederhana seperti halnya
empati, menyampaikan kata-kata penguatan atau bahkan sekedar hadir
dalam keheningan yang penuh kasih, sebagaimana dalam 1 Tes. 4:18:
“karena itu hiburkanlah seorang akan yang lain dengan perkataan-
perkataan ini, menegaskan bahwa umat percaya dipanggil untuk
menjadi saluran penghiburan bagi sesama'®. Dengan demikian,

penghiburan dalam iman Kristen bukan hanya sekedar anugerah yang

5 Tommy D Sianturi, “Gereja Dan Tugas Sebagai Penghibur Yang Sejati,” JURNAL
DIDAKHE 2, no. 03 (2024): 370-385.

16 Stevri indra Lumintang, Theologia Kontekstual: Suatu Pengantar (Jakarta: Geneva Insani
Indonesia, 2018), 214.



20
diterima secara pribadi, tetapi juga tanggung jawab spiritual untuk
dibagikan kepada sesama. Melalui perkataan yang membangun dan
kehadiran yang penuh kasih, umat percaya dipanggil untuk menjadi
saluran penghiburan Allah dalam kehidupan bersama.

Pengharapan

Pengharapan dalam iman Kristen merupakan sikap rohani yang
berakar pada janji Allah dan karya keselamatan Kristus. Pengharapan
bukan sekadar optimisme manusiawi, melainkan keyakinan yang
memberi arah dan makna bagi kehidupan umat percaya. Dalam Kristus,
setiap tindakan memiliki nilai kekal karena diarahkan kepada
persekutuan dengan Allah.” Kitab Suci menegaskan bahwa
pengharapan surgawi telah disediakan bagi orang percaya: “Oleh karena
pengharapan yang disediakan bagi kamu di sorga” (Kolose 1:5). Paulus
menambahkan bahwa penderitaan saat ini tidak sebanding dengan
kemuliaan yang kelak akan dinyatakan (Roma 8:18). Lebih lanjut, ia
meneguhkan bahwa mereka yang telah meninggal dalam Kristus akan
dibangkitkan dan dipersatukan kembali dengan orang percaya yang
masih hidup (1 Tesalonika 4:13-18).18 Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa

pengharapan Kristen bersifat eskatologis sekaligus praktis, memberi

17 Eka Budhi Santosa, “Teologi Pengharapan,” Jurnal Teologi dan Pelayanan 1 (2019): 5-6.
18 Alkitab



21
penghiburan dalam dukacita dan membentuk karakter rohani dalam
kehidupan sehari-hari.

Pengharapan membentuk cara pandang umat percaya terhadap
penderitaan, kematian, dan kehidupan. Bagi orang percaya, penderitaan
bukanlah akhir yang menakutkan, melainkan bagian dari rencana
keselamatan Allah. Pengharapan menuntun umat untuk hidup dengan
kesiapsiagaan rohani, menjaga kekudusan, dan tetap teguh dalam
iman.® Dengan demikian, pengharapan menjadi sumber penghiburan
yang tidak mengecewakan, sekaligus memberi makna pada kehidupan
sehari-hari.

4. Penguatan Iman

Penguatan iman adalah proses peneguhan keyakinan kepada
Allah yang membuat orang percaya mampu bertahan di tengah
penderitaan, termasuk saat menghadapi kematian. Keteguhan iman
bukan hanya berfungsi sebagai pelindung rohani saat menghadapi
berbagai tantangan hidup, tetapi juga merupakan buah dari proses
pendidikan Kristen yang secara terus-menerus menanamkan nilai-nilai
kebenaran. Ibrani 11:1 menggambarkan iman sebagai “dasar dari segala
sesuatu yang kita harapkan dan bukti dari segala sesuatu yang tidak kita

lihat”,** sedangkan 1 Korintus 10:13 menegaskan jika Allah setia serta

19 Melkisedek Melkisedek, Vera Agustin, and Sandra R Tapilaha, “Keteguhan Iman Dalam
Era Tantangan Dari Perspektif Teologis Kristen,” Jurnal Budi Pekerti Agama Kristen Dan Katolik 2,
no. 2 (2024): 37.



22

tidak akan membiarkan umat Allah diberi cobaan lebih dari kekuatan
yang mereka miliki. Dengan demikian, iman Kristen bukan hanya
berakar pada pengharapan yang belum terlihat, tetapi juga bertumpu
pada kesetiaan Allah yang menopang umat-Nya dalam setiap
pencobaan. Pengharapan dan keteguhan ini menjadi kekuatan rohani
yang menuntun umat percaya untuk tetap setia, bahkan di tengah
tekanan dan pergumulan hidup.

Penguatan iman dalam konteks kematian, menjadi sumber
ketenangan dan keberanian spiritual. Iman yang teguh memungkinkan
orang percaya melihat kematian bukan sebagai akhir yang menakutkan,
melainkan sebagai transisi menuju persekutuan kekal bersama Allah.
Seperti yang ditegaskan dalam renungan Kristen oleh Gibeon Church,
kematian bagi orang percaya adalah “keuntungan,” karena berarti
bersatu dengan Kristus dalam kekekalan. Renungan ini menekankan
bahwa hidup dan mati berada dalam tangan Tuhan, dan penguatan
iman terjadi ketika janji-janji Allah dihidupi, diingat, dan dipraktikkan
dalam situasi nyata.? Dalam konteks ini, Nasihat Paulus dalam 1 Tes.
5:11, menasihatkan agar jemaat saling menguatkan dan membangun.
Dengan demikian, penguatan iman tidak hanya memperkokoh

individu, tetapi juga mempererat ikatan rohani seluruh komunitas.

2 Gibeon Church, "Ada Harapan Dalam Duka," 2024, https://gibeon.church/devotions/17-
januari-2024-ada-harapan-dalam-duka.



23
5. Solidaritas dan Empati

Solidaritas dapat dimaknai sebagai sikap kebersamaan dan
kesediaan untuk mendukung kelompok tertentu, khususnya ketika
mereka menghadapi masa sulit. Dalam iman Kristen, solidaritas
memiliki makna yang lebih mendalam karena bersumber dari kasih
Allah. Kisah Injil mencatat bagaimana Yesus bergerak dari belas kasihan
saat menyaksikan penderitaan banyak orang (Mat. 9:36), dan bahkan
menghadirkan penghiburan bagi mereka. Rasul Paulus juga menulis
bahwa Roh Kudus ikut berduka bersama ciptaan dan mendoakan
manusia dengan keluhan yang tidak terucapkan (Rm. 8:22-26).!
Berdasarkan pandangan tersebut maka, solidaritas dalam iman Kristen
bukan sekadar empati manusiawi, melainkan manifestasi kasih Allah
yang aktif dan menyentuh penderitaan umat.

Solidaritas Kristen tidak hanya bersifat sosial, tetapi juga
spiritual dan teologis, karena berakar pada tindakan Allah yang
berempati terhadap penderitaan manusia. Seperti yang dijelaskan oleh
Pdt. Izak Y.M. Lattu, solidaritas Ilahi paling nyata adalah ketika Allah
menjadi manusia dalam diri Yesus Kristus—meninggalkan kemuliaan

surgawi demi menyatu dengan penderitaan ciptaan-Nya.?? Sejalan

2l Donna Aritonang, “Solidaritas Allah Dalam Penderitaan Seorang Ibu Seorang Ibu
Karena Kematian Anaknya: Sebuah Tawaran Pendampingan Pastoral,” Teologi dan Musik Gereja 3
(2023): 94-95.

2 Lattu, Izak Y. M. "Solidaritas Yang Menular." GKI Soka, 2024.
https://gkisoka.or.id/index.php/Home.getData/khotbah/316.



24
dengan itu, Rasul Paulus memberikan nasehat terhadap jemaatnya
supaya “bersukacita dengan orang yang bersukacita dan menangis
dengan orang yang menangis” (Rm. 12:15), yang menunjukkan bahwa
empati dalam iman Kristen harus diwujudkan dalam tindakan nyata.
Solidaritas ini tidak hanya menyentuh aspek sosial, tetapi juga
mencerminkan kedalaman spiritual dan teologis, di mana empati
terhadap sesama menjadi wujud nyata dari partisipasi dalam
penderitaan dan sukacita orang lain.

6. Pelayanan dan Persembahan

Pelayanan dimaknai sebagai tindakan kasih yang dilakukan
secara sukarela untuk mendampingi, menguatkan, dan menolong
sesama, terutama dalam situasi krisis atau kedukaan. Sedangkan
persembahan adalah bentuk penyerahan diri dan ungkapan syukur
kepada Tuhan, yang dapat diwujudkan dalam bentuk materi, waktu,
tenaga, maupun kehadiran.” Keduanya mencerminkan respons iman
yang aktif dan konkret terhadap kasih Allah, serta menjadi sarana bagi
umat Kristen untuk menyatakan solidaritas, menghadirkan
penghiburan, dan memperkuat ikatan spiritual dalam kehidupan
bersama. Persembahan adalah bentuk penyerahan diri dan ungkapan

syukur kepada Tuhan, yang dapat diwujudkan dalam bentuk materi,

2 Heni Perianti Mendrofa, “Persembahan Ibadah Yang Sejati Dalam Roma 12:1 Sebagai
Proses Pembelajaran Lifestyle Umat Kristen,” Jurnal Excelsior Pendidikan 3, no. 1 (2023): 30-31.



25
waktu, tenaga, maupun kehadiran. Pelayanan dan Persembahan
menjadi sarana nyata bagi umat Kristen untuk menghadirkan

penghiburan dan memperkuat solidaritas dalam terang iman.

B. Tradisi Ma’ Sembangan Ongan

Ma" Sembangan Ongan dalam beberapa kajian, dipahami sebagai
bentuk dukungan dari keluarga maupun kerabat yang hadir sebagai
ungkapan belasungkawa, sekaligus membantu pihak keluarga yang sedang
melaksanakan ritus Rambu Solo’. Bantuan ini biasanya diwujudkan dalam
bentuk hewan kurban seperti kerbau dan babi, yang secara adat tidak boleh
timbal balik: ketika pemberi sembangan ongan suatu saat mengalami
kedukaan, maka bantuan tersebut akan dikembalikan melalui praktik yang
disebut umbaya’ indan, yakni membayar utang sosial dan adat.* Dengan
demikian, sembangan ongan tidak hanya berfungsi sebagai dukungan
praktis dalam pelaksanaan upacara, tetapi juga sebagai mekanisme sosial
yang menjaga keseimbangan hubungan antar keluarga dan komunitas.

Ritual adat bukan hanya berfungsi sebagai rangkaian prosesi
pemakaman, tetapi juga merefleksikan nilai-nilai budaya yang hidup dan
terus diwariskan dalam masyarakat Toraja. Menurut Koentjaraningrat, nilai

budaya adalah gagasan-gagasan yang dianggap penting dan luhur oleh

2t Fuad Guntara, Ach. Fatchan, and I Nyoman Ruja, “Kajian Sosial-Budaya Rambu Solo’
Dalam Pembentukan Karakter Peserta Didik,” Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, dan Pengembangan
1, no. 2 (2016): 157.



26
suatu masyarakat, yang menjadi dasar dalam menilai baik atau buruk,
pantas atau tidak pantas dalam kehidupan sosial dan spiritual masyarakat.
Nilai-nilai tersebut biasanya tertanam dalam sistem adat, bahasa, seni, dan
ritual keagamaan. Praktik ini memperlihatkan bagaimana tradisi lokal
mengandung makna sosial dan spiritual yang mendalam, serta menjadi
bagian tak terpisahkan dari identitas kolektif komunitas. Dalam konteks
masyarakat yang menjunjung tinggi tradisi dan spiritualitas, nilai budaya
sering kali terwujud melalui ritual-ritual adat yang mengandung makna
sosial, religius, dan komunal. Oleh karena itu, kajian terhadap nilai budaya
menjadi penting dalam memahami bagaimana suatu komunitas membentuk
identitas, merawat relasi, dan menafsirkan pengalaman hidup termasuk
dalam menghadapi kematian dan masa duka.” Adapun nilai-nilai budaya
tersebut meliputi:

1. Nilai Tanggung Jawab
Tanggung jawab merupakan nilai dasar yang mendorong
individu dan keluarga untuk menjalankan kewajiban sosial dan spiritual
secara sungguh-sungguh. Dalam masyarakat tradisional, tanggung
jawab tidak hanya bersifat personal, tetapi juga komunal —terutama
dalam hal merawat relasi dengan leluhur dan menjaga kehormatan

keluarga.? Nilai ini memperlihatkan bahwa dalam masyarakat

% Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 180.
% Jbid. 181



27
tradisional, setiap tindakan adat dan spiritual dijalankan bukan semata-
mata untuk kepentingan pribadi, melainkan sebagai bentuk kesetiaan
terhadap tatanan sosial dan warisan leluhur yang harus dijaga bersama.

2. Nilai Penghormatan dan Kasih Sayang kepada Leluhur
Penghormatan terhadap leluhur merupakan ekspresi spiritual
yang kuat dalam budaya tradisional, termasuk dalam masyarakat
Toraja. Kasih sayang kepada leluhur diwujudkan melalui berbagai
bentuk ritual seperti Rambu Solo” dan Ma'nene, yang mencerminkan
penghargaan atas jasa dan keberadaan mereka. Melalui doa,
persembahan, dan tindakan simbolik, masyarakat menjaga relasi
spiritual dengan leluhur sebagai bagian dari identitas dan
kesinambungan hidup.”? Nilai ini memperkuat kesadaran bahwa
generasi yang hidup tidak terlepas dari ikatan dengan mereka yang
telah mendahului, dan bahwa kematian bukanlah akhir, melainkan
transisi menuju alam puya yang sakral
3. Kesetiaan terhadap Tanah Kelahiran Sebagai Ruang Sakral
Kesetiaan terhadap kampung halaman mencerminkan nilai
spiritual dan identitas kultural yang mendalam. Dalam banyak

masyarakat adat, kembali ke tanah kelahiran untuk melaksanakan ritual

¥ Lumbaa, Yohanis. Nilai-nilai Budaya Toraja dalam Upacara Pemakaman Rambu Solo’
(Makassar: Universitas Kristen Indonesia Paulus, 2017) 42.



28
menjadi bentuk pemulihan relasi dengan leluhur dan komunitas. Tanah
kelahiran bukan sekadar tempat lahir, tetapi juga simbol ikatan batin
dengan leluhur, nilai-nilai adat, dan jati diri seseorang. Praktik seperti
ziarah leluhur, pelestarian situs adat, dan partisipasi dalam upacara
tradisional menjadi wujud nyata dari penghormatan ini.”* Dengan
demikian, kesetiaan kepada tanah kelahiran menjadi wujud nyata dari
kesadaran budaya dan spiritual yang memperkuat identitas kolektif
serta menjaga kesinambungan nilai-nilai adat dalam kehidupan
masyarakat.

4. Kepatuhan terhadap Adat dan Warisan Leluhur

Adat dipandang sebagai warisan luhur yang mengatur tatanan
hidup masyarakat. Kepatuhan terhadap adat bukan sekadar ketaatan
formal, tetapi juga bentuk penghormatan terhadap nilai-nilai yang telah
teruji oleh waktu. Nilai ini menjaga kesinambungan budaya dan
memperkuat rasa memiliki terhadap identitas kolektif.? Dengan
demikian, kepatuhan terhadap adat mencerminkan komitmen
masyarakat untuk merawat nilai-nilai luhur yang diwariskan leluhur,
sekaligus menjadi fondasi bagi keberlanjutan identitas budaya yang
menyatukan generasi masa lalu, kini, dan yang akan datang.

5. Kekeluargaan dan Persaudaraan

2 Yulfa Lumbaa, Nur Asiah, and Sitti Nurani, “Kearifan Budaya Lokal Dalam Ritual
Rambu Solo’ Di Toraja,” Innovative: Journal of Social Science Research 3, no. 3 (2023): 4852.

» Heddy Shri Ahimsa-Putra, Struktur dan Makna: Esai-Esai Antropologi Budaya (Yogyakarta:
FIB UGM, 2012) 88.



29
Nilai kekeluargaan dan persaudaraan menekankan pentingnya
hubungan yang erat, saling menghormati, dan menjaga keharmonisan
antaranggota keluarga maupun komunitas. Dalam konteks budaya
lokal, relasi antarmanusia tidak semata-mata didasarkan pada ikatan
biologis, melainkan juga mencakup dimensi sosial dan spiritual yang
mendalam. Ikatan kekeluargaan menjadi fondasi utama dalam
membentuk solidaritas, rasa tanggung jawab, dan kepedulian terhadap
sesama. Kekeluargaan dan persaudaraan merupakan bagian integral
dari pendidikan karakter Kristiani. Nilai-nilai seperti Kkasih,
pengampunan, dan kepedulian sosial tumbuh dalam lingkungan
keluarga dan komunitas yang saling mendukung. Ikatan kekeluargaan
menjadi dasar solidaritas dan tanggung jawab bersama.®® Dalam
perspektif pendidikan Kristiani, nilai-nilai seperti kasih, pengampunan,
dan kepedulian sosial tumbuh dan berkembang melalui lingkungan
keluarga dan komunitas yang saling mendukung.
6. Kesehatian
Nilai kesehatian dalam masyarakat tradisional mencerminkan
semangat kebersamaan, kesatuan hati, dan keharmonisan dalam
menjalani kehidupan sosial maupun spiritual. Kesehatian bukan

sekadar bentuk kesepakatan praktis, tetapi merupakan sikap batin yang

% Siti Fatimah, “Nilai Kekeluargaan Dalam Tradisi Masyarakat Adat: Studi Etnografi Di
Kampung Naga,” Jurnal Sosiologi Reflektif 17, no. 1 (2023): 112-123.

31 Urbanus et al., Mengembangkan Karakter Kristiani Menuju Kampus Unggul Dan Profesional,
15.



30
menegaskan bahwa setiap anggota komunitas memiliki tanggung jawab
untuk menjaga harmoni bersama. Dalam konteks budaya lokal,
kesehatian diwujudkan melalui partisipasi kolektif dalam ritual adat,
musyawarah, dan kegiatan komunal yang menekankan pentingnya
kebersamaan di atas kepentingan pribadi.**> Dengan demikian, nilai
kesehatian menegaskan bahwa kebersamaan dan kesatuan hati menjadi
fondasi utama dalam menjaga harmoni sosial dan spiritual, sekaligus

memperkuat identitas kolektif masyarakat tradisional.

C. Model Budaya Tandingan Stephen B. Bevans

Model Budaya Tandingan (Counter-Cultural Model) merupakan
pendekatan teologi kontekstual yang dikembangkan Stephen B. Bevans
dalam bukunya Models of Contextual Theology. Model budaya tandingan
menegaskan bahwa setiap pemahaman teologis lahir dari kondisi historis
dan kultural tertentu. Agar Injil benar-benar berakar dalam kehidupan umat,
ia perlu hadir secara kritis—menantang sekaligus memurnikan konteks
budaya yang ada. Dalam pendekatan ini, budaya tidak dipandang sebagai
ancaman, melainkan sebagai sumber yang kaya akan nilai-nilai yang dapat
ditemukan dalam Kitab Suci dan tradisi gereja. Teologi kontekstual yang
efektif menuntut analisis yang mendalam terhadap konteks, dengan sikap

hormat terhadapnya, namun tetap membiarkan Injil menjadi penuntun

%2 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009). 32-35.



31
utama dalam proses tersebut. Dengan demikian, konteks budaya dibentuk
oleh nilai-nilai Injil, bukan sebaliknya sehingga pendekatan ini dapat disebut
sebagai model perjumpaan atau keterlibatan®® Dengan menempatkan Injil
sebagai penuntun utama, model ini memungkinkan terjadinya proses
perjumpaan yang kritis antara iman dan budaya, di mana konteks tidak
ditolak, tetapi dimurnikan dan ditata oleh nilai-nilai Injil.

Model budaya tandingan berangkat dari keyakinan bahwa tidak
semua unsur budaya dapat diterima begitu saja dalam terang iman Kristen.
Beberapa praktik budaya perlu ditafsirkan ulang, dikritisi, atau bahkan
ditinggalkan jika bertentangan dengan nilai-nilai Injil. Namun, pendekatan
ini tidak bersifat konfrontatif, melainkan bersifat reflektif dan transformatif.
Tujuannya adalah agar budaya lokal dapat menjadi wadah yang layak bagi
pewartaan dan penghayatan iman Kristiani.

Model Budaya Tandingan menekankan bahwa teologi kontekstual
bukanlah proses penyesuaian pasif terhadap budaya, melainkan sebuah
panggilan profetis untuk menilai dan mengoreksi budaya melalui terang
Injil. Dengan menjadikan komunitas Kristen sebagai saksi yang hidup,
model ini mendorong pembentukan iman yang kritis, transformatif, dan
berakar kuat pada narasi Kristus di tengah-tengah budaya yang tidak jarang

bertentangan terhadap nilai-nilai pada Kerajaan Allah. Model ini melihat

3Stephen B. Bevans, Model Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002),218-224



32
pengalaman iman Kristen dalam Kitab Suci dan tradisi bukan sekadar
catatan masa lampau, melainkan memiliki peran normatif sebagai pedoman
dalam memahami sejarah manusia dan kosmos. Dalam perspektif sosiologi
adikodrati, narasi iman tersebut diakui keabsahannya sebagai lensa untuk
menafsirkan kenyataan hidup masa kini. Proses ini berawal dari pertobatan,
yaitu penerimaan pengalaman masa lampau, lalu digunakan sebagai
perspektif dalam membaca realitas, hingga berujung pada interpretasi yang
bersifat kritis dan kreatif.** Dengan demikian, model budaya tandingan
menegaskan bahwa iman Kristen tidak statis, melainkan terus bergerak,
menantang, dan memperbarui kehidupan orang percaya dalam konteks
sosial dan budaya mereka. Dibawah ini adalah gambar yang melukiskan

dinamika umum dari model budaya tandingan:

Gambar 1
Model Budaya Tandingan
1. Pertobatan
Penerimaan pengalaman masa lampau
(Kitab Suci dan Tradisi) sebagai petunjuk
Tentang makna sejarah (“sosiologi adikodrati”).
2. Perspektif

Menggunakan pengalaman

% Ibid., 230-231.



33
Masa lampau sebagai lensa
3. Interpretasi, kritik, penyingkapan
Tantangan terhadap pengalaman masa kini:
kebudayaan
Lokasi sosial
Perubahan sosial
Gambar di atas memperlihatkan tiga langkah utama model budaya
tandingan: pertobatan, perspektif, dan interpretasi. Model ini menegaskan
bahwa iman Kristen hadir secara pribadi maupun komunal, serta relevan

dalam berdialog dengan perubahan sosial dan budaya.

D. Pendidikan Agama Kristen Kontekstual

Pendidikan Agama Kristen Kontekstual adalah pendekatan
pembelajaran iman Kristen yang berakar pada pengalaman hidup peserta
didik termasuk budaya sosial dan spiritualitas mereka® tujuannya adalah
agar ajaran Injil tidak sekedar dimengerti secara doktrin teologis, melainkan
benar-benar dihayati dan diwujudkan dalam praktik hidup sehari-hari.*®
Fokus dari strategi pembelajaran kontekstual pada Pendidikan Agama
Kristen yaitu terhadap pengembangan aspek kognitif, pembentukan
karakter, dan pertumbuhan spiritual peserta didik, dengan menekankan

keterkaitan ajaran Injil dengan realitas sosial yang mereka hadapi. Strategi

% Donna Mutiara Nainggolan, Nehemia Nome, and Ridolf S.Th. Manggoa, “Pentingnya
Kontekstualisasi Pada Pendidikan Kristen,” Phronesis: Jurnal Teologi dan Misi 4, no. 1 (2021): 40-52.
36 Ibid.,3.



34
ini fokusnya yaitu menjadikan siswa terdorong supaya tidak sekedar
mengerti nilai kekristenan dari segi teoritis saja, namun mereka juga
menghayati pada tindakan nyata yang relevan dengan kehidupan sehari-
hari dan lingkungan sosial mereka.”” Metode pembelajaran ini tidak sekedar
menjadikan pembelajaran menjadi lebih bermakna dan interaktif, namun
juga menjadikan peserta didik terdorong dalam mengaktualisasikan dan
menginternalisasikan berbagai nilai Kristiani pada kehidupannya.* Dengan
memanfaatkan pendekatan yang menyentuh lingkup budaya sosial serta
spiritual, pembelajaran iman menjadi lebih relevan, transformatif, dan
mampu menuntun peserta didik untuk menjadi pribadi yang beriman,
berkarakter, dan berdampak dalam lingkungan mereka.

Pendekatan ini memosisikan siswa menjadi aktor utama pada
pembelajaran iman, di mana pengalaman hidup mereka menjadi titik tolak
untuk memahami kasih Allah secara nyata. Pendidikan Agama Kristen yang
bersifat kontekstual tidak sekadar menyampaikan ajaran iman secara
teoritis, melainkan juga mengajak umat untuk memahami, meresapi, dan
mengaktualisasikan iman mereka dalam konteks budaya yang mereka

warisi.” Oleh karena itu, pendekatan kontekstual dalam Pendidikan Agama

% Yedija, “Strategi Pembelajaran Kontekstual Dalam Pendidikan Agama Kristen Untuk
Mengatasi Tantangan Sosial,” Teokristi,” Jurnal Teologi Kontekstual dan Pelayanan Kristiani 4, no. 1
(2024): 15.

% Damaris Tonapa, “Membangun Karakter Kristiani Melalui Pendekatan Kontekstual
Dalam Pendidikan Agama Kristen,” Jurnal Excelsior Pendidikan 6, no. 1 (2025): 4.

¥Yusak Soleiman, “Pendidikan Agama Kristen Kontekstual: Pendekatan Teologis Dan
Pastoral,” Jurnal Teologi dan Masyarakat 6, no. 1 (2021): 15-28.



35
Kristen berperan begitu penting untuk pembentukan iman yang mendalam,
dinamis, dan sesuai dengan konteks kehidupan. Dengan mengedepankan
pengalaman pribadi peserta didik serta latar budaya yang mereka miliki,
proses pembelajaran iman tidak hanya berlangsung secara kognitif, tetapi
juga menjadi sarana mewujudkan nilai Kristiani pada praktik kehidupan

setiap hari.



