BAB 1

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Spiritualitas dan kebudayaan saling berkaitan erat dalam kehidupan
manusia karena keduanya membentuk cara pandang terhadap hidup dan
kematian. Bagi banyak masyarakat, kematian bukan sekadar peristiwa
biologis, melainkan realitas sosial dan religius yang memerlukan pemaknaan
mendalam.' Kebudayaan berperan penting dalam membentuk identitas
kolektif serta mengarahkan berbagai aspek kehidupan sosial. Ia mencakup
nilai dan norma, adat istiadat, serta tradisi yang diwariskan lintas generasi
mulai dari pola komunikasi dan interaksi hingga praktik ritual suatu
kelompok.” Oleh sebab itu, tradisi yang hidup di tengah masyarakat tidak
sekadar menjadi simbol budaya, tetapi juga mengandung nilai-nilai yang
mengikat solidaritas sosial.

Salah satu bentuk tradisi yang selalu hadir dalam masyarakat adalah
ritual kematian. Upacara ini tidak sekedar berkaitan terhadap aspek
spiritual, namun ada kaitannya juga terhadap sosial, ekonomi serta budaya.
Pelaksanaan tradisi tersebut disetiap daerah memiliki cara yang berbeda
meskipun umumnya didasari pola pemikiran yang hampir serupa.

Perbedaan tersebut dipengaruhi oleh ragam agama, pengetahuan, nilai dan

! Agustina Hutagalung et al., “Kebudayaan Dalam Pandangan Iman Kristen,” Pendidikan
Agama Kristen 2, no. 1 (2025): 15.
2 Zul Fadli et al., Sejarah Kebudayaan Indonesia, 1st ed. (Sumatera Barat, 2024), 1.

1



2
filosofi yang berkembang di masyarakat sehingga setiap ritual memiliki
makna dan penjelasan yang unik.’ Dalam perspektif iman Kristen,
keberagaman tradisi ini perlu dipahami dan dimaknai secara bijaksana
sehingga nilai-nilai yang terkandung didalamnya dapat diselaraskan dengan
ajaran kristiani. Salah satu tradisi kematian yang penuh makna dan
keragaman simbolik dapat ditemukan dalam budaya masyarakat Toraja atau
disebut rambu solo’.

Ritual kematian atau rambu solo’ dalam budaya Toraja memiliki
makna mendalam bukan hanya sebagai penghormatan terakhir tetapi juga
sebagai momen penting untuk memperkuat ikatan sosial serta spiritual bagi
keluarga dan masyarakat. Prosesi pemakaman yang dikenal sebagai rambu
solo” adalah bentuk penghormatan terakhir yang dilakukan dengan penuh
kesakralan dan simbolisme. Rambu solo” bukan sekadar prosesi penguburan,
tetapi rangkaian panjang yang mencerminkan status sosial, relasi komunal,
dan keyakinan spiritual masyarakat Toraja.* Dalam tradisi ini, kematian
dipandang sebagai proses menuju alam baka. Rambu solo” bukan sekadar
upacara pemakaman, melainkan rangkaian panjang yang mencerminkan

status sosial, relasi komunal, dan keyakinan spiritual masyarakat. Dalam hal

3 Moh. Muslih and Aris Priyanto, Pendidikan Menghadapi Kematian (Jawa Tengah: NEM,
2020), 54.

4 L. Tangke, Rambu Solo’: Upacara Pemakaman Masyarakat Toraja (Makassar: Pustaka
Toraya, 2015), 45.



3
ini, tradisi kematian bagi masyarakat Toraja menjadi cerminan cara pandang
terhadap kehidupan, kematian dan keberlanjutan nilai-nilai budaya. Dalam
keseluruhan rangkaian tradisi rambu solo” terdapat berbagai elemen penting
yang memperkuat makna dan fungsi ritual tersebut, salah satunya adalah
ritual ma” sembangan ongan sebagai rangkaian penutupan upacara rambu solo’.

Ma’sembangan Ongan termasuk dalam tahapan penting dari prosesi
pemakaman tradisional rambu solo” yang dilaksanakan oleh masyarakat
Toraja, khususnya di Lembang Paonganan, Kecamatan Buntu Pepasan.
Sebagai ritual penutup masa duka, Ma’sembangan Ongan diyakini memiliki
fungsi spiritual yang menentukan ketenangan arwah orang yang telah
meninggal. Dalam struktur rambu solo’, ritual ini menandai penyelesaian
seluruh rangkaian adat, dan menjadi simbol bahwa keluarga yang berduka
telah memenuhi kewajiban sosial dan spiritual terhadap almarhum. Apabila
ritual ini belum dilaksanakan pasca penguburan, arwah dianggap belum
sepenuhnya tenang, dan masa duka belum dinyatakan selesai.” Berdasarkan
praktik tersebut, nampak bahwa fokus utama tradisi ini lebih menekankan
pada aspek sosial dan spiritual lokal serta pelepasan emosi duka secara
simbolis. Pemulihan emosional keluarga lebih dikaitkan dengan
penyelesaian adat.

Masyarakat Lembang Paonganan mayoritas memeluk agama Kristen,

namun dalam praktiknya, pelaksanaan Ma'sembangan Ongan lebih

5 Palungan, Wawancara Oleh Penulis, Toraja Utara, 28 Juli 2025.



4

menekankan pemenuhan adat daripada penghayatan iman. Hal ini
menunjukkan adanya ketegangan antara warisan budaya dan ajaran iman
Kristen, di mana nilai-nilai Injili belum sepenuhnya terintegrasi dalam
praktik ritual. Nilai-nilai yang hidup dalam masyarakat Lembang
Paonganan sangat dipengaruhi oleh tatanan adat dan simbol-simbol budaya
Toraja. Nilai seperti penghormatan terhadap leluhur, solidaritas komunal,
dan pemulihan emosional sangat menonjol, namun nilai-nilai kristiani
belum tampak secara eksplisit dalam praktik ritual.

Berdasarkan praktik tersebut, disinilah letak urgensi yang
menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat terhadap kematian dan
pemulihan belum sepenuhnya dibentuk oleh perspektif iman Kristen.
Beberapa nilai Kristiani sebenarnya terkandung didalamnya tetapi nilai-
nilai tersebut belum sepenuhnya hadir dalam praktik ritual. Tradisi lebih
menonjolkan penyelesaian sosial dan ketenangan arwah daripada
penguatan iman Injili. Fokus spiritual lebih diarahkan pada pemenuhan adat
dan ketenangan batin secara simbolis, bukan pada nilai iman Kristen.
Akibatnya, potensi spiritual yang kaya dalam iman Kristen belum
dimanfaatkan secara utuh dalam konteks budaya lokal. Dalam praktik
Ma’sembangan Ongan, terlihat bahwa pemaknaan ibadah penghiburan yang
dilakukan lebih mencerminkan keyakinan tradisional daripada ekspresi

iman Kristen yang spesifik.



5
Kuatnya pengaruh nilai adat di Lembang Paonganan tidak lepas dari
warisan aluk todolo, vyaitu sistem kepercayaan tradisional Toraja.
Kepercayaan ini memahami kematian sebagai bentuk penghormatan
sekaligus sarana menghantarkan arwah menuju alam baka (puya), sehingga,
jenazah dipandang belum sepenuhnya berpindah ke alam baka sebelum
semua tahapan ritus adat diselesaikan, termasuk ma’sembangan ongan,
dilaksanakan secara lengkap.® Dengan demikian, pelaksanaan ritual ini
bukan semata-mata dimaknai sebagai simbol sosial, melainkan juga
mengandung makna religius yang diyakini berperan penting bagi
ketenangan arwah dan memulihkan batin keluarga yang ditinggalkan. Cara
pandang ini berbeda dengan nilai Kristiani yang memandang kematian
sebagai peralihan menuju hidup kekal yang telah dijamin melalui
kebangkitan Kristus, dan penghiburan sejati datang dari Allah. Jadi , dalam
iman Kristen pengharapan akan kebangkitan dan hidup kekal memberi
ketenangan batin kepada keluarga yang berduka tanpa ditentukan oleh
tuntasnya rangkaian upacara adat.
Perbedaan inilah yang menunjukkan bahwa meskipun masyarakat
telah menerima ajaran Kristen namun integrasi nilai-nilai Injili dalam ritual
budaya belum sepenuhnya terjadi. Oleh karena itu, tradisi ini dapat

dijadikan wadah pembelajaran iman yang tidak hanya sesuai dengan

¢ Roni Ismail, “Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja ‘Aluk To Dolo” (Studi Atas
Upacara Kematian Rambu Solo’),” Religi 15, no. 1 (2019): 88.



konteks kehidupan, tetapi juga berdampak secara transformatif serta dapat
menjadi sarana untuk mengembangkan empati, solidaritas, dan
pengharapan dalam komunitas Kristen Toraja. Dalam konteks ini,
pendekatan Pendidikan Agama Kristen Kontekstual menjadi relevan untuk
memahami bagaimana nilai-nilai Injili dapat dihidupi dan diintegrasikan
dalam tradisi lokal. Pengajaran iman Kristen tidak hanya sekedar berfokus
pada penyampaian doktrin teologis, melainkan juga diarahkan untuk
membentuk spiritualitas yang dinamis dan relevan dengan kehidupan
masyarakat atau kontekstual.” Sesuai dengan hal itu, maksud dari penelitian
ini yaitu melakukan kajian secara kritis dan reflektif bagaimana tradisi
Ma’sembangan Orfigan dapat menjadi sarana integrasi nilai-nilai kristiani bagi
masyarakat Kristen di Lembang Paonganan. Dengan menggali kembali nilai-
nilai Kristiani yang mungkin terabaikan dan mengintegrasikannya secara
kontekstual, tradisi tersebut tidak sekedar sebagai warisan budaya, namun
dimaknai juga menjadi ruang pembelajaran iman yang memperdalam
pemahaman spiritual dan menghadirkan penghiburan Ilahi di tengah
kedukaan.

Analisis dalam Penelitian ini menggunakan pendekatan Model budaya
tandingan dari Stephen B. Bevans sebagai landasan teoritis. Model ini

menekankan perlunya penilaian kritis terhadap praktik budaya yang tidak

7 Yafarman Zai and Setiaman Larosa, “Contextual Teaching Learning Pada Pembelajaran
Pendidikan Agama Kristen Sebagai Strategi Mencapai Pengalam Spiritual,” MANTHANO: Jurnal
Pendidikan Kristen 3, no. 1 (2024): 25-36.



selaras dengan nilai-nilai Kristen. Dalam model ini, Injil dipahami sebagai
kekuatan pembaruan yang bersifat menentang, memurnikan dan
mentransformasi konteks budaya. Injil ini hadir dengan menawarkan pesan
yang relevan namun bersifat subversif karena menggugat nilai-nilai budaya
yang bertentangan dengan kehendak Allah dan radikal karena menuntut
perubahan menyeluruh dalam diri dan masyarakat. Berlandaskan kitab suci
dan tradisi gereja, Injil dipandang memiliki perspektif yang secara mendasar
berbeda dengan budaya manusia, sehingga menuntut pertobatan pribadi
dan perubahan sosial yang mendalam di tengah masyarakat.® Melalui
pendekatan inilah bukan sekedar berupaya memahami dan menghargai
tradisi ma’ sembangan ongan tetapi juga menghadirkan Injil secara otentik di
tengah praktik budaya yang kompleks. Integrasi nilai kristiani dalam tradisi
tersebut bukan dilakukan untuk menghapus budaya melainkan dengan
menafsirkan ulang simbol dan tindakan adat agar menjadi sarana penerapan
nilai Kristiani yang kontekstual.

Dengan demikian, latar belakang penelitian ini tidak hanya
berangkat dari ketertarikan terhadap tradisi budaya, tetapi juga dari
kepedulian terhadap bagaimana umat Kristen Toraja menghidupi iman
mereka dalam konteks duka dan kehilangan. Tradisi Ma’sembangan Ongan

menjadi cermin dari dinamika spiritual masyarakat, dan sekaligus menjadi

8 David Eko Setiawan, “Model-Model Teologi Kontekstual,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika
dan Praktika 5, no. 2 (2024): 1-9.



peluang untuk memperkuat pengajaran iman yang relevan dan menyentuh
kehidupan nyata.” Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya
pengembangan pendekatan kontekstual dalam pembelajaran pendidikan
agama Kristen yang berakar pada budaya, serta memperkaya pemahaman
tentang bagaimana tradisi lokal dapat menjadi medium pembelajaran iman
yang transformatif bagi komunitas Kristen Toraja.

Berdasarkan latar belakang tersebut, beberapa penelitian terdahulu
telah memberikan kontribusi penting dalam memahami tradisi kematian di
Toraja, termasuk aspek sosial dan spiritual yang menyertainya, meskipun
belum secara khusus mengkaji tentang tradisi Ma” Sembangan Ongan. Yunus
dan Mukoyyaroh dalam karya mereka berjudul “Pluralitas Dalam
Membangun Toleransi di Tana Toraja” menyoroti tradisi Ma" Sembangan
Ofigan sebagai bentuk gotong royong dan solidaritas sosial dalam
pelaksanaan Rambu Solo’, di mana sesajen berupa kerbau dan babi tidak
boleh ditolak dan akan dikembalikan saat keluarga pendonor mengalami
duka.’ Jadi fokus utamanya adalah pada aspek sosial dan partisipatif dalam
ritual, yang terjadi bersamaan dengan prosesi pemakaman. Menambahkan
perspektif lain, Fuad Guntara, Ach. Fatchan, dan I Nyoman Ruja dalam
jurnal “Kajian Makna Sosial-Budaya Rambu Solo dalam Pembentukan

Karakter Peserta Didik” menegaskan bahwa sembangan ongan merupakan

® Yunus Yunus and Mukoyyaroh Mukoyyaroh, “Pluralitas Dalam Menjaga Toleransi Di
Tana Toraja,” DINAMIKA : Jurnal Kajian Pendidikan Dan Keislaman 7, no. 1 (2022): 63.



wujud nyata dari semangat gotong royong masyarakat Toraja, di mana
pemberian kerbau dan babi sebagai bentuk belasungkawa merupakan
kewajiban sosial yang tidak dapat ditolak oleh pihak keluarga yang berduka,
karena hal tersebut mencerminkan nilai kebersamaan dan tanggung jawab
sosial dalam pelaksanaan ritus rambu solo’.'* Berdasarkan Kedua penelitian
ini menunjukkan bahwa sembangan ongan bukan sekadar ritual adat,
melainkan juga media pendidikan sosial dan spiritual yang memperkuat
identitas budaya serta nilai kemanusiaan dalam masyarakat Toraja.
Kebaruan penelitian ini terletak pada beberapa aspek utama yang
pada penelitian sebelumnya masih minim pengkajiannya. Pertama,
ditegaskan pada penelitian ini bahwa Ma’sembangan Ongan merupakan ritual
yang dilaksanakan setelah penguburan, bukan bagian dari prosesi utama
Rambu Solo’, sehingga dipahami sebagai penutup masa kedukaan dan bukan
sekadar bentuk partisipasi sosial. Penempatan ini menggeser fokus dari
dukungan sosial saat upacara menjadi pemulihan spiritual pasca upacara.
Kedua, Penelitian terdahulu telah memberikan kontribusi penting dalam
memahami dimensi sosial dan budaya dari tradisi Ma’sembangan Ongan
dalam konteks rambu solo’. Fokus utama mereka terletak pada aspek gotong
royong, solidaritas sosial, dan pembentukan karakter melalui partisipasi

kolektif dalam ritual kematian. Tradisi ini dipahami sebagai mekanisme

10 Fuad Guntara, Ach. Fatchan, and I Nyoman Ruja, “Kajian Sosial-Budaya Rambu Solo’
Dalam Pembentukan Karakter Peserta Didik,” Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, dan Pengembangan
1, no. 2 (2016): 52.



10
sosial yang memperkuat ikatan komunitas dan meneguhkan nilai
kebersamaan antar keluarga Toraja Namun penelitian-penelitian tersebut
belum secara khusus mengkaji tradisi Ma’sembangan Ongan dari perspektif
Pendidikan Agama Kristen dalam menghadapi kematian dapat
diintegrasikan secara kontekstual ke dalam praktik budaya lokal. Belum ada
kajian yang secara eksplisit menelaah kesenjangan antara pemahaman
masyarakat terhadap tradisi ini dan ajaran iman Kristen yang mereka anut,
serta bagaimana tradisi tersebut dapat menjadi ruang pembelajaran iman
yang hidup dan relevan bagi komunitas Kristen Toraja. Kebaruan dari
penelitian ini juga terletak pada pendekatan kontekstual yang
menggabungkan analisis budaya dengan refleksi teologis dalam kerangka
Pendidikan Agama Kristen. Penelitian ini tidak hanya mengidentifikasi
nilai-nilai Kristiani yang belum teraktualisasi dalam pelaksanaan
Ma’sembangan Ongan, tetapi juga menawarkan strategi integratif yang
memungkinkan tradisi ini menjadi sarana pembentukan iman serta
pendalaman spiritual. Hal ini memungkinkan penelitian ini memperluas
cakupan kajian sebelumnya dengan menghadirkan perspektif edukatif dan

teologis yang belum disentuh oleh studi-studi terdahulu.

Fokus Masalah
Fokus utama penelitian ini yaitu untuk menganalisis integrasi nilai-

nilai Kristiani secara kontekstual dalam tradisi Ma’sembangan Ongan di



11

Lembang Paonganan, yang selama ini lebih menonjolkan aspek sosial,
simbolis, dan spiritual lokal. Kajian ini juga menelaah pengaruh kuat budaya
Toraja terhadap pemaknaan dan praktik ritual tersebut, serta
mengupayakan pemaknaan ulang melalui pendekatan Pendidikan Agama
Kristen kontekstual. Dengan menggunakan model budaya tandingan untuk
menegaskan nilai-nilai Injil yang mampu memurnikan dan memperbarui
elemen-elemen budaya yang tidak selaras, sehingga tradisi Ma’sembangan
Ongan dapat menjadi sarana pembaruan iman yang kontekstual tanpa

kehilangan akar budayanya

Rumusan Penelitian

Sesuai dengan uraian latar belakang, jadi rumusan masalah pada
penelitian ini yaitu bagaimana integrasi nilai-nilai kristiani dalam tradisi
Ma’sembangan Ongan di masyarakat Lembang Paonganan, Kabupaten Toraja

Utara?

Tujuan Penelitian
Tujuan dari penelitian ini yaitu untuk mengkaji dan menganalisis
integrasi nilai-nilai kristiani dalam tradisi Ma’sembangan Ongan  di

masyarakat Lembang Paonganan, Kabupaten Toraja Utara.



12
E. Manfaat Penelitian
Berdasarkan uraian tujuan penelitian, diharapkan bahwa hasil dari
penelitian ini bisa bermanfaat untuk:
1. Manfaat Teoritis
Penelitian  ini menyumbangkan pemikiran akademis yang
signifikan bagi pengembangan ilmu Pendidikan Agama Kristen,
penelitian ini hasilnya nanti bisa dijadikan rujukan utama untuk
mengembangkan pendekatan dan materi pembelajaran pada mata
kuliah Pendidikan Agama Kristen Kontekstual karena menghadirkan
contoh konkret tentang bagaimana nilai-nilai Injili diintegrasikan dalam
praktik budaya lokal secara reflektif dan transformatif. Dengan
demikian, penelitian ini turut memperkaya wacana akademik mengenai
inkulturasi iman yang relevan dengan realitas kehidupan umat di
daerah-daerah yang memiliki tradisi adat yang kuat
2. Manfaat Praktis
Bagi masyarakat Kristen Lembang Paonganan, hasil kajian ini
dapat menjadi bahan refleksi untuk memahami kembali makna spiritual
dari tradisi Ma’sembangan Ongan, sehingga pelaksanaannya tidak hanya
bersifat adat, tetapi juga memperkuat iman dan pengharapan dalam
Kristus.
Bagi gereja lokal dan pelayan jemaat, temuan penelitian ini dapat

dijadikan landasan dalam merancang pendekatan pastoral dan edukatif



13
yang lebih kontekstual, khususnya dalam mendampingi keluarga yang
berduka agar nilai-nilai Injili dapat hadir secara nyata dalam praktik
budaya.

Bagi peneliti dan akademisi, penelitian ini membuka ruang
kajian baru tentang integrasi iman dan budaya dalam konteks Toraja,
serta memperkaya literatur Pendidikan Agama Kristen Kontekstual

yang berbasis pada praktik hidup masyarakat.

Sistematika Penulisan

Tujuan dari pencantuman sistematika proposal skripsi yaitu adalah
demi memperoleh gambaran umum tentang isi dan alur pembahasan dalam
setiap bab dengan panduan sistematika penulisan yang sudah resmi
ditentukan oleh kampus. Berikut merupakan sistematika penulisan proposal
skripsi ini yaitu:
Bab I : Pendahuluan Bab ini berisi latar belakang masalah yang melandasi
penelitian, fokus masalah, rumusan masalah dan tujuan penelitian serta
sistematika penulisan proposal skripsi secara keseluruhan. Uraian dalam
bab ini menjadi titik tolak untuk pembahasan pada bab-bab selanjutnya
yang akan mengkaji lebih dalam nilai-nilai kristiani dalam tradisi ma’
sembangan ongan.
Bab II : Landasan Teori kajian ini terdiri dari nilai- nilai kristiani yang

meliputi; Pengertian, Kasih, penghiburan Rohani, Pengharapan akan



14
Kehidupan Kekal, penguatan iman, solidaritas dan empati, pelayanan dan
persembahan. Kematian dalam perspektif budaya dan spiritualitas, tradisi
ma’ sembangan ongan sebagai objek kajian utama, pendidikan agama Kristen
kontekstual untuk memperkuat pendekatan kontekstual, serta model budaya
tandingan oleh Stephen B. Bevans sebagai kerangka teoritis.
BAB III : Metode penelitian yang mencakup komponen penting, seperti
metode penelitian yang dipilih, lokasi penelitian serta narasumber yang
terlibat. Selain itu, terdapat pembahasan jenis data yang dikumpulkan,
teknik maupun metode yang digunakan pada proses pengumpulan data,
serta berbagai tahap sistematis yang digunakan untuk melakukan analisis
data agar hasilnya valid dan akurat. Keabsahan data diuji menggunakan
teknik tertentu dan keseluruhan rangkaian penelitian dilengkapi dengan
jadwal yang terstruktur. Semua elemen ini dirancang untuk memastikan
validitas dan kualitas temuan penelitian.
BAB IV : Temuan penelitian dan analisis . Bab ini diawali dengan
menyajikan data-data yang sudah didapat di lapangan lewat teknik
dokumentasi, observasi dan wawancara. Sesudah itu data setelah terkumpul
dilakukan Analisis untuk menemukan pola atau temuan yang sesuai
terhadap jawaban dari rumusan masalah. Pada bagian bab akhir penelitian
ini berisi pembahasan yang menghubungkan temuan penelitian terhadap

beragam teori yang telah di bahas di kajian pustaka.



15
BAB V : Penutup yang berisi kesimpulan dan saran. Kesimpulan disusun
berdasarkan hasil penelitian. Saran diberikan sebagai rekomendasi kepada
pihak-pihak yang terkait, seperti tokoh adat, tokoh agama, guru pendidikan
agama kristen, pemeran tradisi, maupun peneliti selanjutnya, agar hasil

penelitian dapat bermanfaat dan ditindaklanjuti.



