
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Spiritualitas dan kebudayaan saling berkaitan erat dalam kehidupan 

manusia karena keduanya membentuk cara pandang terhadap hidup dan 

kematian. Bagi banyak masyarakat, kematian bukan sekadar peristiwa 

biologis, melainkan realitas sosial dan religius yang memerlukan pemaknaan 

mendalam.1 Kebudayaan berperan penting dalam membentuk identitas 

kolektif serta mengarahkan berbagai aspek kehidupan sosial. Ia mencakup 

nilai dan norma, adat istiadat, serta tradisi yang diwariskan lintas generasi 

mulai dari pola komunikasi dan interaksi hingga praktik ritual suatu 

kelompok.2 Oleh sebab itu, tradisi yang hidup di tengah masyarakat tidak 

sekadar menjadi simbol  budaya, tetapi juga mengandung nilai-nilai yang 

mengikat solidaritas sosial. 

Salah satu bentuk tradisi yang selalu hadir dalam masyarakat adalah 

ritual kematian. Upacara ini tidak sekedar berkaitan terhadap aspek 

spiritual, namun ada kaitannya juga terhadap sosial, ekonomi serta budaya. 

Pelaksanaan tradisi tersebut disetiap daerah memiliki cara yang berbeda 

meskipun umumnya didasari pola pemikiran yang hampir serupa. 

Perbedaan tersebut dipengaruhi oleh ragam agama, pengetahuan, nilai dan 
                                                           

1 Agustina Hutagalung et al., ‚Kebudayaan Dalam Pandangan Iman Kristen,‛ Pendidikan 

Agama Kristen 2, no. 1 (2025): 15. 
2 Zul Fadli et al., Sejarah Kebudayaan Indonesia, 1st ed. (Sumatera Barat, 2024), 1. 



2 
 

 

 

filosofi yang berkembang di masyarakat sehingga setiap ritual memiliki 

makna dan penjelasan yang unik.3 Dalam perspektif iman Kristen, 

keberagaman tradisi ini perlu dipahami dan dimaknai secara bijaksana 

sehingga nilai-nilai yang terkandung didalamnya dapat diselaraskan dengan 

ajaran kristiani. Salah satu tradisi kematian yang penuh makna dan 

keragaman simbolik dapat ditemukan dalam budaya masyarakat Toraja atau 

disebut rambu solo’. 

Ritual kematian atau rambu solo’ dalam budaya Toraja memiliki 

makna mendalam bukan hanya sebagai penghormatan terakhir tetapi juga 

sebagai momen penting untuk memperkuat ikatan sosial serta  spiritual bagi 

keluarga dan masyarakat. Prosesi  pemakaman yang dikenal sebagai rambu 

solo’ adalah bentuk penghormatan terakhir yang dilakukan dengan penuh 

kesakralan dan simbolisme. Rambu solo’ bukan sekadar prosesi penguburan, 

tetapi rangkaian panjang yang mencerminkan status sosial, relasi komunal, 

dan keyakinan spiritual masyarakat Toraja.4 Dalam tradisi ini, kematian 

dipandang sebagai proses menuju alam baka. Rambu solo’ bukan sekadar 

upacara pemakaman, melainkan rangkaian panjang yang mencerminkan 

status sosial, relasi komunal, dan keyakinan spiritual masyarakat. Dalam hal 

                                                           
3 Moh. Muslih and Aris Priyanto, Pendidikan Menghadapi Kematian (Jawa Tengah: NEM, 

2020), 54. 
4 L. Tangke, Rambu Solo’ : Upacara Pemakaman Masyarakat Toraja (Makassar: Pustaka 

Toraya, 2015), 45. 

  



3 
 

 

 

ini, tradisi kematian bagi masyarakat Toraja menjadi cerminan cara pandang 

terhadap kehidupan, kematian dan keberlanjutan nilai-nilai budaya. Dalam 

keseluruhan rangkaian tradisi rambu solo’ terdapat berbagai elemen penting  

yang memperkuat makna dan fungsi ritual tersebut, salah satunya adalah 

ritual ma’ sembangan ongan sebagai rangkaian penutupan upacara rambu solo’. 

Ma’sembangan Ongan termasuk dalam tahapan penting dari prosesi 

pemakaman tradisional rambu solo’ yang dilaksanakan oleh masyarakat 

Toraja, khususnya di Lembang Paonganan, Kecamatan Buntu Pepasan. 

Sebagai ritual penutup masa duka, Ma’sembangan Ongan diyakini memiliki 

fungsi spiritual yang menentukan ketenangan arwah orang yang telah 

meninggal. Dalam struktur rambu solo’, ritual ini menandai penyelesaian 

seluruh rangkaian adat, dan menjadi simbol bahwa keluarga yang berduka 

telah memenuhi kewajiban sosial dan spiritual terhadap almarhum. Apabila 

ritual ini belum dilaksanakan pasca penguburan, arwah dianggap belum 

sepenuhnya tenang, dan masa duka belum dinyatakan selesai.5 Berdasarkan 

praktik tersebut, nampak bahwa  fokus utama tradisi ini lebih menekankan 

pada aspek sosial dan spiritual lokal  serta pelepasan emosi duka secara 

simbolis. Pemulihan emosional keluarga lebih dikaitkan dengan 

penyelesaian adat. 

Masyarakat Lembang Paonganan mayoritas memeluk agama Kristen, 

namun dalam praktiknya, pelaksanaan Ma’sembangan Ongan lebih 

                                                           
5 Palungan, Wawancara Oleh Penulis,Toraja Utara, 28 Juli 2025.  



4 
 

 

 

menekankan pemenuhan adat daripada penghayatan iman. Hal ini 

menunjukkan adanya ketegangan antara warisan budaya dan ajaran iman 

Kristen, di mana nilai-nilai Injili belum sepenuhnya terintegrasi dalam 

praktik ritual. Nilai-nilai yang hidup dalam masyarakat Lembang 

Paonganan sangat dipengaruhi oleh tatanan adat dan simbol-simbol budaya 

Toraja. Nilai seperti penghormatan terhadap leluhur, solidaritas komunal, 

dan pemulihan emosional sangat menonjol, namun nilai-nilai kristiani  

belum tampak secara eksplisit dalam praktik ritual. 

Berdasarkan praktik tersebut, disinilah letak urgensi yang 

menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat terhadap kematian dan 

pemulihan belum sepenuhnya dibentuk oleh perspektif iman Kristen. 

Beberapa  nilai Kristiani sebenarnya terkandung didalamnya tetapi  nilai-

nilai tersebut belum sepenuhnya hadir dalam praktik ritual. Tradisi lebih 

menonjolkan penyelesaian sosial dan ketenangan arwah daripada 

penguatan iman Injili. Fokus spiritual lebih diarahkan pada pemenuhan adat 

dan ketenangan batin secara simbolis, bukan pada nilai iman Kristen. 

Akibatnya, potensi spiritual yang kaya dalam iman Kristen belum 

dimanfaatkan secara utuh dalam konteks budaya lokal. Dalam praktik 

Ma’sembangan Ongan, terlihat bahwa pemaknaan ibadah penghiburan yang 

dilakukan lebih mencerminkan keyakinan tradisional daripada ekspresi 

iman Kristen yang spesifik.  



5 
 

 

 

Kuatnya pengaruh nilai adat di Lembang Paonganan tidak lepas dari 

warisan aluk todolo, yaitu sistem kepercayaan tradisional Toraja. 

Kepercayaan ini memahami kematian sebagai bentuk penghormatan 

sekaligus sarana menghantarkan arwah menuju alam baka (puya), sehingga, 

jenazah dipandang belum sepenuhnya berpindah ke alam baka sebelum 

semua tahapan ritus adat diselesaikan, termasuk ma’sembangan ongan, 

dilaksanakan secara lengkap.6 Dengan demikian, pelaksanaan ritual ini 

bukan semata-mata dimaknai sebagai simbol sosial, melainkan juga 

mengandung makna religius yang diyakini berperan penting bagi 

ketenangan arwah dan memulihkan batin keluarga yang ditinggalkan. Cara 

pandang ini berbeda dengan nilai Kristiani yang memandang kematian 

sebagai peralihan menuju hidup kekal yang telah dijamin melalui 

kebangkitan Kristus, dan penghiburan sejati datang dari Allah. Jadi , dalam 

iman Kristen pengharapan akan kebangkitan dan hidup kekal memberi 

ketenangan batin kepada keluarga yang berduka tanpa ditentukan oleh 

tuntasnya rangkaian upacara adat.  

Perbedaan inilah yang menunjukkan bahwa meskipun masyarakat 

telah menerima ajaran Kristen namun integrasi nilai-nilai Injili dalam ritual 

budaya belum sepenuhnya terjadi. Oleh karena itu, tradisi ini dapat 

dijadikan wadah pembelajaran iman yang tidak hanya sesuai dengan 

                                                           
6 Roni Ismail, ‚Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja ‘Aluk To Dolo’ (Studi Atas 

Upacara Kematian Rambu Solo’),‛ Religi 15, no. 1 (2019): 88. 



6 
 

 

 

konteks kehidupan, tetapi juga berdampak secara transformatif serta dapat 

menjadi sarana untuk mengembangkan empati, solidaritas, dan 

pengharapan dalam komunitas Kristen Toraja. Dalam konteks ini, 

pendekatan Pendidikan Agama Kristen Kontekstual menjadi relevan untuk 

memahami bagaimana nilai-nilai Injili dapat dihidupi dan diintegrasikan 

dalam tradisi lokal. Pengajaran iman Kristen  tidak hanya sekedar berfokus 

pada penyampaian doktrin  teologis, melainkan juga diarahkan untuk 

membentuk spiritualitas yang dinamis dan relevan dengan kehidupan 

masyarakat atau kontekstual.7 Sesuai dengan hal itu, maksud dari penelitian 

ini yaitu melakukan kajian secara kritis dan reflektif bagaimana tradisi 

Ma’sembangan Oñgan dapat menjadi sarana integrasi nilai-nilai kristiani bagi 

masyarakat Kristen di Lembang Paonganan. Dengan menggali kembali nilai-

nilai Kristiani yang mungkin terabaikan dan mengintegrasikannya secara 

kontekstual, tradisi tersebut tidak sekedar sebagai warisan budaya, namun 

dimaknai juga menjadi ruang pembelajaran iman yang memperdalam 

pemahaman spiritual dan menghadirkan penghiburan Ilahi di tengah 

kedukaan. 

Analisis dalam Penelitian ini menggunakan pendekatan Model budaya 

tandingan dari Stephen B. Bevans sebagai landasan teoritis. Model ini 

menekankan   perlunya penilaian kritis terhadap praktik budaya yang tidak 

                                                           
7 Yafarman Zai and Setiaman Larosa, ‚Contextual Teaching Learning Pada Pembelajaran 

Pendidikan Agama Kristen Sebagai Strategi Mencapai Pengalam Spiritual,‛ MANTHANO: Jurnal 

Pendidikan Kristen 3, no. 1 (2024): 25–36. 



7 
 

 

 

selaras dengan nilai-nilai Kristen. Dalam model ini, Injil dipahami sebagai 

kekuatan pembaruan yang bersifat menentang,  memurnikan dan 

mentransformasi konteks budaya. Injil ini hadir dengan menawarkan pesan 

yang relevan namun bersifat subversif karena menggugat nilai-nilai budaya 

yang bertentangan dengan kehendak Allah dan radikal karena menuntut 

perubahan menyeluruh dalam diri dan masyarakat. Berlandaskan kitab suci 

dan tradisi gereja, Injil dipandang memiliki perspektif yang secara mendasar 

berbeda dengan budaya manusia, sehingga menuntut pertobatan pribadi 

dan perubahan sosial yang mendalam di tengah masyarakat.8 Melalui 

pendekatan inilah bukan sekedar berupaya memahami dan menghargai 

tradisi ma’ sembangan ongan tetapi juga menghadirkan Injil secara otentik di 

tengah praktik budaya yang kompleks. Integrasi nilai kristiani dalam tradisi 

tersebut bukan dilakukan untuk menghapus budaya melainkan dengan 

menafsirkan ulang simbol dan tindakan adat agar menjadi sarana penerapan 

nilai Kristiani yang kontekstual. 

Dengan demikian, latar belakang penelitian ini tidak hanya 

berangkat dari ketertarikan terhadap tradisi budaya, tetapi juga dari 

kepedulian terhadap bagaimana umat Kristen Toraja menghidupi iman 

mereka dalam konteks duka dan kehilangan. Tradisi Ma’sembangan Ongan 

menjadi cermin dari dinamika spiritual masyarakat, dan sekaligus menjadi 

                                                           
8 David Eko Setiawan, ‚Model-Model Teologi Kontekstual,‛ Fidei: Jurnal Teologi Sistematika 

dan Praktika 5, no. 2 (2024): 1–9. 



8 
 

 

 

peluang untuk memperkuat pengajaran iman yang relevan dan menyentuh 

kehidupan nyata.⁷ Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya 

pengembangan pendekatan kontekstual dalam pembelajaran  pendidikan 

agama Kristen yang berakar pada budaya, serta memperkaya pemahaman 

tentang bagaimana tradisi lokal dapat menjadi medium pembelajaran iman 

yang transformatif bagi komunitas Kristen Toraja. 

Berdasarkan  latar belakang tersebut, beberapa penelitian terdahulu 

telah memberikan kontribusi penting dalam memahami tradisi kematian di 

Toraja, termasuk aspek sosial dan spiritual yang menyertainya, meskipun 

belum secara khusus mengkaji tentang tradisi Ma’ Sembangan Ongan. Yunus 

dan Mukoyyaroh dalam karya mereka berjudul “Pluralitas Dalam 

Membangun Toleransi di Tana Toraja” menyoroti tradisi Ma’ Sembangan 

Oñgan sebagai bentuk gotong royong dan solidaritas sosial dalam 

pelaksanaan Rambu Solo’, di mana sesajen berupa kerbau dan babi tidak 

boleh ditolak dan akan dikembalikan saat keluarga pendonor mengalami 

duka.9 Jadi fokus utamanya adalah pada aspek sosial dan partisipatif dalam 

ritual, yang terjadi bersamaan dengan prosesi pemakaman. Menambahkan 

perspektif lain, Fuad Guntara, Ach. Fatchan, dan I Nyoman Ruja dalam 

jurnal  “Kajian Makna Sosial-Budaya Rambu Solo dalam Pembentukan 

Karakter Peserta Didik” menegaskan bahwa sembangan ongan merupakan 

                                                           
9 Yunus Yunus and Mukoyyaroh Mukoyyaroh, ‚Pluralitas Dalam Menjaga Toleransi Di 

Tana Toraja,‛ DINAMIKA : Jurnal Kajian Pendidikan Dan Keislaman 7, no. 1 (2022): 63. 



9 
 

 

 

wujud nyata dari semangat gotong royong masyarakat Toraja, di mana 

pemberian kerbau dan babi sebagai bentuk belasungkawa merupakan 

kewajiban sosial yang tidak dapat ditolak oleh pihak keluarga yang berduka, 

karena hal tersebut mencerminkan nilai kebersamaan dan tanggung jawab 

sosial dalam pelaksanaan ritus rambu solo’.10 Berdasarkan Kedua penelitian 

ini menunjukkan bahwa sembangan ongan bukan sekadar ritual adat, 

melainkan juga media pendidikan sosial dan spiritual yang memperkuat 

identitas budaya serta nilai kemanusiaan dalam masyarakat Toraja. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada beberapa aspek utama yang 

pada penelitian sebelumnya masih minim pengkajiannya. Pertama, 

ditegaskan pada penelitian ini bahwa Ma’sembangan Ongan merupakan ritual 

yang dilaksanakan setelah penguburan, bukan bagian dari prosesi utama 

Rambu Solo’, sehingga dipahami sebagai penutup masa kedukaan dan bukan 

sekadar bentuk partisipasi sosial. Penempatan ini menggeser fokus dari 

dukungan sosial saat upacara menjadi pemulihan spiritual pasca upacara. 

Kedua, Penelitian terdahulu telah memberikan kontribusi penting dalam 

memahami dimensi sosial dan budaya dari tradisi Ma’sembangan Ongan 

dalam konteks rambu solo’. Fokus utama mereka terletak pada aspek gotong 

royong, solidaritas sosial, dan pembentukan karakter melalui partisipasi 

kolektif dalam ritual kematian. Tradisi ini dipahami sebagai mekanisme 

                                                           
10 Fuad Guntara, Ach. Fatchan, and I Nyoman Ruja, ‚Kajian Sosial-Budaya Rambu Solo’ 

Dalam Pembentukan Karakter Peserta Didik,‛ Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, dan Pengembangan 

1, no. 2 (2016): 52. 



10 
 

 

 

sosial yang memperkuat ikatan komunitas dan meneguhkan nilai 

kebersamaan antar keluarga Toraja  Namun penelitian-penelitian tersebut 

belum secara khusus mengkaji tradisi Ma’sembangan Ongan dari perspektif 

Pendidikan Agama Kristen  dalam menghadapi kematian dapat 

diintegrasikan secara kontekstual ke dalam praktik budaya lokal. Belum ada 

kajian yang secara eksplisit menelaah kesenjangan antara pemahaman 

masyarakat terhadap tradisi ini dan ajaran iman Kristen yang mereka anut, 

serta bagaimana tradisi tersebut dapat menjadi ruang pembelajaran iman 

yang hidup dan relevan bagi komunitas Kristen Toraja. Kebaruan dari 

penelitian ini juga terletak pada pendekatan kontekstual yang 

menggabungkan analisis budaya dengan refleksi teologis dalam kerangka 

Pendidikan Agama Kristen. Penelitian ini tidak hanya mengidentifikasi 

nilai-nilai Kristiani yang belum teraktualisasi dalam pelaksanaan 

Ma’sembangan Ongan, tetapi juga menawarkan strategi integratif yang 

memungkinkan tradisi ini menjadi sarana pembentukan iman serta 

pendalaman spiritual. Hal ini memungkinkan penelitian ini memperluas 

cakupan kajian sebelumnya dengan menghadirkan perspektif edukatif dan 

teologis yang belum disentuh oleh studi-studi terdahulu. 

 

B. Fokus Masalah 

Fokus utama  penelitian ini yaitu untuk  menganalisis integrasi  nilai-

nilai Kristiani secara kontekstual dalam tradisi Ma’sembangan Ongan di 



11 
 

 

 

Lembang Paonganan, yang selama ini lebih menonjolkan aspek sosial, 

simbolis, dan spiritual lokal. Kajian ini juga menelaah pengaruh kuat budaya 

Toraja terhadap pemaknaan dan praktik ritual tersebut, serta 

mengupayakan pemaknaan ulang melalui pendekatan Pendidikan Agama 

Kristen kontekstual. Dengan menggunakan model budaya tandingan untuk 

menegaskan nilai-nilai Injil yang mampu memurnikan dan memperbarui 

elemen-elemen budaya yang tidak selaras, sehingga tradisi Ma’sembangan 

Ongan dapat menjadi sarana pembaruan iman yang kontekstual tanpa 

kehilangan akar budayanya 

 

C. Rumusan Penelitian 

Sesuai dengan uraian latar belakang, jadi rumusan masalah pada 

penelitian ini yaitu bagaimana integrasi  nilai-nilai kristiani dalam tradisi 

Ma’sembangan Ongan  di masyarakat Lembang Paonganan, Kabupaten Toraja 

Utara? 

 

D. Tujuan Penelitian 

Tujuan dari penelitian ini yaitu untuk mengkaji dan menganalisis 

integrasi nilai-nilai kristiani dalam tradisi Ma’sembangan Ongan  di 

masyarakat Lembang Paonganan, Kabupaten Toraja Utara. 

 

 

  



12 
 

 

 

E. Manfaat Penelitian 

Berdasarkan uraian tujuan penelitian, diharapkan bahwa hasil dari 

penelitian ini bisa bermanfaat untuk: 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian  ini menyumbangkan pemikiran akademis yang 

signifikan bagi pengembangan ilmu Pendidikan Agama Kristen, 

penelitian ini hasilnya nanti bisa dijadikan rujukan utama untuk 

mengembangkan pendekatan dan materi pembelajaran pada mata 

kuliah Pendidikan Agama Kristen Kontekstual karena menghadirkan 

contoh konkret tentang bagaimana nilai-nilai Injili diintegrasikan dalam 

praktik budaya lokal secara reflektif dan transformatif. Dengan 

demikian, penelitian ini turut memperkaya wacana akademik mengenai 

inkulturasi iman yang relevan dengan realitas kehidupan umat di 

daerah-daerah yang memiliki tradisi adat yang kuat 

2. Manfaat Praktis 

Bagi masyarakat Kristen Lembang Paonganan, hasil kajian ini 

dapat menjadi bahan refleksi untuk memahami kembali makna spiritual 

dari tradisi Ma’sembangan Ongan, sehingga pelaksanaannya tidak hanya 

bersifat adat, tetapi juga memperkuat iman dan pengharapan dalam 

Kristus. 

Bagi gereja lokal dan pelayan jemaat, temuan penelitian ini dapat 

dijadikan landasan dalam merancang pendekatan pastoral dan edukatif 



13 
 

 

 

yang lebih kontekstual, khususnya dalam mendampingi keluarga yang 

berduka agar nilai-nilai Injili dapat hadir secara nyata dalam praktik 

budaya. 

Bagi peneliti dan akademisi, penelitian ini membuka ruang 

kajian baru tentang integrasi iman dan budaya dalam konteks Toraja, 

serta memperkaya literatur Pendidikan Agama Kristen Kontekstual 

yang berbasis pada praktik hidup masyarakat. 

 

F. Sistematika Penulisan  

Tujuan dari pencantuman sistematika proposal skripsi yaitu adalah 

demi memperoleh gambaran umum tentang isi dan alur pembahasan dalam 

setiap bab dengan panduan sistematika penulisan yang sudah resmi 

ditentukan oleh kampus. Berikut merupakan sistematika penulisan proposal 

skripsi ini yaitu: 

Bab I : Pendahuluan Bab ini berisi latar belakang masalah yang melandasi 

penelitian, fokus masalah, rumusan masalah dan tujuan penelitian serta 

sistematika penulisan proposal skripsi secara keseluruhan. Uraian dalam 

bab ini menjadi titik tolak untuk pembahasan pada bab-bab selanjutnya 

yang akan mengkaji lebih dalam nilai-nilai kristiani dalam tradisi ma’ 

sembangan ongan.  

Bab II : Landasan Teori kajian ini terdiri dari nilai- nilai kristiani yang 

meliputi; Pengertian, Kasih, penghiburan Rohani, Pengharapan akan 



14 
 

 

 

Kehidupan Kekal, penguatan iman, solidaritas dan empati, pelayanan dan 

persembahan. Kematian dalam perspektif budaya dan spiritualitas, tradisi 

ma’ sembangan ongan sebagai objek kajian utama, pendidikan agama Kristen 

kontekstual untuk memperkuat pendekatan kontekstual, serta model budaya 

tandingan oleh Stephen B. Bevans sebagai kerangka teoritis. 

BAB III : Metode penelitian yang mencakup komponen penting, seperti 

metode penelitian yang dipilih, lokasi penelitian serta narasumber yang 

terlibat. Selain itu, terdapat pembahasan jenis data yang dikumpulkan, 

teknik maupun metode yang digunakan pada proses pengumpulan data, 

serta berbagai tahap sistematis yang digunakan untuk melakukan analisis 

data agar hasilnya valid dan akurat. Keabsahan data diuji menggunakan 

teknik tertentu dan keseluruhan rangkaian penelitian dilengkapi dengan 

jadwal yang terstruktur. Semua elemen ini dirancang untuk memastikan 

validitas dan kualitas temuan penelitian. 

BAB IV : Temuan penelitian dan analisis . Bab ini diawali dengan 

menyajikan data-data yang sudah didapat di lapangan lewat teknik 

dokumentasi, observasi dan wawancara. Sesudah itu data setelah terkumpul 

dilakukan Analisis untuk menemukan pola atau temuan yang sesuai 

terhadap jawaban dari rumusan masalah. Pada bagian bab akhir penelitian 

ini berisi pembahasan yang menghubungkan temuan penelitian terhadap 

beragam teori yang telah di bahas di kajian pustaka. 



15 
 

 

 

BAB V : Penutup yang berisi kesimpulan dan saran. Kesimpulan disusun 

berdasarkan hasil penelitian. Saran diberikan sebagai rekomendasi kepada 

pihak-pihak yang terkait, seperti tokoh adat, tokoh agama, guru pendidikan 

agama kristen, pemeran tradisi, maupun peneliti selanjutnya, agar hasil 

penelitian dapat bermanfaat dan ditindaklanjuti. 

 

  

 

 

 


