BAB II
KAJIAN TEORI

A. Nilai Budaya
1. Pengertian

Nilai budaya dapat kita ibaratkan sebagai kompas atau pedoman dasar
dalam bertindak. Mereka menjadi sumber dari kebiasaan dan keyakinan yang
membentuk cara kita berpikir, bersikap, dan bertingkah laku.* Dalam konteks
pembentukan karakter, nilai budaya menjadi fondasi yang tak tergantikan.
Mereka adalah dasar utama untuk membangun karakter yang beretika,
berintegritas, dan berkepribadian luhur, serta membentuk sikap-sikap dasar
seperti kejujuran, tanggung jawab, dan sopan santun.

Menurut Thomas Edison, Nilai budaya adalah bentuk jamak dari akar
kata bahasa Arab adab, yaitu suatu norma, aturan, kebiasaan, atau hukum yang
tidak tertulis. Adat istiadat menganut ketertiban dan keamanan masyarakat. adat
istiadat mengikat kuat anggota-anggota masyarakat yang menganutnya.® Jadi
nilai budaya dapat dikatakan bahwasanya merupakan norma atau kebiasaan
yang tidak tertulis yang tercermin dalam adat istiadat itu, dan berfungsi untuk
menjaga ketertiban dan keamanan dalam masyarakat serta mempunyai kekuatan

yang mengikat kuat bagi para penganutnya.

4Sri Redjeki Slamet, “Nilai Dan Norma Sebagai Dasar Membangun Karakter,” Fakultas
Hukum Unifersitas Esa Unggul 10, no. 1 (2024): 12.

5Thomas Edison, Pendidikan Nilai-Nilai Kristiani Menabur Norma Menuai Nilai (Kalam
Hidup, 2018), 37.



a. Tradisi mendio’

Mendio” dalam bahasa Toraja artinya mandi. Jadi tradisi mendio” adalah
sebuah ritual dalam kegiatan rambu solo” yang dilakukan satu hari setelah acara
penguburan. Ritual ini dilakukan dalam rangka menyembuhkan luka batin atau
membersihkan diri dari duka yang dialami keluarga karena telah ditinggalkan
oleh orang yang dikasihi.® Jadi dapat kita katakan bahwa tradisi mendio” ini
memiliki suatu makna spiritual yang mendalam sebagai bentuk penyucian diri
setelah bersentuhan dengan kematian serta sebagai penanda bahwa fase
berkabung telah berakhir dan kehidupan dapat kembali dijalani seperti biasa.
Adapun tahapan pelaksanaanya yaitu persiapan ritual, pemanggilan pemuka
adat, pelaksanaan ritual, jamuan dan syukuran.

b. Nilai-nilai budaya

Seorang ahli pendidikan dan budayawan Toraja, M. Paranoan, telah
merangkum dua belas nilai utama yang sangat dominan dan membentuk
karakter masyarakat Toraja. Nilai-nilai tersebut mencakup aspek sosial, etika,
hingga spiritualitas: Karapasan: Ketentraman dan harmoni, Kasiuluran:
Persaudaraan dan kekeluargaan yang erat, Kombongan: Semangat gotong royong
dan kebersamaan, Kasianggaran: Sikap saling menghormati, Ossoakki tu rakka’:
Prinsip kerja keras, Mabalele: Keramahan yang tulus, Sikamasian: Saling

mengasihi, Siangkaran: Saling membantu, Kasiturusan: Persatuan dan

%Sanda, Perspektif Tentang Budaya Mendio’ Dalam Rambu Solo’ Di Mappak (Tana Toraja,
2018), 4.



10
kebersamaan, Kamasannangan: Kegembiraan dalam seni dan rekreasi, Tomealuk:
Sikap religius atau beragama, Kamarurusan atau Kamaloloan: Kejujuran.”

Dari daftar ini, kita dapat memahami bahwa nilai-nilai budaya Toraja
tersebut tidak hanya bersifat sosial, tetapi memiliki dimensi spiritual yang kuat.
Nilai-nilai ini secara fundamental mampu membentuk dan mengubah perilaku
seseorang dalam tatanan kehidupan bermasyarakat, bahkan tanpa kita sadari
sepenuhnya. Adapun nilai budaya secara umum yaitu, sebagai berikut:

1) Gotong Royong

Gotong royong merupakan bentuk kerja sama sukarela yang di lakukan
oleh anggota masyarakat demi kepentingan bersama. Subagyo menekankan
bahwa gotong royong bukan hanya aktivitas fisik, tetapi mencerminkan nilai
solidaritas, kebersamaan dan kepedulian sosial. Ia menjadi instrumen penting
dalam konservasi budaya karena mampu menggerakkan partisipasi secara
kolektif.®
2) Pengampunan

Pengampunan secara konseptual berarti pemulihan hubungan dan
perilaku yang salah di masa lalu, yaitu menemukan apa yang bisa menjadi

penyebab masalah. Pengampunan dapat di jalankan setelah atau sesudah

"Th.Kobong, Manusia Toraja (Tangmentoe]nstitut Teologia,1983),hlm.24
8Subagyo, “Pengembangan Nilai Dan Tradisi Gotong Royong Dalam Bingkai Konservasi
Nilai Budaya,” Indonesia Jurnal of Conservation 1, no. 1 (2012): 2.



11
kesalahan terjadi’ Tujuan dari pengampunan ini adalah untuk membantu
melepaskan seseorang dari penderitaan yang di sebabkan oleh kesalahan yang
telah dilakukan dan belum mendapatkan pemberesan dari keluarga yang
terlibat.!

3) Toleransi

Toleransi dalam budaya indonesia tercermin dalam sikap saling
menghargai antar kelompok etnis, agama, dan budaya. Subagyo menyoroti
bahwa toleransi adalah benteng dalam menghadapi globalisasi dan modernisasi,
karena memungkinkan masyarakat tetap harmonis meski berbeda latar
belakang.!!
4) Adat dan Tradisi

Adat istiadat adalah sistem nilai dan norma yang di wariskan secara
turun temurun. Tradisi seperti upacara adat, pakaian tradisional, dan sistem
kekerabatan menjadi bagian dari identitas budaya. Subagyo menekankan bahwa
pelestarian adat bentuk konservasi budaya yang penting untuk menjadi keaslian
dan keberlanjutan nilai-nilai lokal. Adat dan tradisi adalah ekspresi nilai budaya

yang harus dijaga agar tidak tergerus oleh perubahan saman.

Maya Djwa Talita Tlonaen, “Makna Nilai Pengampunan Dalam Ritus Niketi Pada
Masyarakat Amanuban Timur Dan Relevansinya Terhadap Nilai-Nilai Kristiani,” Jurnal of
Theologiy and Christian Education 4, no. 1 (2024).

0]bid., 30-31.

Hibid., 4.

21bid., 5.



12

5) Kesopanan dan Etika

Kesopanan adalah norma perilaku yang mengatur interaksi sosial, seperti
cara berbicara, berpakaian, dan menghormati orang tua. Etika budaya menjadi
pedoman dalam menjaga keharmonisan dan tata krama. Nilai kesopanan
dianggap sebagai perekat sosial yang menjaga stabilitas komunitas, budaya
menjadi pedoman dalam menjaga keharmonisan dan tata krama.'
6) Religiusitas

Religiusitas tercermin dalam ritual adat yang mengandung nilai spiritual
dan keagamaan. Subagyo mencontohkan praktik seperti sedekah bumi dan
bersih desa sebagai bentuk integrasi antara nilai religius dan budaya lokal. Nilai
ini memperkuat dimensi spiritual dalam kehidupan masyarakat.'
7) Kejujuran dan Amanah

Kejujuran dan amanah adalah nilai moral yang menjadi dasar dalam
membangun kepercayaan sosial. Dalam komunitas adat, nilai ini dijaga melalui
Pendidikan informal dan keteladanan. Subagyo menekankan bahwa kejujuran
adalah fondasi dalam hubungan ekonomi dan social masyarakat.!®
8) Kesetiaan terhadap Komunitas

Kesetiaan terhadap komunitas mencerminkan rasa memiliki dan

tanggung jawab terhadap kelompok sosial.partisipasi aktif dalam kegiatan

B1bid., 7.
141bid., 8.
151bid., 9.



13
budaya menunjukkan loyalitas terhadap komunitas. Nilai ini penting dalam
menjaga kesinambungan tradisi dan solidaritas lokal.'

9) Adaptabilitas

Adaptabilitas adalah kemampuan masyarakat untuk menyesuaikan diri
dengan perubahan zaman tanpa kehilangan akar budaya. Subagyo menekankan
bahwa inovasi berbasis tradisi adalah kunci dalam mempertahankan identitas
budaya di era modern."”

Dengan mempertimbangkan nilai-nilai yang disebutkan di atas, dapat
disimpulkan bahwa nilai-nilai ini memainkan peran penting dalam menjaga
keseimbangan sosial dan keberlangsungan budaya dalam konteks modernisasi.
Gotong royong ini menunjukkan semangat kepedulian dan kebersamaan warga,
dan musyawarah ini membantu mencapai kesepakatan bersama. Adat istiadat
dan tradisi memperkuat identitas bangsa melalui warisan nilai-nilai leluhur, dan
toleransi ini berperan penting dalam menjaga kerukunan dalam kebersamaan.
Melalui praktik budaya sakral, kesopanan dan etika menjadi panduan dalam
berinteraksi dengan baik dan memperdalam makna spiritual. Kejujuran dan
amanah menumbuhkan kepercayaan dan hubungan sosial, kesetiaan terhadap
solidaritas, dan memungkinkan masyarakat berkembang tanpa kehilangan akar
budayanya. Keseluruhan nilai ini berkorelasi satu sama lain untuk membentuk

masyarakat yang unik, bersatu, dan tahan terhadap tantangan zaman.

161bid., 10.
7lbid., 12.



14
2. Fungsi Nilai Budaya dalam Kehidupan Masyarakat
Fungsi nilai budaya sangat penting dalam kehidupan masyarakat karena
mereka membantu orang berperilaku, berinteraksi, dan membentuk identitas
kolektif mereka. Melalui norma dan etika seperti toleransi, gotong royong, dan
musyawarah, nilai budaya menciptakan tatanan sosial yang harmonis. Nilai
budaya membantu melestarikan tradisi dan warisan leluhur dan meningkatkan
rasa kebersamaan, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. Nilai budaya
berfungsi sebagai penyeimbang antara modernisasi dan pelestarian jati diri
bangasa, memungkinkan masyarakat untuk tetap adaptif tanpa kehilangan akar
budayanya.'’® Nilai budaya memainkan peran penting dalam kehidupan
masyarakat sebagai acuan dalam bertindak, membentuk jati diri bersama, dan
menjaga keseimbangan sosial. Melalui prinsip-prinsip seperti kerja sama, saling
menghargai, dan diskusi bersama, nilai budaya mempererat rasa kebersamaan
dan kepedulian sosial, sekaligus menjaga kelestarian warisan nenek moyang. Di
tengah perkembangan zaman, nilai budaya berfungsi sebagai penyangga agar
masyarakat mampu beradabtasi tanpa meninggalkan akar budayannya.
Nilai budaya berperan sebagai penanda identitas kolektif yang
membedakan suatu kelompok dari kelompok lain. Identitas ini mencakup
bahasa, adat istiadat, sistem kepercayaan, dan praktik sosial yang membentuk

rasa kebersamaan dan solidaritas. Ronald Inglehart dan Wayne E. Baker

18Andayani Listyawati, “Budaya Lokal Sebagai Upaya Memperkuat Nilai Kesetiakawanan
Sosial Masyarakat,” Local Culture, Social Solidarity, Community Volue 16, no. 1 (2017): 4.



15

menekankan bahwa meskipun modernisasi membawa perubahan nilai, tradisi
budaya tetap menjadi elemen yang bertahan dan membentuk identitas
masyarakat secara mendalam.!” Dengan demikian dapat di katakan bahwa nilai
budaya membentuk identitas kolektif suatu kelompok melalui bahasa, adat,
kepercayaan, dan praktik sosial, serta dapat bertahan sebagai elemen penting
dalam masyarakat meskipun mengalami perubahan akibat modernisasi.
3. Peran Nilai Budaya dalam Pendidikan Karakter

Nilai-nilai budaya menjadi fondasi moral, etika, dan identitas yang
melekat dalam proses pendidikan, sehingga pendidikan karakter memiliki peran
penting dalam pembentukan karakter peserta didik. Pendidikan karakter adalah
proses yang bertujuan membentuk kepribadian peserta didik agar memiliki nilai-
nilai moral yang kuat, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan toleransi.
Pendidikan karakter tidak dapat dilepaskan dari nilai-nilai budaya yang telah
lama menjadi bagian dari kebudayaan seseorang.”” Dengan demikian bisa kita
katakan bahwa Pendidikan karakter bertujuan untuk membentuk kepribadian
peserta didik dengan nilai-nilai moral seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
toleransi. Proses ini tidak terlepas pada nilai-nilai budaya di mana nilai itu telah
mengakar dalam masyarakat, yang dimana dijadikan sebagai fondasi dalam

menjalani kehidupan.

ronald Inglehart, “Modernization, Cultural Change, and the Persistence of Traditional
Volues,” Article 65, no. 1 (2000): 19-51.

20Hary Kuswantara, “Pendidikan Karakter Dan Kaitannya Dengan Budaya: Studi Tentang
Pengaruh Budaya Dalam Membentuk Karakter Peserta Didik,” Jurnal Pendidikan Berkarakter 6, no. 3
(2023): 183-91, http://journal.ummat.ac.id/index.php/pendekar.



16

Budaya berfungsi sebagai sistem nilai yang mengarahkan perilaku dan

cara berpikir individu dalam masyarakat. Oleh karena itu, Pendidikan karakter
yang yang berbasis nilai budaya tidak hanya membentuk individu yang beretika,
tetapi memperkuat identitas kebangsaan. Sekolah sebagai institusi Pendidikan
memiliki peran strategis dalam mentransmisikan nilai-nilai budaya.?? Dengan
demikian dapat dikatakan bahwa budaya itu memiliki fungsi sebagai pedoman
nilai yang mempengaruhi tindakan dan cara berpikir setiap individu dalam
kehidupan masyarakat. Oleh karena itu, Pendidikan karakter yang mengacu
pada nilai-nilai budaya tidak hanya membentuk pribadi yang berakhlak, tetapi
menumbuhkan identitas. Budaya memiliki fungsi sebagai pedoman nilai yang
mempengaruhi tindakan dan cara berpikir setiap individu dalam kehidupan
bermasyarakat. Oleh karena itu, pendidikan karakter yang mengacu pada nilai-
nilai budaya tidak hanya membentuk pribadi yang berakhlak, tetapi
meneguhkan identitas nasional. Kalau kita melihat dari konteks sekolah maka ,
sekolah memegang peranan yang strategis sebagai sarana untuk mewariskan

nilai-nilai budaya kepada generasi.

21Suriaman, “Aalisis Perkembangan Dan Dinamika Pendidikan Karakter Dan Budaya

Bangsa Indonesia: Sebuah Upaya Pencapaian Tujuan Pendidikan,” Jurnal Pendidikan Karakter 15, no.
2 (2024): 101-12.



17
B. Pendidikan Kristiani Kontekstual Menurut Hope S. Antone
1. Pengertian
Dalam bukunya tentang teori pendidikan kristiani kontekstual, Hope S.
Antone membahas kemungkinan penggunaan pendekatan pluralis dalam
pendidikan kontekstual. Pendekatan ini melihat pluralisme agama dari
perspektif dan menganggap pluralisme sebagai gaya hidup yang sesuai dengan
kemajemukan agama dan budaya Asia. Antone menegaskan bahwa pluralisme
mencakup secara bersamaan suatu komunitas yang berhati-hati terhadap tujuan
komunitas iman dan tujuan komunitas iman yang berbeda. Ini menegaskan
bahwa orang harus saling menghargai, menghormati, dan memahami tujuan dan
tujuan kehidupan satu sama lain.?> Dengan demikian dapat di artikan bahwa
pendidikan kristiani ini bagian dari upaya mengembangkan spiritual yang
bertujuan dalam menumbuhkan kesetiaan umat Kristen untuk menjalani ajaran
serta meneladani kehidupan Kristus. Lanjut Pendidikan kristiani kontekstual
adalah proses pembinaan iman dan karakter Kristus yang berakar pada firman
Allah, tetapi disampaikan, dialami, dan diterapkan dalam konteks kehidupan
nyata siswa, budaya lokal, tantangan zaman, dan kebutuhan masyarakat
sehingga Alkitab tidak hanya dipahami secara doktrin, tetapi hidup dan relevan

dalam keseharian murid sebagai saksi Kristus dan transformatif.?? Dapat kita

22 Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam
Pendidikan Agama, 138.

2 Antone Hope S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan
Dalam Pendidikan Agama (Jakarta: BPK gunung mulia, 2010), 87.



18
pahami bahwa pendidikan kristiani kontekstual merujuk pada proses membina
iman dan karakter yang bersumber dari firman Tuhan. Tujuannya agar Alkitab
tidak hanya dipahami secara teori sajak tetapi di lakukan dalam kehidupan yang
nyata.

Definisi dan prinsip dasar Pendidikan kontekstual adalah strategi
pembelajaran yang menghubungkan materi pembelajaran dengan realitas
kehidupan siswa dengan melalui budaya, lingkungan, pengalaman, dan
tantangan zaman sehingga pengetahuan tidak hanya dipahami, tetapi dialami,
diterapkan, dan mentransformasi cara siswa hidup dan melayani.

Tujuan Pendidikan Kristiani dalam Konteks masyarakat Plural yaitu
sebagai berikut:

a. Dari Buku Pendidikan Kristiani Kontekstual karya Hope S. Antone sebagai
Pembinaan iman yang adaptif terhadap keberagaman budaya dan agama

Pendidikan kristiani dimaksudkan untuk melengkapi peserta didik
dengan wawasan iman yang kontekstual, dimana prinsip-prinsip kristiani
seperti kasih, keadilan, dan kerendahan hati Mikha 6:8 diwujudkan melalui
interaksi antar iman yang tulus. Antone menekankan bahwa di hadapan
kerumitan kemajemukan, Pendidikan harus merespon secara cepat dan tepat

terhadap aspirasi masyarakat, menolak teori barat yang kaku, dan justru

2Antone Hope S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan
Dalam Pendidikan Agama (Jakarta: Gunung Mulia, 2010), 87.



19
mengadopsi pendekatan yang dinamis yang menghargai keragaman sebagai
bagian dari desain Tuhan.?

b. Pengembangan karakter untuk harmoni dan toleransi sosial

Gambaran Kerajaan Allah yang merangkul semua Matius 5:13-16, Antone
menyoroti sasaran Pendidikan kristiani sebagai pembentukan karakter yang
mendorong komunikasi yang efektif, empati antar budaya, dan keterampilan
membangun hubungan lintas kelompok. Di masyarakat majemuk seperti di
Indonesia, di mana ketegangan sering kali berasal dari perbedaan identitas,
Pendidikan ini menitikberatkan pada Pendidikan untuk perdamaian sebagai
agenda utama, dimana siswa dilatih untuk menghargai perbedaan tanpa
mengorbankan keutuhan iman.?
c. Kontribusi dalam misi gereja dan masyarakat yang mengubah

Sasaran akhir dari Pendidikan kristiani menurut Antone adalah
merevitalisasi fungsi gereja sebagai aspek sebagai misi yang komprehensif,
dimana Pendidikan dijadikan alat untuk mengintegrasikan visi multicultural 2
korintus 5:18-20. Antone menegaskan bahwa Pendidikan harus menghasilkan
sumber daya manusia yang kompeten secara global, tangguh menghadapi

kemajemukan, dan berperan dalam keutuhan ciptaan, sehingga gereja bukan

2 Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam
Pendidikan Agama, 25-40.

2S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam
Pendidikan Agama, 2010, 45-60.



20
hanya bertahan melainkan menjadi pendorong transformasi sosial yang
berkelanjutan.?”

d. Peran konteks budaya dalam pembentukan iman

Peran Pendidikan kristiani kontekstual menurut Antone, menegaskan
bahwa iman kristen di Asia harus dikembangkan dengan mempertimbangkan
kekayaan budaya lokal, sejarah, dan pengalaman hidup masyarakat. Ia
mengkritisi pendekatan Pendidikan yang terlalu berorientasi barat dan
menyerukan pembentukan iman yang bersifat inklusif, dialogis dan relevan
dengan kehidupan sehari-hari.?

Antone menyarankan agar Pendidikan iman tidak hanya berfokus pada
doktrin, tetapi pada pengalaman komunitas, nilai-nilai budaya, dan praktik
spiritual yang hidup dalam masyarakat. Oleh karena itu, iman tidak menjadi
sesuatu asing atau dipaksakan, melainkan tumbuh secara organik dari dalam
konteks kehidupan peserta didik. Dalam konteks indonesia yang multikultural,
pendekatan ini sangat relevan untuk membangun karakter kristiani yang
terbuka, toleran, dan berakar pada nilai-nilai lokal.?

Damaris Tonapa mengemukakan dalam Jurnal berjudul Membangun
Karakter Kristiani Melalui Pendekatan Kontekstual dalam Pendidikan Agama Kristen

memperkuat gagasan Antone, yang menunjukkan  bahwa pendekatan

2’ Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam
Pendidikan Agama, 65-85.

8S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam
Pendidikan Agama, 2010, 15-18.

Tbid., 45-50.



21
kontekstual membantu peserta didik dalam memahami iman secara lebih
mendalam karena mereka dapat mengaitkan ajaran kristen dengan tantangan
sosial dan budaya yang mereka hadapi.*

2. Teori Pendidikan Hope S. Antone

Antone menjelaskan bahwa percakapan di meja makan menggambarkan
suatu praktik yang bisa dilakukan di banyak tempat di Asia, terutama di daerah
pedesaan dan pertanian. Hal ini juga, ia menjelaskan suatu praktik yang juga
biasa dilakukan pada masa-masa awal Alkitab. Gambaran mengenai undangan
mencerminkan keramatamahan Yesus yang berlimpah, yang membagikan
makanan kepada orang-orang yang lapar, yang memecah-mecahkan roti
bersama orang yang tersingkirkan dan berdosa, serta menawarkan persahabatan
bagi orang yang kesepian dan tersingkirkan.*

Lanjut Antone menjelaskan bahwa pendidikan agama harus benar-benar
ekumenis atau pluralitas dalam pendekatannya menegaskan keberagaman dan
merayakan di samping juga mewujudkan kesatuan seluruh anggota rumah
tangga Allah. Suatu pendekatan antardisiplin ilmu dan antariman dalam
melakukan Pendidikan agama akan lebih memperkaya dan dalam arti metaforis
merupakan suatu proses berbagi secara berkelimpahan di meja makan. Meja

makan adalah simbol yang mengigatkan bahwa di sana selalu ada ruang yang

%0Damaris Tonapa, “Membangun Karakter Kristiani Melalui Pendekatan Kontekstual
Dalam Pendidikan Agama Kristen,” Jurnal Excelsior Pendidikan 6, no. 1 (2025): 2-6.

S'Hope S. Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan
Dalam Pendidikan Agama (Jakarta: Gunung Mulia, 2015), 140.



22
lebih bagi seorang pengikut. Meja makan bersifat komunal. Berbagi di meja
makan hanya dapat dilakukana bersama-sama.3?

Dalam bukunya Antone juga menjelaskan bahwa ia percaya bahwasanya
pendidikan agama yang ekumenis dan pluralis akan lebih baik bila dilakukan
melalui upaya kolektif dan kolaboratif. Akhirnya, pendidikan agama perlu untuk
menemukan praktik baru dan sesuai untuk melakukan Pendidikan Agama
Kontekstual, entah ekumenis maupun pluralis. Suatu konteks pendidikan agama
yang sungguh-sungguh kontekstual, baik ekumenis maupun luralis,
menyiaratkan perspektif baru, tujuan baru, muatan baru, dan cara-cara baru
untuk melakukan segala sesuatu.®

Antone mengatakan bahwa belas kasih, suatu nilai bersama bagi banyak
agama, merupakan pusat dari percakapan di meja makan demi orang lain. Oleh
karena itu, ini adalah suatu pentunjuk penting bagi pencarian berkelanjutan kita
atas praktik yang tepat dalam suatu pendidikan agama ekumenis yang benar-
benar kontekstual untuk zaman kita. Belas kasih membuka pintu bagi pertemuan
(berbagi makanan bersama) dan persekutuan (berbagi kehidupan bersama), yang
mengarah pada pembangunan komunitas sejati (hidup bersama dalam

perdamaian dan keadilan). Belas kasih, pertemanan, persekutuan, komunitas.>*

%2 Ibid., 151.
%Ibid., 152-53.
3%1bid., 159.



23

a. Konsep Penyataan Allah dalam konteks kehidupan manusia

Menurut pendidikan kristiani kontekstual yang dijelaskan oleh Antone,
penyataan Allah hadir dalam sejarah, budaya, dan hubungan sosial manusia.
Antone menekankan bahwa pendidikan iman harus disesuaikan dengan
pengalaman konkrit umat, terutama di Asia yang multikultural dan plural. Oleh
karena itu, penyataan Allah dapat di definisikan sebagai tindakan Allah yang
terus-menerus menyambut manusia melalui peristiwa hidup, hubungan
antarumat, dan tantangan sosial dan spiritual.®> Dengan melihat penjelasan
diatas maka dapat kita katakan bahawa penyataan Allah ini datang dalam dua
arah yaitu melalui kitab suci dan pada pengalaman hidup orang yang menderita,
dengan suara mereka yang sering diabaikan dan pada budaya yang berkembang
di sekitar kita.
b. Integrasiiman dan budaya sebagai pendekatan pedagogis

Mary Elizabeth Moore dalam buku Antone mengemukakan pendidikan
bagi kesinambungan dan perubahan memberikan perhatian yang sama baik
pada pendidikan agama dan pendidikan kristiani. Dalam hal ini, yang pertama
menekankan keutuhan untuk perubahan dan transformasi, sementara yang
belakangan menekankan kebutuhan untuk kesinambungan dan penerusan
warisan. Moore menilai bahwa keduanya diperlukan, karena tak satupun yang

memadai di dalam dirinya sendiri. Ia menambahkan bahwa penekanan yang

%S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam
Pendidikan Agama, 2010, 45.



24
kuat baik pada tradisi historis maupun pada pengalaman kontemporer
menuntut sedikit perhatian, jika tidak sama sekali, pada masa depan. Moor
melihat kebutuhan untuk menghubungkan masa lalu dan masa kini sema halnya
dengan kepedulian pendidikan dalam bidang agama pada masa depan.’® Dengan
demikian dapat kita pahami bahwa pendidikan kristiani perlu menjaga
keseimbangan antara pelestarian tradisi dan pembaruan, proses pendidikan
sebaiknya mengaitkan antara warisan masa lampau dan pengalaman masa kini
sehingga dapat membentuk iman secara menyeluruh.

c. Pendidikan sebagai proses pemaknaan pengalaman hidup

Fatbul Jannah menguraikan bahwa pendidikan seumur hidup bertujuan
untuk mengembangkan potensi kepribadian manusia sesuai dengan hakikat dan
esensinya, serta meningkatkan kesadaran bahwa pertumbuhan dan
perkembangan manusia bersifat dinamis. Dalam konteks ini pengalaman hidup
baik yang bersifat formal maupun informal menjadi medium utama dalam
bentuk pengetahuan, nilai dan sikap.?”
3. Implikasi Teologis dan Pedagogis

Secara teologis, pendekatan ini menggeser fokus dari teologi normatif
yang bersifat abstrak menuju teologi praksis yang berakar pada kehidupan

nyata. Pendidikan agama menjadi sarana untuk membangun pemahaman iman

36 Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam
Pendidikan Agama, 31.

37Fatbul Jannah, “Pendidikan Seumur Hidup Dan Implikasinya,” Jurnal Pendidikan 13, no.
1(2013): 2-3.



25

yang hidup, dinamis dan relevan.®*® Dengan demikian dapat dikatakan bahwa
dalam lingkungan masyarakat yang beragam budaya, pendidikan kristiani yang
kontekstual mendorong penerimaan terhadap keberagaman serta membuka

ruang dialog antar agama sebagai bentuk nyata kesaksian iman yang tulus.

38Indriani Putri Purnama Harefa, “Pendekatan Praktis Teologis Dalam Fondasi
Pendidikan Kristiani,” Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 6, no. 1 (2024): 13341.



