
8 

 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

A. Nilai Budaya 

1. Pengertian 

Nilai budaya dapat kita ibaratkan sebagai kompas atau pedoman dasar 

dalam bertindak. Mereka menjadi sumber dari kebiasaan dan keyakinan yang 

membentuk cara kita berpikir, bersikap, dan bertingkah laku.4 Dalam konteks 

pembentukan karakter, nilai budaya menjadi fondasi yang tak tergantikan. 

Mereka adalah dasar utama untuk membangun karakter yang beretika, 

berintegritas, dan berkepribadian luhur, serta membentuk sikap-sikap dasar 

seperti kejujuran, tanggung jawab, dan sopan santun. 

Menurut Thomas Edison, Nilai budaya adalah bentuk jamak dari akar 

kata bahasa Arab adab, yaitu suatu norma, aturan, kebiasaan, atau hukum yang 

tidak tertulis. Adat istiadat menganut ketertiban dan keamanan masyarakat. adat 

istiadat mengikat kuat anggota-anggota masyarakat yang menganutnya.5 Jadi 

nilai budaya dapat dikatakan bahwasanya merupakan norma atau kebiasaan 

yang tidak tertulis yang tercermin dalam adat istiadat itu, dan berfungsi untuk 

menjaga ketertiban dan keamanan dalam masyarakat serta mempunyai kekuatan 

yang mengikat kuat bagi para penganutnya. 

                                                      
4Sri Redjeki Slamet, “Nilai Dan Norma Sebagai Dasar Membangun Karakter,” Fakultas 

Hukum Unifersitas Esa Unggul 10, no. 1 (2024): 12. 
5Thomas Edison, Pendidikan Nilai-Nilai Kristiani Menabur Norma Menuai Nilai (Kalam 

Hidup, 2018), 37. 



9 
 

 

 

a. Tradisi mendio’ 

Mendio’ dalam bahasa Toraja artinya mandi. Jadi tradisi mendio’ adalah 

sebuah ritual dalam kegiatan rambu solo’ yang dilakukan satu hari setelah acara 

penguburan. Ritual ini dilakukan dalam rangka menyembuhkan luka batin atau 

membersihkan diri dari duka yang dialami keluarga karena telah ditinggalkan 

oleh orang yang dikasihi.6 Jadi dapat kita katakan bahwa tradisi mendio’ ini 

memiliki suatu makna spiritual yang mendalam sebagai bentuk penyucian diri 

setelah bersentuhan dengan kematian serta sebagai penanda bahwa fase 

berkabung telah berakhir dan kehidupan dapat kembali dijalani seperti biasa. 

Adapun tahapan pelaksanaanya yaitu persiapan ritual, pemanggilan pemuka 

adat, pelaksanaan ritual, jamuan dan syukuran. 

b. Nilai-nilai budaya 

Seorang ahli pendidikan dan budayawan Toraja, M. Paranoan, telah 

merangkum dua belas nilai utama yang sangat dominan dan membentuk 

karakter masyarakat Toraja. Nilai-nilai tersebut mencakup aspek sosial, etika, 

hingga spiritualitas: Karapasan: Ketentraman dan harmoni, Kasiuluran: 

Persaudaraan dan kekeluargaan yang erat, Kombongan: Semangat gotong royong 

dan kebersamaan, Kasianggaran: Sikap saling menghormati, Ossoakki tu rakka’: 

Prinsip kerja keras, Mabalele: Keramahan yang tulus, Sikamasian: Saling 

mengasihi, Siangkaran: Saling membantu, Kasiturusan: Persatuan dan 

                                                      
6Sanda, Perspektif Tentang Budaya Mendio’ Dalam Rambu Solo’ Di Mappak (Tana Toraja, 

2018), 4. 



10 
 

 

 

kebersamaan, Kamasannangan: Kegembiraan dalam seni dan rekreasi, Tomealuk: 

Sikap religius atau beragama, Kamarurusan atau Kamaloloan: Kejujuran.7 

Dari daftar ini, kita dapat memahami bahwa nilai-nilai budaya Toraja 

tersebut tidak hanya bersifat sosial, tetapi memiliki dimensi spiritual yang kuat. 

Nilai-nilai ini secara fundamental mampu membentuk dan mengubah perilaku 

seseorang dalam tatanan kehidupan bermasyarakat, bahkan tanpa kita sadari 

sepenuhnya. Adapun nilai budaya secara umum yaitu, sebagai berikut: 

1) Gotong Royong 

Gotong royong merupakan bentuk kerja sama sukarela yang di lakukan 

oleh anggota masyarakat demi kepentingan bersama. Subagyo menekankan 

bahwa gotong royong bukan hanya aktivitas fisik, tetapi mencerminkan nilai 

solidaritas, kebersamaan dan kepedulian sosial. Ia menjadi instrumen penting 

dalam konservasi budaya karena mampu menggerakkan partisipasi secara 

kolektif.8 

2) Pengampunan  

Pengampunan secara konseptual berarti pemulihan hubungan dan 

perilaku yang salah di masa lalu, yaitu menemukan apa yang bisa menjadi 

penyebab masalah. Pengampunan dapat di jalankan setelah atau sesudah 

                                                      
7Th.Kobong, Manusia Toraja (TangmentoeJnstitut Teologia,1983),hlm.24 

8Subagyo, “Pengembangan Nilai Dan Tradisi Gotong Royong Dalam Bingkai Konservasi 

Nilai Budaya,” Indonesia Jurnal of Conservation 1, no. 1 (2012): 2. 



11 
 

 

 

kesalahan terjadi.9 Tujuan dari pengampunan ini adalah untuk membantu 

melepaskan seseorang dari penderitaan yang di sebabkan oleh kesalahan yang 

telah dilakukan dan belum mendapatkan pemberesan dari keluarga yang 

terlibat.10 

3) Toleransi 

Toleransi dalam budaya indonesia tercermin dalam sikap saling 

menghargai antar kelompok etnis, agama, dan budaya. Subagyo menyoroti 

bahwa toleransi adalah benteng dalam menghadapi globalisasi dan modernisasi, 

karena memungkinkan masyarakat tetap harmonis meski berbeda latar 

belakang.11 

4) Adat dan Tradisi 

Adat istiadat adalah sistem nilai dan norma yang di wariskan secara 

turun temurun. Tradisi seperti upacara adat, pakaian tradisional, dan sistem 

kekerabatan menjadi bagian dari identitas budaya. Subagyo menekankan bahwa 

pelestarian adat bentuk konservasi budaya yang penting untuk menjadi keaslian 

dan keberlanjutan nilai-nilai lokal. Adat dan tradisi adalah ekspresi nilai budaya 

yang harus dijaga agar tidak tergerus oleh perubahan saman.12 

 

 

                                                      
9Maya Djwa Talita Tlonaen, “Makna Nilai Pengampunan Dalam Ritus Niketi Pada 

Masyarakat Amanuban Timur Dan Relevansinya Terhadap Nilai-Nilai Kristiani,” Jurnal of 

Theologiy and Christian Education 4, no. 1 (2024). 
10Ibid., 30-31. 
11Ibid., 4. 

12Ibid., 5. 



12 
 

 

 

5) Kesopanan dan Etika 

Kesopanan adalah norma perilaku yang mengatur interaksi sosial, seperti 

cara berbicara, berpakaian, dan menghormati orang tua. Etika budaya menjadi 

pedoman dalam menjaga keharmonisan dan tata krama. Nilai kesopanan 

dianggap sebagai perekat sosial yang menjaga stabilitas komunitas, budaya 

menjadi pedoman dalam menjaga keharmonisan dan tata krama.13  

6) Religiusitas 

Religiusitas tercermin dalam ritual adat yang mengandung nilai spiritual 

dan keagamaan. Subagyo mencontohkan praktik seperti sedekah bumi dan 

bersih desa sebagai bentuk integrasi antara nilai religius dan budaya lokal. Nilai 

ini memperkuat dimensi spiritual dalam kehidupan masyarakat.14 

7) Kejujuran dan Amanah 

Kejujuran dan amanah adalah nilai moral yang menjadi dasar dalam 

membangun kepercayaan sosial. Dalam komunitas adat, nilai ini dijaga melalui 

Pendidikan informal dan keteladanan. Subagyo menekankan bahwa kejujuran 

adalah fondasi dalam hubungan ekonomi dan social masyarakat.15 

8) Kesetiaan terhadap Komunitas 

Kesetiaan terhadap komunitas mencerminkan rasa memiliki dan 

tanggung jawab terhadap kelompok sosial.partisipasi aktif dalam kegiatan 

                                                      
13Ibid., 7. 

14Ibid., 8. 

15Ibid., 9. 



13 
 

 

 

budaya menunjukkan loyalitas terhadap komunitas. Nilai ini penting dalam 

menjaga kesinambungan tradisi dan solidaritas lokal.16 

9) Adaptabilitas 

Adaptabilitas adalah kemampuan masyarakat untuk menyesuaikan diri 

dengan perubahan zaman tanpa kehilangan akar budaya. Subagyo menekankan 

bahwa inovasi berbasis tradisi adalah kunci dalam mempertahankan identitas 

budaya di era modern.17 

Dengan mempertimbangkan nilai-nilai yang disebutkan di atas, dapat 

disimpulkan bahwa nilai-nilai ini memainkan peran penting dalam menjaga 

keseimbangan sosial dan keberlangsungan budaya dalam konteks modernisasi.  

Gotong royong ini menunjukkan semangat kepedulian dan kebersamaan warga, 

dan musyawarah ini membantu mencapai kesepakatan bersama.  Adat istiadat 

dan tradisi memperkuat identitas bangsa melalui warisan nilai-nilai leluhur, dan 

toleransi ini berperan penting dalam menjaga kerukunan dalam kebersamaan.  

Melalui praktik budaya sakral, kesopanan dan etika menjadi panduan dalam 

berinteraksi dengan baik dan memperdalam makna spiritual.  Kejujuran dan 

amanah menumbuhkan kepercayaan dan hubungan sosial, kesetiaan terhadap 

solidaritas, dan memungkinkan masyarakat berkembang tanpa kehilangan akar 

budayanya.  Keseluruhan nilai ini berkorelasi satu sama lain untuk membentuk 

masyarakat yang unik, bersatu, dan tahan terhadap tantangan zaman.  

                                                      
16Ibid., 10. 

17Ibid., 12. 



14 
 

 

 

2. Fungsi Nilai Budaya dalam Kehidupan Masyarakat 

Fungsi nilai budaya sangat penting dalam kehidupan masyarakat karena 

mereka membantu orang berperilaku, berinteraksi, dan membentuk identitas 

kolektif mereka.  Melalui norma dan etika seperti toleransi, gotong royong, dan 

musyawarah, nilai budaya menciptakan tatanan sosial yang harmonis.  Nilai 

budaya membantu melestarikan tradisi dan warisan leluhur dan meningkatkan 

rasa kebersamaan, solidaritas, dan tanggung jawab sosial.  Nilai budaya 

berfungsi sebagai penyeimbang antara modernisasi dan pelestarian jati diri 

bangasa, memungkinkan masyarakat untuk tetap adaptif tanpa kehilangan akar 

budayanya.18 Nilai budaya memainkan peran penting dalam kehidupan 

masyarakat sebagai acuan dalam bertindak, membentuk jati diri bersama, dan 

menjaga keseimbangan sosial. Melalui prinsip-prinsip seperti kerja sama, saling 

menghargai, dan diskusi bersama, nilai budaya mempererat rasa kebersamaan 

dan kepedulian sosial, sekaligus menjaga kelestarian warisan nenek moyang. Di 

tengah perkembangan zaman, nilai budaya berfungsi sebagai penyangga agar 

masyarakat mampu beradabtasi tanpa meninggalkan akar budayannya.  

Nilai budaya berperan sebagai penanda identitas kolektif yang 

membedakan suatu kelompok dari kelompok lain. Identitas ini mencakup 

bahasa, adat istiadat, sistem kepercayaan, dan praktik sosial yang membentuk 

rasa kebersamaan dan solidaritas. Ronald Inglehart dan Wayne E. Baker 

                                                      
18Andayani Listyawati, “Budaya Lokal Sebagai Upaya Memperkuat Nilai Kesetiakawanan 

Sosial Masyarakat,” Local Culture, Social Solidarity, Community Volue 16, no. 1 (2017): 4. 



15 
 

 

 

menekankan bahwa meskipun modernisasi membawa perubahan nilai, tradisi 

budaya tetap menjadi elemen yang bertahan dan membentuk identitas 

masyarakat secara mendalam.19 Dengan demikian dapat di katakan bahwa nilai 

budaya membentuk identitas kolektif suatu kelompok melalui bahasa, adat, 

kepercayaan, dan praktik sosial, serta dapat bertahan sebagai elemen penting 

dalam masyarakat meskipun mengalami perubahan akibat modernisasi.  

3. Peran Nilai Budaya dalam Pendidikan Karakter 

Nilai-nilai budaya menjadi fondasi moral, etika, dan identitas yang 

melekat dalam proses pendidikan, sehingga pendidikan karakter memiliki peran 

penting dalam pembentukan karakter peserta didik. Pendidikan karakter adalah 

proses yang bertujuan membentuk kepribadian peserta didik agar memiliki nilai-

nilai moral yang kuat, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan toleransi. 

Pendidikan karakter tidak dapat dilepaskan dari nilai-nilai budaya yang telah 

lama menjadi bagian dari kebudayaan seseorang.20 Dengan demikian bisa kita 

katakan bahwa Pendidikan karakter bertujuan untuk membentuk kepribadian 

peserta didik dengan nilai-nilai moral seperti kejujuran, tanggung jawab, dan 

toleransi. Proses ini tidak terlepas pada nilai-nilai budaya di mana nilai itu telah 

mengakar dalam masyarakat, yang dimana dijadikan sebagai fondasi dalam 

menjalani kehidupan. 

                                                      
19ronald Inglehart, “Modernization, Cultural Change, and the Persistence of Traditional 

Volues,” Article 65, no. 1 (2000): 19–51. 
20Hary Kuswantara, “Pendidikan Karakter Dan Kaitannya Dengan Budaya: Studi Tentang 

Pengaruh Budaya Dalam Membentuk Karakter Peserta Didik,” Jurnal Pendidikan Berkarakter 6, no. 3 

(2023): 183–91, http://journal.ummat.ac.id/index.php/pendekar. 



16 
 

 

 

Budaya berfungsi sebagai sistem nilai yang mengarahkan perilaku dan 

cara berpikir individu dalam masyarakat. Oleh karena itu, Pendidikan karakter 

yang yang berbasis nilai budaya tidak hanya membentuk individu yang beretika, 

tetapi memperkuat identitas kebangsaan. Sekolah sebagai institusi Pendidikan 

memiliki peran strategis dalam mentransmisikan nilai-nilai budaya.21 Dengan 

demikian dapat dikatakan bahwa budaya itu memiliki fungsi sebagai pedoman 

nilai yang mempengaruhi tindakan dan cara berpikir setiap individu dalam 

kehidupan masyarakat. Oleh karena itu, Pendidikan karakter yang mengacu 

pada nilai-nilai budaya tidak hanya membentuk pribadi yang berakhlak, tetapi 

menumbuhkan identitas. Budaya memiliki fungsi sebagai pedoman nilai yang 

mempengaruhi tindakan dan cara berpikir setiap individu dalam kehidupan 

bermasyarakat. Oleh karena itu, pendidikan karakter yang mengacu pada nilai-

nilai budaya tidak hanya membentuk pribadi yang berakhlak, tetapi 

meneguhkan identitas nasional. Kalau kita melihat dari konteks sekolah maka , 

sekolah memegang peranan yang strategis sebagai sarana untuk mewariskan 

nilai-nilai budaya kepada generasi.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
21Suriaman, “Aalisis Perkembangan Dan Dinamika Pendidikan Karakter Dan Budaya 

Bangsa Indonesia: Sebuah Upaya Pencapaian Tujuan Pendidikan,” Jurnal Pendidikan Karakter 15, no. 

2 (2024): 101–12. 



17 
 

 

 

B. Pendidikan Kristiani Kontekstual Menurut Hope S. Antone 

1. Pengertian 

Dalam bukunya tentang teori pendidikan kristiani kontekstual, Hope S. 

Antone membahas kemungkinan penggunaan pendekatan pluralis dalam 

pendidikan kontekstual. Pendekatan ini melihat pluralisme agama dari 

perspektif dan menganggap pluralisme sebagai gaya hidup yang sesuai dengan 

kemajemukan agama dan budaya Asia. Antone menegaskan bahwa pluralisme 

mencakup secara bersamaan suatu komunitas yang berhati-hati terhadap tujuan 

komunitas iman dan tujuan komunitas iman yang berbeda.  Ini menegaskan 

bahwa orang harus saling menghargai, menghormati, dan memahami tujuan dan 

tujuan kehidupan satu sama lain.22 Dengan demikian dapat di artikan bahwa 

pendidikan kristiani ini bagian dari upaya mengembangkan spiritual yang 

bertujuan dalam menumbuhkan kesetiaan umat Kristen untuk menjalani ajaran 

serta meneladani kehidupan Kristus. Lanjut Pendidikan kristiani kontekstual 

adalah proses pembinaan iman dan karakter Kristus yang berakar pada firman 

Allah, tetapi disampaikan, dialami, dan diterapkan dalam konteks kehidupan 

nyata siswa, budaya lokal, tantangan zaman, dan kebutuhan masyarakat 

sehingga Alkitab tidak hanya dipahami secara doktrin, tetapi hidup dan relevan 

dalam keseharian murid sebagai saksi Kristus dan transformatif.23 Dapat kita 

                                                      
22Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam 

Pendidikan Agama, 138. 
23Antone Hope S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan 

Dalam Pendidikan Agama (Jakarta: BPK gunung mulia, 2010), 87. 



18 
 

 

 

pahami bahwa pendidikan kristiani kontekstual merujuk pada proses membina 

iman dan karakter yang bersumber dari firman Tuhan. Tujuannya agar Alkitab 

tidak hanya dipahami secara teori sajak tetapi di lakukan dalam kehidupan yang 

nyata.  

Definisi dan prinsip dasar Pendidikan kontekstual adalah strategi 

pembelajaran yang menghubungkan materi pembelajaran dengan realitas 

kehidupan siswa dengan melalui budaya, lingkungan, pengalaman, dan 

tantangan zaman sehingga pengetahuan tidak hanya dipahami, tetapi dialami, 

diterapkan, dan mentransformasi cara siswa hidup dan melayani.24 

Tujuan Pendidikan Kristiani dalam Konteks masyarakat Plural yaitu 

sebagai berikut:  

a. Dari Buku Pendidikan Kristiani Kontekstual karya Hope S. Antone sebagai 

Pembinaan iman yang adaptif terhadap keberagaman budaya dan agama 

Pendidikan kristiani dimaksudkan untuk melengkapi peserta didik 

dengan wawasan iman yang kontekstual, dimana prinsip-prinsip kristiani 

seperti kasih, keadilan, dan kerendahan hati Mikha 6:8 diwujudkan melalui 

interaksi antar iman yang tulus. Antone menekankan bahwa di hadapan 

kerumitan kemajemukan, Pendidikan harus merespon secara cepat dan tepat 

terhadap aspirasi masyarakat, menolak teori barat yang kaku, dan justru 

                                                      
24Antone Hope S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan 

Dalam Pendidikan Agama (Jakarta: Gunung Mulia, 2010), 87. 



19 
 

 

 

mengadopsi pendekatan yang dinamis yang menghargai keragaman sebagai 

bagian dari desain Tuhan.25 

b. Pengembangan karakter untuk harmoni dan toleransi sosial 

Gambaran Kerajaan Allah yang merangkul semua Matius 5:13-16, Antone 

menyoroti sasaran Pendidikan kristiani sebagai pembentukan karakter yang 

mendorong komunikasi yang efektif, empati antar budaya, dan keterampilan 

membangun hubungan lintas kelompok. Di masyarakat majemuk seperti di 

Indonesia, di mana ketegangan sering kali berasal dari perbedaan identitas, 

Pendidikan ini menitikberatkan pada Pendidikan untuk perdamaian sebagai 

agenda utama, dimana siswa dilatih untuk menghargai perbedaan tanpa 

mengorbankan keutuhan iman.26  

c. Kontribusi dalam misi gereja dan masyarakat yang mengubah 

Sasaran akhir dari Pendidikan kristiani menurut Antone adalah 

merevitalisasi fungsi gereja sebagai aspek sebagai misi yang komprehensif, 

dimana Pendidikan dijadikan alat untuk mengintegrasikan visi multicultural 2 

korintus 5:18-20. Antone menegaskan bahwa Pendidikan harus menghasilkan 

sumber daya manusia yang kompeten secara global, tangguh menghadapi 

kemajemukan, dan berperan dalam keutuhan ciptaan, sehingga gereja bukan 

                                                      
25Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam 

Pendidikan Agama, 25–40. 
26S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam 

Pendidikan Agama, 2010, 45–60. 



20 
 

 

 

hanya bertahan melainkan menjadi pendorong transformasi sosial yang 

berkelanjutan.27 

d. Peran konteks budaya dalam pembentukan iman 

Peran Pendidikan kristiani kontekstual menurut Antone, menegaskan 

bahwa iman kristen di Asia harus dikembangkan dengan mempertimbangkan 

kekayaan budaya lokal, sejarah, dan pengalaman hidup masyarakat. Ia 

mengkritisi pendekatan Pendidikan yang terlalu berorientasi barat dan 

menyerukan pembentukan iman yang bersifat inklusif, dialogis dan relevan 

dengan kehidupan sehari-hari.28  

Antone menyarankan agar Pendidikan iman tidak hanya berfokus pada 

doktrin, tetapi pada pengalaman komunitas, nilai-nilai budaya, dan praktik 

spiritual yang hidup dalam masyarakat. Oleh karena itu, iman tidak menjadi 

sesuatu asing atau dipaksakan, melainkan tumbuh secara organik dari dalam 

konteks kehidupan peserta didik. Dalam konteks indonesia yang multikultural, 

pendekatan ini sangat relevan untuk membangun karakter kristiani yang 

terbuka, toleran, dan berakar pada nilai-nilai lokal.29 

Damaris Tonapa mengemukakan dalam Jurnal berjudul Membangun 

Karakter Kristiani Melalui Pendekatan Kontekstual dalam Pendidikan Agama Kristen 

memperkuat gagasan Antone, yang menunjukkan  bahwa pendekatan 

                                                      
27Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam 

Pendidikan Agama, 65–85. 
28S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam 

Pendidikan Agama, 2010, 15–18. 
29Ibid., 45–50. 



21 
 

 

 

kontekstual membantu peserta didik dalam memahami iman secara lebih 

mendalam karena mereka dapat mengaitkan ajaran kristen dengan tantangan 

sosial dan budaya yang mereka hadapi.30 

2. Teori Pendidikan Hope S. Antone 

Antone menjelaskan bahwa percakapan di meja makan menggambarkan 

suatu praktik yang bisa dilakukan di banyak tempat di Asia, terutama di daerah 

pedesaan dan pertanian. Hal ini juga, ia menjelaskan suatu praktik yang juga 

biasa dilakukan pada masa-masa awal Alkitab. Gambaran mengenai undangan 

mencerminkan keramatamahan Yesus yang berlimpah, yang membagikan 

makanan kepada orang-orang yang lapar, yang memecah-mecahkan roti 

bersama orang yang tersingkirkan dan berdosa, serta menawarkan persahabatan 

bagi orang yang kesepian dan tersingkirkan.31 

Lanjut Antone menjelaskan bahwa pendidikan agama harus benar-benar 

ekumenis atau pluralitas dalam pendekatannya menegaskan keberagaman dan 

merayakan di samping juga mewujudkan kesatuan seluruh anggota rumah 

tangga Allah. Suatu pendekatan antardisiplin ilmu dan antariman dalam 

melakukan Pendidikan agama akan lebih memperkaya dan dalam arti metaforis 

merupakan suatu proses berbagi secara berkelimpahan di meja makan. Meja 

makan adalah simbol yang mengigatkan bahwa di sana selalu ada ruang yang 

                                                      
30Damaris Tonapa, “Membangun Karakter Kristiani Melalui Pendekatan Kontekstual 

Dalam Pendidikan Agama Kristen,” Jurnal Excelsior Pendidikan 6, no. 1 (2025): 2–6. 
31Hope S. Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan 

Dalam Pendidikan Agama (Jakarta: Gunung Mulia, 2015), 140. 



22 
 

 

 

lebih bagi seorang pengikut. Meja makan bersifat komunal. Berbagi di meja 

makan hanya dapat dilakukana bersama-sama.32 

Dalam bukunya Antone juga menjelaskan bahwa ia percaya bahwasanya 

pendidikan agama yang ekumenis dan pluralis akan lebih baik bila dilakukan 

melalui upaya kolektif dan kolaboratif. Akhirnya, pendidikan agama perlu untuk 

menemukan praktik baru dan sesuai untuk melakukan Pendidikan Agama 

Kontekstual, entah ekumenis maupun pluralis. Suatu konteks pendidikan agama 

yang sungguh-sungguh kontekstual, baik ekumenis maupun luralis, 

menyiaratkan perspektif baru, tujuan baru, muatan baru, dan cara-cara baru 

untuk melakukan segala sesuatu.33 

Antone mengatakan bahwa belas kasih, suatu nilai bersama bagi banyak 

agama, merupakan pusat dari percakapan di meja makan demi orang lain. Oleh 

karena itu, ini adalah suatu pentunjuk penting bagi pencarian berkelanjutan kita 

atas praktik yang tepat dalam suatu pendidikan agama ekumenis yang benar-

benar kontekstual untuk zaman kita. Belas kasih membuka pintu bagi pertemuan 

(berbagi makanan bersama) dan persekutuan (berbagi kehidupan bersama), yang 

mengarah pada pembangunan komunitas sejati (hidup bersama dalam 

perdamaian dan keadilan). Belas kasih, pertemanan, persekutuan, komunitas.34 

 

 

                                                      

32 Ibid., 151. 
33Ibid., 152–53. 
34Ibid., 159. 



23 
 

 

 

a. Konsep Penyataan Allah dalam konteks kehidupan manusia 

Menurut pendidikan kristiani kontekstual yang dijelaskan oleh Antone, 

penyataan Allah hadir dalam sejarah, budaya, dan hubungan sosial manusia.  

Antone menekankan bahwa pendidikan iman harus disesuaikan dengan 

pengalaman konkrit umat, terutama di Asia yang multikultural dan plural.  Oleh 

karena itu, penyataan Allah dapat di definisikan sebagai tindakan Allah yang 

terus-menerus menyambut manusia melalui peristiwa hidup, hubungan 

antarumat, dan tantangan sosial dan spiritual.35 Dengan melihat penjelasan 

diatas maka dapat kita katakan bahawa penyataan Allah ini datang dalam dua 

arah yaitu melalui kitab suci dan pada pengalaman hidup orang yang menderita, 

dengan suara mereka yang sering diabaikan dan pada budaya yang berkembang 

di sekitar kita.  

b. Integrasi iman dan budaya sebagai pendekatan pedagogis 

Mary Elizabeth Moore dalam buku Antone mengemukakan pendidikan 

bagi kesinambungan dan perubahan memberikan perhatian yang sama baik 

pada pendidikan agama dan pendidikan kristiani. Dalam hal ini, yang pertama 

menekankan keutuhan untuk perubahan dan transformasi, sementara yang 

belakangan menekankan kebutuhan untuk kesinambungan dan penerusan 

warisan. Moore menilai bahwa keduanya diperlukan, karena tak satupun yang 

memadai di dalam dirinya sendiri. Ia menambahkan bahwa penekanan yang 

                                                      
35S., Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam 

Pendidikan Agama, 2010, 45. 



24 
 

 

 

kuat baik pada tradisi historis maupun pada pengalaman kontemporer 

menuntut sedikit perhatian, jika tidak sama sekali, pada masa depan. Moor 

melihat kebutuhan untuk menghubungkan masa lalu dan masa kini sema halnya 

dengan kepedulian pendidikan dalam bidang agama pada masa depan.36 Dengan 

demikian dapat kita pahami bahwa pendidikan kristiani perlu menjaga 

keseimbangan antara pelestarian tradisi dan pembaruan, proses pendidikan 

sebaiknya mengaitkan antara warisan masa lampau dan pengalaman masa kini 

sehingga dapat membentuk iman secara menyeluruh.  

c. Pendidikan sebagai proses pemaknaan pengalaman hidup 

Fatbul Jannah menguraikan bahwa pendidikan seumur hidup bertujuan 

untuk mengembangkan potensi kepribadian manusia sesuai dengan hakikat dan 

esensinya, serta meningkatkan kesadaran bahwa pertumbuhan dan 

perkembangan manusia bersifat dinamis. Dalam konteks ini pengalaman hidup 

baik yang bersifat formal maupun informal menjadi medium utama dalam 

bentuk pengetahuan, nilai dan sikap.37 

3. Implikasi Teologis dan Pedagogis 

Secara teologis, pendekatan ini menggeser fokus dari teologi normatif 

yang bersifat abstrak menuju teologi praksis yang berakar pada kehidupan 

nyata. Pendidikan agama menjadi sarana untuk membangun pemahaman iman 

                                                      
36Antone, Pendidikan Kristiani Kontekstual: Mempertimbangkan Realitas Kemajemukan Dalam 

Pendidikan Agama, 31. 
37Fatbul Jannah, “Pendidikan Seumur Hidup Dan Implikasinya,” Jurnal Pendidikan 13, no. 

1 (2013): 2–3. 



25 
 

 

 

yang hidup, dinamis dan relevan.38 Dengan demikian dapat dikatakan bahwa 

dalam lingkungan masyarakat yang beragam budaya, pendidikan kristiani yang 

kontekstual mendorong penerimaan terhadap keberagaman serta membuka 

ruang dialog antar agama sebagai bentuk nyata kesaksian iman yang tulus.  

 

 

 

                                                      
38Indriani Putri Purnama Harefa, “Pendekatan Praktis Teologis Dalam Fondasi 

Pendidikan Kristiani,” Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 6, no. 1 (2024): 133–41. 


